المعنب تاریخ العب لّامة ابن خسلاُون تاریخ العب لّامة ابن خسلاُون

> كتاب العبر وديوان المبتدا والخبر في أيام العرب والعجم والبرير ومن عاصرهم من ذوي السلطان الكبر

جيكه الحقوق تحفوظت



كتاب العبر وديوان المبتدا والخبر في أيام العرب والعجم والبرير ومن عاصرهم من ذوي السلطان الاكبر

جيع الحقوق تحفوظت الدارالتونسية للنشر

### من هو ابن خلدون ؟

عبد الرّحان (وليّ الدّين) بن محمّد بن أبي بكر محمّد بن الحسن بن محمّد بن جابر بن محمّد بن إبراهيم ابن عبد الرّحان بن خلدون، نجم زاهر من نجوم الحضارة العربيّة سطع عندما مالت شمسها المنيرة إلى المغيب، وطود شاخ من أطوادها عندما بدأت أركانها الثّابتة في التّصدّع والانحلال. لقد كفانا هذا المؤرّخ الكبير مؤونة البحث في حياته بالتّرجمة لنفسه. وهي ترجمة طريفة وهامّة، وإن كانت لا تخلو من تبسّط وإسهاب، وصل بها إلى ما يقرب من نهاية عمره، وختم بها كتابه الشّهير العبر (ا). ولم يكن ابن خلدون الرّائد في التّراث العربي بالتّرجمة لنفسه، فقد سبقه الشيّخ الرئيس ابن سينا وترجم لنفسه. وهي ترجمة لئن كانت ناقصة، فقد أكملها تلميذه أبو عبيد الجوزجاني. كا ترجم الغزالي لنفسه في المنقذ من الضّلال، وألمّ فيه بالمشاغل الفكريّة أكثر من إلمامه بالحوادث التّاريخيّة على عكس ابن خلدون. (2)

واعتمادا على ترجمة ابن خلدون الذّاتيّة وغيرها من المصادر والمراجع (٥) يمكن أن نقسّم حياة ابن خلدون إلى مراحل ثلاث :

التحريف هذه الترجمة تحت عنوان: التعريف بابن حلدون ورحلته غربا وشرقا في كتاب مستقل طبع بمصر 1370 هـ/1951 م بعناية محمد بن تاويت الطنجي. كما نشرت في نهاية كتاب العبر طبعة بيروت 1386 هـ/1967 م في آخر المجلّد السّابع.

<sup>2</sup> \_ أعلام الفلسفة العربيّة لكمال اليازجي طبعة بيروت 1377 هـ/1957 م ص 953.

 <sup>3</sup> انظر قائمة في هذه المصادر والمراجع في نهاية مقال « ابن خلدون ». في دائرة المعارف الاسلامية طبعة 2
 ج III ص 849 للدكتور الطّالبي.

# لمرحلة الأولى

وتمثل مرحلة الشباب والدراسة، وتمتد من ولادته إلى سن العشرين: وهي لفترة التي قضاها ابن خلدون في مدينة تونس مسقط رأسه في 1 رمضان 27/732 ماي 1332، ويرجع أصله إلى عائلة عربية من حضرموت بجنوب لجزيرة العربية نزحت منذ بداية الفتح الإسلامي لشبه الجزيرة الإيبيرية إلى بلاد لأندلس واستقرّت بمدينة إشبيلية. يقول ابن خلدون في التعريف: «ولما فخل خلدون بن عثمان جدنا إلى الأندلس نزل بقرمونة... ثم انتقلوا (أفراد لعائلة الخلدونية) إلى إشبيلية » (4) ولعب بنو خلدون مع عائلتين كبيرتين ما عائلتا بني أبي عبدة وبني حجّاح - دورا لا يستهان به في شؤون إشبيلية الإسلامية من التاحيتين السياسية والعسكرية طيلة عدّة قرون (5) ولما شعرت عائلة ابن خلدون بقرب سقوط هذه المدينة في يد الإسبان - وقد تم ذلك غلا سنة المدون بقرب سقوط هذه المدينة في يد الإسبان - وقد تم ذلك فعلا سنة اتجهت إلى تونس زمن أبي زكرياء الحفصي (52 6 - 647) 49/647.

ورغم النزوح والغربة حافظت هذه العائلة على مركزها العلمي ووجاهتها الأرستقراطيّة. ولهذا نرى أبا بكر محمّد بن الحسن الجدّ النّاني لابن خلدون يتولّى بعض المهام الماليّة (٦) فقد دفعه السّلطان الحفصي أبو إسحاق إبراهيم بن أبي زكرياء (81 \_ 83/678 \_ 91/27) « إلى عمل الأشغال على سنن عظماء الموحّدين فيها من قبله » (٩).

ولكن هذه الوظيفة عادت عليه بالوبال، فقد استولى التّائر الدّعي أحمد بن أبي عمارة المسيلي (2-4/681-4/6) على الحكم بتونس، فقبض

<sup>4</sup> \_\_ التّعريف 4

<sup>5</sup> \_ التّعريف 5

<sup>6</sup> \_ التّعريف 10

<sup>7</sup> \_ وكانت له اهتمامات بالتَأليف: له كتاب حول أدب الكاتب نشره ل. بر وفنصال في أربكا ص 230/1955/2Arabica.

<sup>8</sup> \_ التّعريف 12

<sup>9</sup> \_ تاريخ ابن أبي الضيّاف طبعة الدّار التونسيّة للنشر 1396 ه/1976 م ج I ص 210.

على أبي بكر محمّد « وصادره على الأموال، ثمّ قتله خنقا في محبسه » (10) ولم تمنع هذه النَّكبة ابنه محمَّدا (جدّ ابن خلدون) من مواصلة صحبة السَّلطان، فتولّى عدّة مناصب هامّة في بجاية وتونس. ثمّ حوفا من أن يكون مصيره كمصير أبيه تخلُّي عن الاشتغال بالسّياسة، واستعفى من الحجابة للسّلطان الحفصي أبي يحي بن اللّحياني بعد أن « تخلّي ــ هذا الأخير ــ عن الملك ونفض يده من الولاية » (١١) وتوفيّ هذا الجدّ سنة 737/737. أمّا ابنه محمّد \_ أي والد ابن حلدون \_ فقد اعتزل السّياسة وقضى حياته رجل علم وفقه وأدب، نازعا « عن طريقة السّيف والخدمة إلى طريقة العلم والرّباط » (12) فوفر بذلك لابنه ـ أي ابن خلدون ـ جوّا ملائما للتكوّن والدّراسة قال ابن حُلدون « وتربّيت في حجر والدي رحمه الله إلى أن أيفعت وقرأت القرآن... بالقراءات السّبع المشهورة إفرادا وجمعا... ودارست كتبا جمّة مثل كتاب التسهيل لابن مالك ومختصر ابن الحاجب في الفقه... وفي خلال ذلك تعلَّمت صناعة العربيّة على والدي » (١٦) وكانت مدينة تونس في تلك الفتر تزخر بكبار الشيوخ والعلماء ممن تجاوزت شهرتهم حدود إفريقية والمغرب كلّ ذلك طبعا في نطاق ما استقرّت عليه الثّقافة العربيّة الإسلاميّة من تقاليد تجعلها أقرب إلى التّلخيص والشّرح منها إلى الخلق والابتكار. وكان لحمل السَّلطان أبي الحسن المريني على تونس 750 ــ 1349/748 ــ 1347 أثرها في تعميق ثقافة ابن خلدون الشَّاب، وإشباع نهمه العلمي، فقد اتَّصل بالنَّخبة الممتازة من علماء المغرب المصاحبة للسَّلطان في حملته وأخذ خاصَّة على أبي عبد الله محمّد بن إبراهيم الأبلي، إذ لزمه وأخذ عنه « الأصلين والمنطق، وسائر الفنون الحكميّة والتّعليميّة » (14) واحتكاك ابن خلدون بعلماء المغرب

<sup>10</sup> \_ التّعريف 12

<sup>11</sup> ــ تاريخ ابن أبي الضّياف **1** / **217** 

<sup>12</sup> ـــ التّعريف 14

<sup>13</sup> ـــ التّعريف 5 ـــ 16

<sup>14</sup> ـــ التّعريف 22

وخاصّة شيخ العلوم العقليّة ـ كما يسمّيه في التّعريف ــ (15) الآبكي جعله يتّجه إلى دراسة الفلسفة. وكان لذلك ــ ولاشك ــ أثره في مستقبل حياته الفكريّة.

وفي منتصف القرن 14/8 وقع بتونس طاعون جارف آت من الشرق، وتوفي خلاله والدا ابن خلدون (16)، وكان له من العمر 17 سنة. وقد ترك هذا الحدث في نفس ابن خلدون حزنا عميقا ظهر في المقدّمة وفي كتاب التعريف.

وحاول ابن خلدون أن ينغمس كلّيا في البحث والدّراسة، لعلّه ينسى هذا الحدث المؤلم. لكنّه لم يجد الجوّ الملائم لذلك. فبعد فشل حملة السّلطان أبي الحسن على إفريقيّة، ورجوع أغلب العلماء إلى المغرب حدث فراغ فكريّ بالحاضرة لا بدّ فيه من الانتظار عدّة سنوات لسدّه. وهكذا بدأت تراود ابن خلدون فكرة الهجرة إلى المغرب، وخاصّة إلى مدينة فاس بعد رحيل شيخه المفضّل الأبلى إليها بدعوة من السّلطان المريني أبي عنان (17).

## المرحلة الثّانية :

وتمثّل مرحلة الكهولة والمغامرة السياسية، وتمتدّ من سنّ العشرين إلى سنّ التّالثة والأربعين: لقد قويت رغبة هذا الشّاب \_ وقد بلغ العشرين من عمره \_ في الخروج إلى عاصمة بني مرين (فاس) وكانت تعجّ في ذلك العصر بالعلماء المغاربة والأندلسيّين النّازحين إليها أو المارّين بها. وحاول أخوه الأكبر محمّد أن يثنيه عن عزمه. ولعلّه هو الذّي مهد له الأمر لدى الوزير ابن تافراجين (١٤) المستبدّ على الدّولة يومئذ بتونس، فعيّنه في خطّة كاتب العلامة (٢٥) في عهد السلطان أبي إسحاق إبراهيم بن أبي بكر (751) 1350 \_ 1350

<sup>15</sup> ـــ التّعريف 21

<sup>16</sup> ــ التّعريف 55

<sup>17</sup> \_ التّعريف 55

<sup>18</sup> \_ أو ابن تافراكين (انظر بحثا لعبد القدوس الأنصاري حول الكاف والجيم في الأسماء البربريّة في مجلّة المنهل السّعوديّة عدد ربيع الانور 1392 هـ/1972 م ص 325) توفّي هذا الوزير 1364/766.

<sup>19</sup> ــ التّعريف 55

1369/770) ولئن قبل ابن خلدون هذه الخطّة، فقد كان منطويا على مفارقتها لما أصابه ـ حسب قوله ـ من الاستيحاش لذهاب أشياحه وعطلته عن طلب العلم (20).

وجاءت الفرصة لابن خلدون ليتخلّى عن هذه الوظيفة الرّسمية وذلك عند غزو أمير قسنطينة أبي زيد تونس في 753 1352 فقد خرج مع السلطان الحفصي أبي إسحاق إلى بلاد هوارة لملاقاة العدوّ. ويروي لنا ابن خلدون في كتاب التعريف تطوّر الأحداث بعد ذلك بقوله: « وزحفت العساكر بعضها إلى بعض بفحص مرّماجنّة، وانهزم صفّنا ونجوت أنا إلى أبّة » (١٠) ومن أبّة قصد ابن خلدون تبسّة ثمّ قفصة فبسكرة وفي بسكرة قضى الشّتاء في ضيافة بني مزني. ومن بسكرة ستبدأ مغامرات ابن خلدون السياسية بمراسلته للسلطان المريني أبي عنان صاحب فاس، وقد أصبح رجل المغربين : الأوسط والأقصى، بعد أن استولى على تلمسان 753/251 وأخضع بجاية لطاعته وفي طريقه إلى السلطان التقى ابن خلدون بالكاتب ابن أبي عمرو، وقد عيّنه أبو عنان عاملا جديدا على بجاية. « فتلقّاني من الكرامة بما لم احتسبه » (٤٠) وسار معه إلى بجاية حيث بقي إلى نهاية شتاء 135/754 قبل أن يلتحق ببلاط فاس.

كان أبن خلدون، لمّا وصل فاس في سنة 1354/755 يتوقّع منصبا هامّا في بلاط أبي عنان، يتماشى وطموح شاب مثقّف في الرّابعة والعشرين من عمره ينتمي إلى عائلة عريقة وأصيلة، لكن كلّ هذه الآمال تبخرت. قال ابن خلدون : « ونظمني (السّلطان أبو عنان) في أهل مجلسه العلمي وألزمني شهود الصّلوات معه، ثمّ استعملني في كتابته والتّوقيع بين يديه على كره منّي أذ كنت لم أعهد مثله لسلفي، وعكفت على النّظر والقراءة ولقاء المشيخة من أهل المغرب ومن أهل الأندلس والوافدين في غرض السّفارة » (23) وهكذا استطاع في بلاد الغربة أن يعوّض خيبة الأمل هذه بالانكباب على الدّراسة. وكان الجوّ الثّقافي \_ كما ذكر \_ ملائما لذلك.

<sup>20</sup> ــ التّعريف 56

<sup>21</sup> \_ التّعريف 56

<sup>22</sup> ــ كما قال ابن خلدون التّعريف 58

<sup>23</sup> ــ التّعريف 58

ولتن حد هذا النشاط الفكري من طموح ابن خلدون السياسي فهو لم بقض عليه. فقد مرض السلطان المريني بفاس، فحيكت ضدّه مؤامرة ترمي إلى عادة أمير بجاية الأسبق أبي عبد الله إلى إمارته، لكنّ المؤامرة اكتشفت، فحاول ابن خلدون التبرّؤ منها ولكن دون جدوى، فقد زجّ به في السّجن في الحول ابن خلدون التبرّؤ منها ولكن دون جدوى، فقد زجّ به في السّجن في 18 صفر 10/758 فيفري 1357 وقضى به سنتين 759 ما ماحد. وممّا قاله في ذلك (طويل): (24).

وأي صروف للزّمان أغالب على أيّ حال للّيالي أعاتب كِفِي حزنا أنّي على القرب نازح وأنّي على دعوى شهودي غائب رأتي على حكم الحوادث نازل تسالمني طورا وطورا تحارب ولمّا توفّي أبو عنان، قام الصّراع على أشدّه من أجل العرش المريني وسال الدّم غزيرا، وقد استفاد ابن خلدون من هذه الفتنة، فأطلق سراحه وانَّضم إلى شُقَى المعارضين، واعترف بمشاركته في ما حدث من صراع مِن أجل السَّلطة. وتوَجت مغامرته تلك في شعبان 760/جويلية 1359 إذ أصبح كاتب سرّ السَّلطان المريني الجديد أبي سالم (25) وجاول أبن خلدون أن يكون في مستوى هذا المنصب المرموق من حيث النَّظم، فأخذ نفسه بالشُّعر \_ كما يُقولَ \_ حتَّى يقرِّض بمديحه صاحب المنَّة عليه. وبعد سنتين تولَّى ابن خلدون خطَّة المظالم فُوفًّاهَا حَقُّهَا (26) لَكُنَّ الأُمُورُ لَمْ تَسْتَقَرَّ للسَّلْطَانَ أَبِي سَالَمْ بِفَاسَ، فَقَد نجمت اضطرابات ضدَه توقّع منها ابن خلدون شرًا، فقلب ظهر المجن لصاحبه في الوقت المناسب، وانضم إلى من كانوا يخطّطون للقضاء عليه وكم كان ألم ابنّ خلدون شديدا بعد نجاح هؤلاء وشعوره أنهم حرموه من ثمرة الانتصار، فقد كان \_ حسب تعبيره \_ يسمو بطغيان الشّباب إلى أرفع ممّا وجد نفسه فبه (27<sub>)</sub>، فلم يخف غضبه من تصرّفهم ممّا جعل بعضهم يتألّبون عليه ويأخذون في الكيد له والدّس . عندئذ رأى ابن خلدون أنّه لم يعد له مكان في عاصمة بني مرين، فعزم على الخروج منها، وكان ذلك في سنة 4 1 3 6 2 / 7 6 قا بعد أن

<sup>24</sup> ــ التّعريف 67

<sup>25</sup> ــ التّعريف 70

<sup>26</sup> ـــ التّعريف 77.

<sup>27</sup> ـــ التّعريف 77

بعث بأهله وولده إلى أخوالهم بقسنطينة (2³) وكان من المتوقّع أن يعود ابن خلدون إلى مسقط رأسه بعد فشله في فاس، لكنّه يمّم وجهه شطر مدينة غرناطة عاصمة بني الأحمر ببلاد الأندلس لأسباب منها :

1 \_\_ أن نفس ابن خلدون لم تشبع بعد من المغامرة بما فيها من كشف للمجهول، وأمل في تحقيق ما يراود النفس من طموح وهو ما يزال في سن تسمح له بتلك المغامرة وهذا الطموح.

أنه أذن له في الخروج من فاس على شريطة العدول عن تلمسان الستحكام العداوة بين بني مرين وبني عبد الواد.

3 ــ الصداقة المتينة التي ربطته بالوزير الأندلسي ابن الخطيب بفاس، عندما كان هذا الأخير منفيًا مع سلطان غرناطة محمّد الغني بالله، انخلوع عن عرش آبائه في رمضان 760/ أوت 1359 فلمّا تمكّن ابن الأحمر من استعادة ملكه في جمادى الثّانية 763/ افريل 1362، رحّب ابن الخطيب بقدوم ابن خلدون إلى غرناطة وأكرم وفادته ورعى ودّه لما كان أسداه له ولسلطانه من معونة زمن المخنة.

ومن غرناطة سيتصل ابن خلدون لأوّل مرّة بالعالم المسيحي عندما أوفده ابن الأحمر في سفارة سلميّة إلى إشبيلية موطن أسرته قديما ببلاد الأندلس، وعاصمة مملكة قشتالة النّصرانيّة « لإتمام عقد الصّلح بين الدّولتين » (2°). ويبدو أنّ ابن خلدون نجح في هذه السّفارة، فقد بهر بذكائه وحنكته وبعد نظره ملك قشتالة آنذاك بدرو القاسي، حتّى أنه عرض عليه « المقام عنده وأن يردّ عليه تراث سلفه بإشبيلية » (3°). وبعد رجوعه من هذه السّفارة ونجاحه فيها عمره ابن الأحمر بإحسانه وتدخل لدى حاكم قسنطينة حتّى تلتحق به عائلته وأبناؤه. وهكذا بدأ على ابن خلدون أنه مقرّ العزم على البقاء ببلاد الأندلس. وما إن تجسّم هذا القرار حتى بدأ صديقه الحميم يظهر نحوه الكثير من الجفوة قال ابن خلدون : « ثمّ لم يلبث الأعداء وأهل السّعايات أن خيّلوا الوزير ابن الخطيب من ملابستي للسلطان واشتاله عليّ، وحرّكوا له جواد الغيرة فتنكّر، وشمت منه رائحة الانقباض مع استبداده بالدّولة وتحكّمه في سائر أحوالها »

<sup>28</sup> \_ التّعريف 80

<sup>29</sup> \_ التّعريف 85

<sup>30</sup> ـــ التّعريف 85

(10) وكان ابن الخطيب فعلا ضنينا بمركزه في بلاط غرناطة ويتوجّس حيفة من كلّ من ينتظر منه المزاحمة فيه، ولا يتورّع عن الكيد له والإيقاع به. ولم يطل المقام بابن خلدون في بلاد الأندلس، فقد سنحت له الفرصة في ربيع 1365/766 ليبتعد عن بلاط غرناطة المليء بالدّسائس والمغامرات وتحقّق له الأمل الكبير في أن يتبوّأ يوما منصبا مرموقا في إحدى دول المغرب، فقد راسله صديقه أبو عبد الله محمّد بعد أن استرجع ملكه ببجاية. وكان لابن خلدون دالة عليه إذ دخل السّجن في فاس \_ كما سبق \_ من أجله.

وعرض صاحب بجاية على ابن خلدون خطّة الحجابة \_ وهي أعلى منصب في الدّولة بعد الأمير \_ مع الخطبة والتّدريس بجامع القصبة (١٠) كما عين أخاه الأصغر يحيى بن خلدون في منصب القضاء. لكنّ هذا الأمل وإن تحقّق، فقد كان كالحلم اللّذيذ قصيرا، ففي السّنة الموالية غزا أمير قسنطينة أبو العبّاس بجاية وقتل أميرها أبو عبد الله وهو مستميت في الدّفاع عنها. وبايع أهل بجاية أحد أبناء الأمير القتيل، لكنّ ابن خلدون قام بتسليم المدينة للمنتصر في شعبان أحد أبناء الأمير القتيل، لكنّ ابن خلدون قام بتسليم المدينة للمنتصر في شعبان أحد أبناء الأمير القتيل، لكنّ ابن خلدون قام بتسليم المدينة للمنتصر في شعبان أحد أبناء الأمير القتيل، لكنّ ابن خلدون قام بتسليم المدينة المنتصر في شعبان ألبناء الأمير القتيل، ويلتجىء ذلك مرغما لا خيانة إذ نراه بعد مدّة قصيرة يعتزل العمل السّياسي ويلتجىء إلى عرب الدّواودة من رياح، ثمّ ينزل بعد ذلك عند أصدقائه من بني مزني بسكرة.

وبدأ الصراع في نفس ابن خلدون بين طموحه السياسي وشغفه بالعلم. ويبدو أنّ الجانب الثّاني قد انتصر وبرىء ابن خلدون ولو إلى حين من «غواية الرّتب» (٤٠) واتّجه إلى العلم (٤٠) ورفض بكّل أدب منصب

<sup>31</sup> \_ التّعريف 91

<sup>32</sup> \_ التّعريف 98

<sup>33</sup> ــ التّعريف 103

<sup>34</sup> \_ وفي هذه المدّة تبادل ابن خلدون مع ابن الخطيب رسائل فنّية تبارى فيها الكاتبان الظهار مقدرتهما عى الكتابة والتّأنق فيها (المصدر السّابق).

الحاجب لدى أبي حمّو سلطان تلمسان، وأرسل إليه أخاه يحيى مكانه بعد أن أطلق سراح هذا الأخير في بجاية، وكان بها سجينا إثر الأحداث التي جدّت بها. لكن هل شفى فعلا ابن خلدون من مرضه النّفسي بعد كلّ هذه الأحداث التِّي مرَّت به ؟ يبدو أنَّه لم يبرأ تماما من علَّته في هذه المرَّة إذ نراه يدخل الصراع السياسي في المغرب ثانية من بابه الكبير. فنراه يعمل على تشجيع التّحالف الذّي قام بين السّلطان الحفصي أبي إسحاق بن إبراهم (1369/770 \_ 1350/751) وسلطان تلمسان أبي حمّو ضدّ أبي العبّاس صاحب بجاية. ثمّ عمل لحساب السّلطان أبي فارس المريني فاستنفر القبائل العربيّة للدّخول في خدمته، وأكثر من التّنقّل في ربوع المغرب الأوسط. وكان ابن خلدون بنشاطه هذا كمن ينفخ في رماد، فقد ذهبت كلّ جهوده أدراج الرّياح بسبب تفاقم الصراع، وتشتّت الجهود وكثرة الخيانات وغياب الرَّؤية الواضحة لمصلحة عامّة ومشتركة في خضمّ أنانيّات فرديّة مقيتة. لقد راهن ابن خلدون على شخص قادر على توحيد المغرب وتخليصه من التّعفّن السّياسي الذّي أصبح يتخبّط فيه. ولكنّه في نهاية الأمر خسر الرّهان. وقبض عليه رجال السَّلطان عبد العزيز المريني وهو ينوي الجواز إلى الأندلس ثانية بعد أن هزم صاحبه أبو حمّو وفرّ من عاصمة ملكه تلمسان (٥٠٠) وما إن أطلق سراحه حتّى لجأ إلى رباط الشّيخ أبي مدين في محاولة جديدة منه للتّخلُّص من شيطان غوايته في ضريح هذا المتصوّف الكبير (\* ) لكن ما بالطّبع لا يتخلّف، فقد انقاد مرّة أخرى مع أهواء نفسه وطموحاتها لخدمة السلطان عبد العزيز ضدّ صاحبه السَّابق أبي حمّو، فتعرّض لعدّة محن أوشك فيها على التّلف (١٠) في المغرب الأوسط. وبدأ أصدقاؤه من القبائل العربيّة يحرّجون من نشاطه لما قد يجرّه عليهم من الوبال. فقصد ثانية فاس عاصمة بني مرين في سنة 1372/774، واستقبل أوّل الأمر بحفاوة بالغة، واشتغل بالتّدريس ولكن

<sup>35</sup> ـــ التّعريف 134

<sup>36</sup> ــ التّعريف 134

<sup>37</sup> ــ التّعريف 218

سرعان ما شكّ فيه \_ وقد أصبح محلّ ريبة \_ فقبض عليه ثم أطلق سراحه، وسمح له باجتياز مضيق جبل طارق ليلتحق بأرض الأندلس «قصد القرار والانقباض والعكوف على قراءة العلم » (") وكان ذلك في ربيع والانقباض والعكوف على قراءة بالأندلس أن يخلق نفرة بين بلاطي فاس وغرناطة، فغادر مملكة بني الأحر قاصدا العدوة المغربيّة، واستقرّ بعد جهد جهيد مع عائلته بتلمسان في 1 شوّال 5/776 مارس 1375.

وممّا زاد في تأزّم نفسية ابن حلدون في هذه الفترة العصيبة من حياته وترجيح كفّة شغفه العلمي على طموحه السياسي، خنق صديقه الكاتب الأندلسي الشّهير ابن الخطيب بفاس سنة 1374/774 بعد أن ألصقت به تهم ملفّقة. وحاول ابن خلدون نجدة زميله وهو في سجنه لكن بدون جدوى، ممّا جلب له عداوة صاحب غرناطة المحرّض الأوّل على قتل ابن الخطيب.

### المرحلة الثّالثة

وتمثّل مرحلة الشيخوخة والانقطاع للعلم والتدريس وتمتد من سن النّالثة والأربعين إلى وفاته أي 31 سنة : لقد كانت نهاية ابن الخطيب المأسوية بعدما وصل إليه من شهرة في دنيا الأدب والسياسة \_ بمثابة ناقوس الخطر الذي دقّ في أعماق نفس ابن خلدون وكبح فيها جماح فرس الطّموح. لقد قرّر ابن خلدون \_ دون أن يعلن ذلك جهارا \_ الابتعاد عن الرّكح السياسي نهائيًا ورغم أنّ سلطان تلمسان تناسى ما كان لابن خلدون من مواقف مريبة نحوه زمن محنته فعينه للقيام بمهمّة لدى عرب الدّواودة، فقد تظاهر ابن خلدون بقبول هذه المهمّة. ولكنّه ما إن خرج من تلمسان حتى تخلّى عن سفارته ولجأ إلى أولاد عريف فأكرموا وفادته وعملوا على إلحاق أسرته به. وأنزلوه بأهله في قلعة بني رأو ابن) سلامة في مقاطعة وهران من بلاد الجزائر على بعد ستة كلم إلى الجنوب الغربي من مدينة فرندة. « فأقمت بها \_ يقول ابن خلدون \_

<sup>38</sup> ــ التّعريف 226

أربعة أعوام، من 776/776 إلى 780/780، متخلّيا عن الشّواغل كلُّها. وشرعت في تأليف هذا الكتاب وأنا مقم بها، وأكملت المقدّمة منه على ذلك النَّحو الغريب الذِّي اهتديت إليه في تلك الخلوة » (°¹) ولمَّا بدأ في تدوين تاريخه الكبير احتاج إلى بعض المصادر التي لا يمكن أن تتوفّر لديه بقلعة بنى سلامة، فأستأذن السَّلطان الحفصى أبا العبّاس ــ وكان في خلاف سابق معه ـ في الرَّجوع إلى تونس فأذن له. وكان وصوله إليها في شعبان 780/ نوفمبر \_ دیسمبر 1378 بعد غیاب دام 27 سنة. وفی تونس \_ یقول ابن خلدون ـ : « أكملت منه أخبار البربر وزناتة. وكتبت من أخبار الدولتين وما قبل الإسلام ما وصل إلى منها وأكملت منه نسخة رفعتها إلى خزانته رأي السَّلطان) » (40) ورغم هذا الاتَّجاه الكلِّي للدّراسة والتَّدريس، بدأ أعداء ابن خلدون يكيدون له في البلاط الحفصي وعلى رأسهم الإمام ابن عرفة، فنبا به المقامُ في تونس وقرّر الخروج من المغرب جملة فأستأذن السَّلطان للقيام بفريضة الحجّ، وغادر مسقط رأسه نهائيًا في 15 شعبان 24/784 أكتوبر 1382 على متن سفينة تربط بين ميناء تونس والإسنكدريّة. ومن الاسكندريّة انتقل ابن خلدون إلى القاهرة، وبدأ حياته فيها مدرّسا بالجامع الأزهر، ونال في ذلك نجاحا منقطع النَّظير. كما قام بتدريس الفقه المالكي بالمدرسة القمحيَّة. وسمَّى في جمادي الآخرة 786/ جويلية \_ أوت 1384 قاضيا للمالكيّة وتدخّل الظَّاهِر أبو سعيد برقوق حاكم مصر لدى السَّلطان الحفصي حتَّى تلتحق عائلة آبن خلدون به في القاهرة.

لكن كما نكب ابن خلدون في شبابه بوفاة والديه، فقد نكب هذه المرّة في كهولته بوفاة كامل أفراد أسرته غرقا في سواحل الاسكندريّة. وتتوالى النّكبات على ابن خلدون، ويتألّب عليه الأعداء والمناوئون فيعزل عن القضاء في جمادى الأولى 787/ جوان ــ جويلية 1385. ولم يجد من ملجأ يخفّف عنه مصائب الدّهر ومحنه إلّا الحجّ، فقصد البيت الحرام لعلّه يجد لنفسه في الأماكن المقدّسة

<sup>39</sup> \_ التّعريف 30 \_ 229

<sup>40</sup> \_ التّعريف 233

عزاء وسلوى. وبعد رجوعه من الحجّ جلس لتدريس الحديث في مدرسة صلغتمش ('') (أو صرغتمش). ونجد في كتاب التعريف ص 294 نصّ الدّرس الأوّل حول موطأ مالك في محرّم 781/ جانفي 1389 وكان لتقدّم سنّه من جهة مع الغربة وفقدان الأهل من جهة أخرى مدعاة لأن يتّجه في هذه المرحلة من حياته اتّجاها صوفيّا فعيّن على رأس مدرسة صوفيّة كبيرة هي خانقاه بيبرس (<sup>24</sup>) وبعد أربع عشرة سنة من التدريس أعيد ابن خلدون إلى القضاء في 15 رمضان 1401 ماي 1399، ثمّ عزل عنه في محرّم إلى القضاء في 15 رمضان 1400 (<sup>45</sup>).

ويجبر ابن خلدون، وقد اقترب من السبعين على الخروج من القاهرة في ربيع القاني 803/ نوفمبر \_ ديسمبر 1400 مع الناصر لنجدة دمشق وقد قصدها المغول بقيادة تيمورلنك بعد أن استولى على حلب. ويضطر الناصر لترك المدينة المحاصرة لمصيرها وفيها ابن خلدون، بعد أن أوجس خيفة من مؤامرة تحاك ضدّه في القاهرة. ولم يجد أعيان دمشق من وسيلة للخلاص من المأزق إلا طلب الأمان من تيمورلنك. وابن خلدون وإن لم يشارك مباشرة في مفاوضة القائد التتري حول استسلام المدينة فقد كان من المحبّذين له، مقابل تعهد المغول بأمن سكان المدينة في ماهم وحرمهم وأنفسهم وممّا يدعم هذا الموقف خروج ابن خلدون سرّا من المدينة إلى معسكر تيمورلنك لمّا اشتد التشاجر في المسجد الجامع بين المؤيدين للاستسلام والمعارضين له، وخشي على نفسه البادرة كما قال في التعريف. (1) وفي نفس هذا الكتاب سجّل ابن خلدون \_ بتفصيل \_ محادثاته مع تيمورلنك ويبدو صاحب المقدّمة معجبا خلدون \_ بتفصيل فقد رأى فيه \_ وهو المسلم \_ رجل القرن الذي يستطيع أسس بهذا القائد المغولي فقد رأى فيه \_ وهو المسلم \_ رجل القرن الذي يستطيع أسس عما توفر لديه من عصبية فتية وقوية \_ توحيد العالم الإسلامي على أسس

<sup>41</sup> ـــ التّعريف 293

<sup>42</sup> \_ التّعريف 312

<sup>43</sup> \_ التّعريف 347

<sup>44</sup> ـــ التّعريف 368

جديدة. ولعلّ التقرير الذّي قدّمه ابن خلدون لتيمورلنك حول المغرب هو تمهيد له في هذه المهمّة الصّعبة. ولم يغادر ابن خلدون دمشق إلّا بعد أن شاهد نهبها وحرقها فقد « أطلق \_ تيمورلنك \_ أيدي النّهابة على بيوت أهل المدينة فاستوعبوا أناسيها وأمتعتها، وأضرموا النّار في ما بقي من سقط الأقمشة والخرثي، فاتصلت النّار بحيطان الدّور المدعمة بالخشب فلم تزل تتوقّد إلى أن اتصلت بالجامع الأعظم » (أ).

ولقي ابن خلدون الأمرين في طريق الرّجوع إلى القاهرة. فقد تعرّض له قطّاع الطّريق وسلبوه. ونجا هو وأصحابه إلى قرية عرايا (ث) ولم يجد من عزاء في هذا المصاب إلّا ما وجده من تقدير من لدن حكّام مصر عند وصوله إليها في شعبان 803/مارس للله أفريل 1401، رغم موقفه المريب من تيمورلنك، فقد وقع تعيينه في خطّة قاضي المالكيّة مرّة ثالثة ورابعة وخامسة وتمّت السّادسة والأخيرة في شعبان 808/ جانفي للهوري 1406 قبل أسابيع من وفاته في 26 رمضان 17/808 مارس 1406.

ورغم المدة الطويلة التي قضاها ابن خلدون في المشرق، لم تنقطع صلته بالمغرب فمن الناحية الشخصية تمسك ابن خلدون بارتدائه لبرنسه الأسود العلامة المميزة في اللباس لمسلمي المغرب ومن الناحية السياسية شجع ابن خلدون على تبادل الهدايا بين حكام مصر وسلاطين المغرب مما خلق جوّا من التفاهم والوئام بينهم ومن الناحية الثقافية بعث ابن خلدون بنسخة كاملة من تاريخ العبر إلى أبي فارس المريني (799 – 696/796 و 2396/1394) كما أن الرسائل لم تنقطع بينه وبين أصدقائه واحتفظ لنا من جملة هذه المراسلات برسائل الشاعر الغرناطي الكبير – وهو الذي خلف ابن الخطيب في بلاط غرناطة – ابن زمرك (٢٠).

وهكذا نرى أنَّ ابن خلدون الذِّي عاش طيلة القرن 14/8 قد عاصر عدَّة

<sup>45</sup> ــ التّعريف 374

<sup>46</sup> ـــ التّعريف 379

<sup>47</sup> ــ مقال الدّكتور محمّد الطالبي في دائرة المعارف الاسلاميّة السّابق الذّكر.

دول إسلاميّة في المغرب والمشرق. ولعب دورا لايستهان به في كثير من بلاطات هذه الدّول وكان له من عراقة الأصل وعمق الثّقافة وروح المغامرة ما جعله ينساق وراء طموح سياسي لا كابح له. ولا شكّ أنّ تعفّن الوضع السياسي بالمغرب في تلك الفترة من العوامل التي تستهوي مثل هذه النفوس لطلب السلطة عن طريق المغامرة وعملية استقراء بسيطة لتاريخ المغرب منذ القرن 13/7 تجعلنا نتأكَّد من ذلك فأغلب الدِّين وصلوا إلى السَّلطة إن لم نقل كُلُّهُم وصَّلُوا إليها عن طريق غير شرعيَّة ولهذا إذا أردنا أن نضع إبن خلدون في الميزان وجب أن نضعه في هذا السّياق العام لعصره حتّى يكون حكمنا له أو عليه موضوعيًا. نعم لقد اعترف هو نفسه ببعض مواقفه المشينة، فقد تنكّر للبعض ممّن أحسن إليه وغدر ببعضهم عندما دارت الدّائرة عليهم لكن كلّ هذا لا يسمح للمؤرخ النَّزيه أن يصف ابن خلدون بالخيانة لأنَّ خيانة الخائن في نهاية الأمر قد لا تلعد خيانة. وجلّ من خدمهم ابن خلدون استباحوا دما بغير موجب، ووصلوا إلى مناصب بغير حقّ وكانت الخيانة بالتسبة إليهم عملة رائجة في كلّ بلاط ثمّ إنّ الخيانة في الميدان السّياسي لا يمكن أن يوسم بها شخص إلَّا إذا كان ذلك في حقَّ وطنه، ومفهوم الوطن في عصر ابن خلدون غير واضح إن لم نقل غير موجود. وسوف لن يُولد هذا المفهوم إلّا في عصر متأخِّر عند احتكاك المسلمين بأروبًا بعد ابن خلدون بقرون (")-لقد شعر هذا المفكّر العبقري ببداية النّهاية بالنّسبة إلى الحضارة العربيّة الإسلاميّة. وحزّ ذلك في نفسه ولا ريب. فهلًا نرى في نشاطه السيّاسي ــ رغم ما فيه من دوس للمبادىء وتنكّر للقم \_ محاولة منه، وقد فهم سر نشوء الدّول وزوالها، لإعادة بناء الحضارة الإسلاميّة على ركائز أصلب بقيام الدّولة الإسلاميّة الجديدة على أسس أثبت ؟ ألم ير ابن خلدون في شخص تيمور لنك ــ رغم قسوته وشناعة أفعاله ــ أمل هذه الدّولة الإسلاميّة، وقد استفحل الخطب وتردّت الأوضاع فكان كالغريق الذّي يبحث عن وسيلة للنّجاة حتّى وإن لم تكن هذه الوسيلة مفيدة وناجعة في جميع الحالات ؟.

<sup>48</sup> \_ مقال الاستاذ الطالبي السّابق الذَّكر.

## مؤلفات ابن خلدون

وخلال هذه الحياة الحافلة بالأحداث وضع ابن خلدون عدة مؤلفات سنحاول ترتيبها زمانيًا:

بدأ ابن خلدون التأليف وهو في العشرين من عمره. فقد كتب تحت تأثير شيخه الابلي كتاب « لباب المحصّل في أصول الدّين » (طبعة تطوان 1952م بيل كتاب الرّازي : « محصّل 1952م بيل المتقدّمين والمتأخرين من العلماء والحكماء والمتكلّمين » (طبعة مصر 1223م بيل 1905م)، ويهتم هذا الكتاب الفلسفي الدّيني بمشكل العقائد وانعكاساتها على التّفكير الإسلامي.

\_ كما وضع ابن خلدون من سنة 1351/752 إلى سنة 765 1364 عدّة كتب لم تصلنا، منها: شرح البردة للبوصيري، ومختصر في المنطق وكتاب في الحساب (يحتاج إليه الفقيه في تقسيم الميراث)، وعدّة محسرات حول أعمال ابن رشد وشرح الأرجوزة ابن الخطيب في أصول الفقه وهو بهذه التآليف يساير عصره ويتجاوب معه فكريّا ودينيًا.

\_ وفيمًا بين سنتي 1379/776 و1379/780 وضع ابن خلدون مقدّمته المشهورة وجزءا من تاريخ العبر وسنخصّص للتّعريف بهما بعض الصّفحات في آخر هذا العرض لمؤلفات ابن خلدون.

\_ كما ألّف ابن خلدون كتاب التّعريف : وهو عبارة عن ترجمة ذاتيّة وصل فيه إلى ذي القعدة 807/ ماي 1405 (طبعة مصر 1951).

\_ ووضع في أخر حياتُه كتابا في التَصوّف عنوانه : شفاء السّائل (طبعة السطنبول 1958/1377)

## مقدّمة ابن خلدون : طبعاتها

أُوّل من اهتم بابن خلدون من الأجانب هم الأتراك، فقد نوّه المؤرّخ العثماني نعيما (ت 1716/1128) به. وقدّم ملخصا لأهمّ أفكاره. كما ترجم

شيخ الإسلام باري زاد محمّد في 1749/1143 جزءًا من المقدّمة ثمّ ترجمها كاملة ذاكر قادري وطبعها في اسطنبول 1954/1374 في جزءين.

ويمكن أن نعزو فضل اكتشاف مقدّمة ابن خلدون وتبيان قيمتها العلمية إلى الغرب فقد توّجت أعمال بعض المستشرقين حولها بطبعة كاتريمير quatremer في سنة \$1275 81 كما طبعت في نفس السننة بمصر وقام المستشرق دي سلان De slane بترجمتها إلى الفرنسية (طبعة باريس 84 ــ وقام المستشرق دي سلان De slane وتعدّدت ترجماتها منذ ذلك الوقت على يد فزروزنتال FS.Rosenthal وف. مونتايا V.Monteil إلى الفرنسية وكوري Khoury إلى الرتغالية. وهكذا أصبحت المقدّمة بفضل هذه الطبعات وكوري المناه بين أيدي الباحثين شرقا وغربا ووضعت حولها عدّة دراسات والترجمات من حيث القيمة، ولكنّها أجمعت كلّها على أهمّية هذا الأثر العلمي الفريد وكانت هذه الدراسات من الكثرة ما جعل ٥. بيريس H.Pérès وج. فيشل J.Fischel يقومان بوضع قائمات مضبوطة لها.

## أسباب وضع المقدّمة :

بعد أن تشبّع ابن خلدون بالققافة العربيّة التقليديّة، وبعد أن مارس الحياة حلوها ومرّها، وبعد أن عاش سلسلة من الإجهاضات السيّاسيّة ولعب دوره فيها، انزوى في قلعة بني سلامة وهناك وفي منأى عن شواغل النّاس ونوازع النّفس، بدأ يفكّر في كتابة التّاريخ ولا شكّ أنّ ابن خلدون \_ وهنا تكمن عبقريّته \_ قد ألقى على نفسه عدّة أسئلة قبل البدء في عمله فهو رجل مغرم بالبحث عن أصول الأشياء والكشف عن الأسباب وما يترتب عليها من نتائج وشيئا فشيئا \_ وهو يفكّر في مادة علم التّاريخ ومنهجه \_ وصل عن وعي وأدراك إلى ابتكار ما أسماه بعلم مستنبط النّشأة. وقد انكشف له هذا العلم وإدراك إلى ابتكار ما أسماه بعلم مستنبط النّشأة. وقد انكشف له هذا العلم فإذا بنا فإذا به نقطة انطلاق لفروع من البحث عديدة تفتح المجال لفلسفة التّاريخ وعلمي الاجتماع والاقتصاد وغيرهما فضمّن هذا العلم الجديد مقدّمته فإذا بنا

أمام دائرة معارف جاءت في صيغة تأليفيّة تبحث في العمران البشري ودواعي نشوئه وأسباب انحلاله.

ولكي نفهم كيف وصل ابن خلدون إلى هذا العلم الجديد الذّي ضمّنه مقدّمته المشهورة يجب أن نفهم نظريته في المعرفة فهو من المفكرين الذين يرون أنّ المعرفة تكون عن طريق العقل بالنّسبة إلى الموجودات، وتكون عن طريق الوحي بالنّسبة إلى الغيبيّات وهو بذلك يقف من الأمور المتعلّقة بالواقع مثال العالم المدقّق، ومن الغيبيات مثال الفقيه المتحفظ (")، ويدحض بكل هدوء وتروّ كامل الفلسفة النّظرية التّقليديّة.

والموجودات في نظر ابن خلدون يمكن أن تكون ظواهر طبيعيّة مادّيّة أو ظواهر اجتماعية نفسية فالمجتمع عنده خاضع لناموس العلة خضوع أحداث الطبيعة له. ومحاولة بعضهم إخضاع أحداث التّاريخ وشؤون المجتمع لمشيئة إلاهيّة غيبيّة خطأ، فهي ترجع أوّلا وأخيرا إلى اعتبارات إنسانيّة طبيعيّة محضة فلا صدف هناك ولا ظروف تتحكّم في المجتمع وإنّما هناك علل وأسباب بعضها ظاهر وبعضها خفى كالمعجزات والكرامات. وهكذا أدخل ابن خلدون علم التاريخ في بوتقة العلم الطبيعي وأخضع المجتمع لنواميس العلم وقوانينه، فأنكشف له العديد من أخطاء المؤرِّخين، فنقدهم، وعرض ما كانوا يتناقلونه كمن أخبار يغلب عليها طابع المبالغة والمغالاة، على العقل فرفضها. وحتَّى يجنّب غيره من المؤرّخين ما وقع فيه السّابقون من أخطاء. وضع المقدّمة وشرح فيها تطور المجتمع الإنساني باعتباره كائنا حيّا يعيش في حركيّة جدليّة مستمرّة وحتميّة فهو ينشأ صغيرا فينمو إلى درجة النّضج والاكتمال، ثمّ يأخذ في الأفول إلى أن يصل إلى الانحلال والزّوال وهو يسير في هذه التَطوّريّة الحتميّة حسب مبدإ : هو ضرورة الاجتماع والتعاون البشريّ وقانون هو قانون السّبيبّة، وعوامل:هي الإقليم والمناخ والتّربة. وهكذا وسّع ابن خلدون من مفهوم علم التّارخ فلم يعد عبارة عن جدول من الأحداث وقوائم تضبط فيها

<sup>49</sup> ــ تاريخ الفلسفة العربيّة لكمال اليازجي ص 960.

سنوات الميلاد والتولية والوفاة بل أصبح موضوعه الحياة الإنسانية بما فيها من طواهر اجتماعية واقتصادية وثقافية، وما يعتري هذه الحياة من أسباب الازدهار وعوامل التطوّر ودواعي الانحلال (٥٠) وما لم يكن المؤرّخ عارفا بموضوع العمران البشري والاجتماع الإنساني، فإنّه لن يستطيع كتابة التاريخ بمفهوم ابن خلدون.

#### محتوى المقدّمة:

هذه بعض الأسباب التي تبدو واضحة لكتابة المقدّمة أمّا محتواها فهي تشتمل على تصدير هو بمثابة التوطئة لهذا العلم المستنبط النّشأة، عرّف فيه علم التّاريخ ووسعه ـ كما رأينا \_ وبيّن أخطاء من سبقه من المؤرّخين ونقد منهجهم في الكتابة مقدّما قواعد نقديّة جديدة.

أمّا جوهر المقدّمة فقد جعله في ستّة أبواب:

- الباب الأوّل في العمران البشري على الجملة (وفيه خمس مقدّمات).
- الباب الثاني في العمران البدوي والأمم الوحشية والقبائل (وفيه 39 فصلا).
- ــ الباب النّالث في الدّول العامّة والملك والحلافة والمراتب السّلطانيّة (وفيه 53 فصلا).
- ـــ الباب الرّابع في البلدان والأمصار وسائر العمران وما يعرض في ذلك من الأحوال (و فيه 22 فصلا).
- ــ الباب الخامس في المعاش ووجوهه من الكسب والصّنائع (وفيه 33 فصلا).
- ــ الباب السادس في العلوم وأصنافها والتعليم وطرقه وسائر وجوهه (وفيه 60 فصلا).

وهكذا نرى أنَ ابن خلدون طرق في مقدّمته أبحاثا متنوّعة تناولت جميع الظّواهر الاجتاعيّة فلم يترك ظاهرة إلّا أتى على تفصيلها من حيث أسباب

<sup>50</sup> \_ المرجع السّابق ص 963

نشأتها ومراحل تطوّرها ومدى خطورتها في العمران وشؤون المجتمع، سواء أكان ذلك في ميادين السّياسة وشؤون الإدارة ومرافق الحياة وأسباب المعاش، أم في اختلاف المذاهب وتباين الأخلاق وأصناف العلوم وتنوّع الفنون (10)

والنّاظر في كامل هذه الأبواب من المقدّمة يلاحظ على الأقلّ ثلاث ملاحظات:

1 \_ أنّ ابن خلدون عندما درس الظّواهر الاجتاعيّة حاول أن يصل إلى ضبط أسباب الانهيار الحضاري ومعرفة ماهيّة الأمراض المؤدّية إلى زوال الحضارات البشريّة. لقد شعر ابن خلدون وهو يعيش في خضم القرن 8/14، أنه يعيش فترة انقلاب في تاريخ البشريّة جمعاء في مستوى الزّعامة السياسية — العسكريّة، وفي مستوى التّفوق التّقافي \_ الحضاري لقد لاحظ أنّ تلك الزّعامة وهذا التّفوق آخذان في الانتقال من الضفّة الجنوبيّة إلى الضفّة الشّماليّة من هذا البحر الرّومي. وهو على يقين أنّ الحضارة التّي ينتمي إليها والتّكوّن أخذ أوسيأخذ المشعل من يد أصحاب هذه الحضارة المحتضرة فإن لم يكن قادرا على وقف هذا الموت البطيء، فعلى الأقلّ يستخلص العبرة منه يكن قادرا على وقف هذا الموت البطيء، فعلى الأقلّ يستخلص العبرة منه بالنّظ في الأحداث وتفهّم أسبابها لفهم الحركيّة التّاريخيّة.

2 \_ أنّ ابن خلدون في محاولته فهم الدّيناميكيّة التّاريخيّة كان أحد روّاد الجدليّة المادّيّة. فالأسباب العميقة للتّطور التّاريخي في نظره لا يمكن أن نبحث عنها أو نجدها إلّا في الهياكل الاقتصاديّة والاجتاعيّة ألم يؤكّد ابن خلدون على أنّ اختلاف الأجيال في أحوالهم إنما هو باختلاف نحلتهم من المعاش (٤٠) فلم يزد كارل ماركس أن ردّد هذا المعنى بقوله : إنّ طريقة الانتاج في الحياة المادّيّة غالبا ما تحدّد التّطور الاجتاعي والسّياسي والتّقافي في المجتمع.

3 ــ أن هذه النظرة المادية الرائدة التي سبق بها غيره من المفكرين، نجد معها في المقدمة النظرة النفسية ومع هذا التفسير المادي للظاهرة الاجتماعية

<sup>51</sup> \_ المرجع السّابق 966′

<sup>52</sup> \_ المقدّمة طبعة بيروت 1967/1386 ص 210.

والاقتصاديّة هناك التفسير النّفسي لهما وبصفة عامّة، في المقدّمة هناك علم النّفس السّياسي وعلم النّفس الاقتصادي وعلم النّفس الأخلاقي، وعلم النّفس العام. كلّ هذا في وحدة منسجمة ومرتطبة مع علم النّفس الاجتماعي ومع علم الاجتماع العام.

## مقدّمة ابن خلدون بين الماضي والحاضر:

إذ أردنا أن نضع المقدّمة في الإطار العام للتفكير الاجتاعي البشري، وجدنا أنّ ابن خلدون سبق بمفكّرين اجتاعيّن لا بعلماء اجتاع هؤلاء المفكّرون تطرّقوا إلى دراسة بعض الظوّاهر الاجتاعيّة فمنذ القديم في التراث اليوناني نجد السّفسطائيّين منذ نهاية القرن الخامس قبل الميلاد يتبجّحون بأنهم يلقّنون الفضيلة السيّاسيّة أي فنّ العيش في صلب المدينة. وجاء بعدهم أفلاطون فوضع كتاب الجمهوريّة، وبيّن فيه مثله الأعلى في السّياسة بتقسيمه الطّبقي النّلاثي للمجتمع البشري وخالفه تلميذه أرسطو في كتابه السّياسة، فكان في نظرته إلى بعض الظّواهر الاجتاعيّة أكثر اتصالا بالواقع من أستاذه.

وفي العصور المسيحيّة الأولى وضع سانت أوغستان Saint Augustin (ت وفي العصور المسيحيّة الأولى وضع سانت أوغستان La cité de Dieu عن 430 مدينة الاله « مدينة الاله « مدينة الاله » للهزوم ضدّ المجتمع الوثني المتغلب. وسار في نفس الاتجاه سانت طوماس داكينSaint Augustin ت. (274/672).

أمّا في الحضارة العربية الإسلامية، فنجد بحوثا في أخلاق الملوك وسياسة الرّعية كرسالة الصّحابة لابن المقفّع وسراج الملوك للطّرطوشي، وأخرى في تدبير المنزل وسياسة الأهل كالسّياسة المدنيّة للفاراني وكتاب السّياسة أو تدبير المنزل لابن سينا ونوعا ثالثا يرسم الخطط لحياة فضلى كالفاراني في آراء أهل المدينة الفاضلة وإنجوان الصفاء في رسائلهم. وهي بحوث في جملتها \_ كما هو ملاحظ \_ تقتفى أثر الاتّجاهين الكبيرين اللّذين رسمهما أفلاطون وأرسطو.

وأتى ابن خلدون في القرن 14/8 فكان بمقدّمته أوّل عالم اجتماع بحقّ. حسب المصطلح العلمي الدّقيق. فقد درس المجتمع البشري دراسة كلية من

هيع الجوانب من حيث تطوّره كالنشأة والاكتمال ثمّ الانحلال، ومن حيث نشاطه كالخطط والمراتب، والعلوم والصّنائع، والفنون والآداب. فتمكّن بذلك من استنباط القواعد واستكشاف التواميس التي بحسبها يسير المجتمع وبموجها. يتطوّر. فهل كان له تأثير في من جاء بعده من المفكّرين ؟

وبالنسبة إلى العالم الإسلامي وحتى عصر التهضة الحديثة، لا نجد \_ مع الأسف \_ من اقتفى أثر ابن خلدون في مقدّمته. وهو لئن كان له تأثير نسبّي في من جاء بعده من مفكّري مصر، فإنّ هذا التأثير ينعدم تماما في المغرب الإسلامي.

أمّا بالتسبة إلى العالم المسيحي، فلئن تعدّدت مراكز الاتصال بين المسلمين والتصارى، وتنوّعت الطرق، بعد وفاة ابن خلدون، فإنه لا يمكن لنا الجزم بتأثير مباشر للمقدّمة في من ظهر من العلماء في إيطاليا وفرنسا منذ بداية عصر النّهضة. لقد ظهر في تلك الفترة وبعدها مفكّرون اجتماعيّون من فلاسفة وعلماء وساسة يلتقون \_ إن قليلا أو كثيرا \_ مع ابن خلدون في هذه النقطة أو تلك. فهذا الإيطالي ميكيا فلّي Machiavel ت. (27/934) يرى في كتابه الأمير Le prinie \_ كا هو الحال عند صاحب المقدّمة \_ أن ملاحظة الظواهر الاجتماعيّة يمكن أن تكون موضوعيّة بحتة بدون رجوع إلى معايير أخلاقيّة. ولا يمكن لنا أن نبحث عن قيم حيث لا توجد إلّا أحداث ("ن). وفي المثاليّة في كتابه أوطوبيا = Utopia وهو عبارة عن مقارنة بين المجتمع الأنقليزي ومجتمع مثالي يعيش في جزيرة خياليّة هي أوطوبيا.

وفي القرن 17/11 و18/12 بدأ عصر النهضة يُؤتي أكله فتزخر أروبًا بنشاط فكري مكتف. ويبرز في ميدان علم الاجتماع مفكّرون عديدون هم على قسمين من حيث تفاؤلهم وتشاؤمهم في نظرتهم إلى الإنسان فردا وجماعات. ومن

L'universelle Bordas : philosophie religions, sciences sociales linguistique = 53 (Paris 1392/1972 p II = 13)

أشهر هؤلاء المفكّرين نذكر على سبيل المثال الإيطاني جان بابتيست فيكو Rousseau (ت 1744/1156) والفرنسي روسو Baptiste Vico (1778/1192) ومونتسكيو Montesquieu (ت 1778/1169) الذّي Montesquieu (قي التأكيد على تأثير الإقليم والمناخ والتّربة في المجتمع يشترك مع ابن خلدون في التأكيد على تأثير الإجتماعي علما قائم الدّات للبشري. وقد مهد هؤلاء ليصبح هذا التفكير الاجتماعي علما قائم الدّات كا تصوّره ابن خلدون في القرن 19/13 مع الرّائد الأوّل لهذا العلم في العصر الحديث سانت سيمون Saint simon (ت 1825/1241). العصر الحديث العالمين ظهر خلال القرن 19/13 من المفكّرين والفلاسفة من ومع هذين العالمين ظهر خلال القرن 19/13 من المفكّرين والفلاسفة من ساهموا بقسط وافر في إثراء ميدان الدّراسات الاجتماعية بطريقة مباشرة أو غير مباشرة. كهيقل Darwin (ت 1831/1246) وداروين Darwin (ت 1883/1300) وسبنسر Spenser

ومع ذلك فإن هذا العلم لم يأخذ بُعده الحقيقي إلّا على يد أميل دوركايم E. Durkheim (ت 1917/1336). فقد ضبط هذا العلم بمفهومه الكلاسيكي في كتابه الانتحار Le suicide الذي وضعه في 11897/1315 ولئن خالف قابريال طاردي Gabriel Tarde (ت 1904/1322) دوركايم في استقلاليّة علم الاجتماع عن علم النّفس، فاعتبر بذلك مؤسس علم النّفس الاجتماعي، فإنّ ابن خلدون بمقدّمته قدْ سبق طاردي بعدّة قرون في هذه النّقطة بالذّات.

### كتاب العبر:

ومقدّمة ابن خلدون هي فعلا مقدّمة لكتاب في التّاريخ ضخم، وضعه ابن خلدون تحت عنوان «كتاب العبر وديوان المبتدأ والخبر في أيّام العرب والعجم والبربر ومن عاصرهم من ذوي السّلطان الأكبر ». بدأ تأليفه في قلعة ابن سلامة وأكمله في تونس ولكنّه ما فتى، طيلة حياته يضبطه وينقّحه.

وعرف الغرب كتاب العبر من خلال القسم الذّي نشره وترجمه نوال دسفرجار = Nœl Denergers عن تاريخ الأغالبة وتاريخ صقلّية تحت النّفوذ الإسلامي (طبع بباريس 1841/1256).

كما قام دي سلان De Slane بترجمة القسم الخاص بتاريخ البربر والدول الإسلامية في إفريقيا الشمالية ونشره، كما نشر النص العربي في الجزائر في بداية النصف النّاني من القرن 19/13. أمّا الطبعة الكاملة لكتاب العبر فظهرت في بولاق في 7 أجزاء سنة 1868/1265. كما طبع ببيروت سنة 1967/1386 في 7 مجلّدات.

### محتوى كتاب العبر:

لقد حدّد ابن خلدون بأوّل كلمة في عنوان كتابه الهدف الذّي من أجله وضع هذا التّأليف. فهو يريد أن يستجلي العبر والمواعظ من تاريخ البشريّة منذ الخليقة إلى عهده. ولهذا قسّمه إلى 7 مجلّدات :

- 1 \_ المجلَّد الأوَّل خصَّصه للمقدّمة وقد سبق تقديمها بشيء من التَّفصيل
- 2 ــ المجلّد الثّاني : فيه أخبار العرب وأجيالهم وطبقاتهم الأولى والثّانية. ثمّ تناول بالدّرس فيه الدّولة الإسلاميّة إلى مقتل على بن أبي طالب.
- آ3 ـ المجلّد الثّالث : درس فيه تاريخ المشرق العربي وخاصة في القرون الثّلاثة الأولى للهجرة.
- 4 ــ المجلّد الرّابع : تناول فيه بالبحث تاريخ عدّة دول من دول الطّوائف عبر عصور مختلفة سواء في الأندلس أو في المغرب أو في المشرق.
- 5 ــ المجلّد الخامس : خصّصه للدولة السلجوقية وتاريخ المشرق العربي بصفة عامة.
- 6 ــ المجلّد السادس: نظر فيه في الطبقة الرّابعة من العرب، وأرّخ للبرابرة البتر، ثمّ درس تاريخ بعض الدّول الكبرى في المغرب.
  - 7 ــ المجلّد السّابع وفيه قسمان :

\_ أ \_ الخبر عن زناته وبعض دول المغرب والأندلس \_ \_ \_ التعريف بشخصه ورحلته غربا وشرقا.

أمّا من حيث المنهج فقد كنّا رأينا كيف حدّد ابن خلدون في المقدّمة الشروط التي لا يمكن أن نكتب تاريخا موضوعيّا بدونها. ومن الملاحظ أنّ صاحب المقدّمة لم يف بوعده ولم يتقيّد في كتابه العبر بهذه الشروط. ولاشك أنّ ابن خلدون كان متفطّنا إلى ما وقع فيه من تناقض بين المقدّمة والتاريخ. وكان على يقين أنّه يستحيل على شخص واحد أن يكتب تاريخ العالم منذ القدم إلى عصره وهو متقيّد بما ضبطه من شروط في المقدّمة. فهلّا نرى في كتاب العبر ذاته إشارة ذكيّة إلى صعوبة كتابة التاريخ وقد استسهله الكثيرون، ودعوة ضمنيّة إلى وجوب تحديد الموضوع والفترة، إذا أردنا أن نقتحم هذا الميدان الوعر ؟ لكنّ هذا كلّه لا يمنع من القول : إنّ ابن خلدون كان ــ وهذا غريب حقليل الاطّلاع على تاريخ فترة من تاريخ المغرب وهي الفترة الموحّديّة. فلا يخلو ما كتبه عنهم من أخطاء، وتناقض في بعض الأحيان ممّا يجعل الباحث المعاصر ما كتبه عنهم من أخطاء، وتناقض في بعض الأحيان ممّا يجعل الباحث المعاصر على أهمّ مصدر تاريخيّ بالنّسبة إلى القرنين 6/13 و 7/14. وخاصّة بالنّسبة يقى أهمّ مصدر تاريخيّ بالنّسبة إلى القرنين 6/13 و 7/14. وخاصّة بالنّسبة إلى المغرب الإسلامي.

د/جمعة شيخة كلية الأداب ـ تونـس

#### المجلـــد الاول من تاريــخ العلامــة ابن خلــدون

#### بسمه الله الرحمان الرحيم

يقول العبد الفقير الى رحمة ربه الغني بلطفه عبد الرحمان بن محمد بن خلدون الحضرمي وفقه الله تعالى :

الحمد لله الذي له العزة والجبروت، وبيده الملك والملكوت، وله الاسماء الحسنى والنعوت، العالم فلا يعزب عنه ما تظهره النجوى أو يخفيه السكوت، القادر فلا يعجزه شيء في السهاوات والارض ولا يفوت، أنشأنا من الأرض نسما، (أ) واستعمرنا فيها أجيالا وأثما، ويسر لنا منها أرزاقا وقسما، تكنفنا الأرحام والبيوت، ويكفلنا الرزق والقوت، وتبلينا الأيام والوقوت، وتعتورنا الآجال التي خط عليناكتابها الموقوت، وله البقاء والثبوت، وهو الحي الذي لا يموت، والصلاة والسلام على سيدنا ومولانا محمد النبي العربي (2) المكتوب في التوراة والإنجيل المنعوت، الذي تمخض لفضاله (3) الكون قبل ان تتعاقب الآحاد والسبوت، ويتباين زحل واليهموت (4)، وشهد بصدقه الحام قبل ان تتعاقب الآحاد والسبوت، ويتباين زحل واليهموت (4)، وشهد بصدقه الحام

<sup>(1)</sup> أي نفوسا: والله باريء النسم اي خالق النفوس (قاموس).

<sup>(2)</sup> في د.ك.ل. « النبي الأمي العربي » .

<sup>(3)</sup> د.ك.ل.: لفصاله

<sup>(4)</sup> علق الشيخ نصر الهوريني \_ الذي أشرف على اول طبعة مصرية، على هذه الكلمة بما يلي : «قوله اليهموت هو النون اي الحوت الذي على ظهره الارض السابعة ويسمى ايضا لوتياء كما في المزهر وروح البيان واللهجة. ومعلوم ان بينه وبين زحل الذي هو في الفلك السابع بونا بعيدا.

قال الشهاب الخفاجي في حاشيته على البيضاوي في اول سورة نون : اليهموت بفتح المثناة التحتية وسكون الهاء، وما اشتهر من انه بالباء الموحدة غلط على ما ذكره الفاضل المحشي ومثله في روح البيان » (اهـ) .

والعنكبوت، وعلى آله وأصحابه الذين لهم في محبته واتباعه الأثر البعيد والصيت، والشمل الجميع في مظاهرته ولعدوهم الشمل الشتيت، صلى الله عليه وعليهم ما اتصل بالاسلام جده المبخوت، وانقطع بالكفر حبله المبتوت، وسلم كثيرا.

أما بعد، فإن فن التاريخ من الفنون التي تتداولها الأمم والأجيال، وتشد اليه المركائب والرحال، وتسمو الى معرفته السوقة والأغفال، وتتنافس فيه الملوك والأقيال ويتساوى في فهمه العلماء والجهال، اذ هو في ظاهره لا يزيد على إخبار عن الأيام والدول، والسوابق من القرون الأول، تنمق لها الأقوال، وتصرف فيها الأمثال، وتطرف بها الأندية اذا غصها الاحتفال، وتؤدي لنا شأن الخليقة كيف تقلبت بها الأحوال، واتسع للدول النطاق فيها والمجال، وعمروا الأرض حتى نادى بهم الارتحال وحان منهم الزوال، وفي باطنه نظر وتحقيق، وتعليل للكائنات ومباديها دقيق، وعلم بكيفيات الوقائع وأسبابها عميق، فهو لذلك اصيل في الحكمة عريق، وجدير بأن يعد في علومها وخليق.

وان فحول المؤرخين في الإسلام قد استوعبوا أخبار الأيام وجمعوها، وسطروها في صفحات الدفاتر وأودعوها، كأبي جرير الطبري ومحمد بن يحيى ومحمد بن سعد، وخلطها المتطفلون بدسائس من الباطل وهموا فيها أو ابتدعوها، وزخرف (١٠) من الروايات المضعفة (١٠) لفقوها ووضعوها، واقتنى تلك الآثار الكثير ممن بعدهم واتبعوها، وأدوها الينا كما سمعوها، ولم يلاحظوا أسباب الوقائع والأحوال ولم يراعوها، ولا رفضوا ترهات الأحاديث ولا دفعوها. فالتحقيق قليل، وطرف التنقيح في الغالب كليل، والغلط والوهم نسيب للأخبار وخليل، والتقليد عريق في الآدميين وسليل، والتطفل على الفنون عريض وطويل، ومرعى الجهل بين الأنام وخيم وبيل. والحق لا يقاوم سلطانه، والباطل يقذف بشهاب النظر شيطانه، والناقل انما هو يملي و ينقل، والبصيرة تنقد الصحيح اذا تمقل، والعلم يجلو لها صفحات الصواب و يصقل.

هذا وقد دون الناس في الأخبار وأكثروا ،وجمعوا تواريخ الأمم والدول في العالم

<sup>(5)</sup> جمع قيل والقيل الملك، وقيل: هو الرئيس دون الملك الأعلى.

<sup>(6)</sup> وفي نسخة تنمو. نمى او نما الخبر او الحديث : ارتفع وذاع.

<sup>(7)</sup> وفي نسخة وتضرب فيها الأمثال.

<sup>(8)</sup> في ط. د.ك.ل. : زحارف .

<sup>(9)</sup> في ط.د.ك.ل.: المضْعَفَة.

وسطروا. والذين ذهبوا بفضل الشهرة والأمانة المعتبرة، واستفرغوا دواوين من قبلهم في صحفهم المتأخرة، هم قليلون لا يكادون يجاوزون عدد الأنامل، ولا حركات العوامل، مثل ابن اسحق والطبري وابن الكلبي ومحمد بن عمر الواقدي وسيف بن عمر الأسدي والمسعودي وغيرهم من المشاهير، المتميزين عن الجهاهير، وان كان في كتب المسعودي والواقدي من المطعن والمغمز ما هو معروف عند الأثبات، ومشهور بين الحفظة الثقات، الا ان الكافة اختصتهم بقبول أخبارهم واقتفاء سننهم في التصنيف واتباع آثارهم، والناقد البصير قسطاس نفسه في تزييفهم فيا ينقلون او اعتبارهم، فالمعمران طبائع في احواله ترجع اليها الأخبار، وتحمل عليها الروايات والآثار. ثم ان أكثر التواريخ لهؤلاء عامة المناهج والمسالك، لعموم الدولتين صدر والآثار. ثم ان أكثر التواريخ لهؤلاء عامة المناهج والمسالك، لعموم الدولتين صدر الإسلام (١٠٠) في الآفاق والمالك، وتناولها البعيد من الغايات في المآخذ والمتارك. ومن هؤلاء من (أوعب) (١١) ما قبل الملة من الدول والأمم، والأمر العمم (١٤)، كالمسعودي ومن غيا منحاه.

وجاء من بعدهم من عدل عن الاطلاق الى التقييد ووقف في العموم والاحاطة عن الشأو البعيد، فقيد شوارد عصره واستوعب أخبار أفقه وقطره، واقتصر على أحاديث دولته ومصره، كما فعل أبو حيان مؤرخ الأندلس والدولة الأموية بها وابن الرقيق مؤرخ إفريقية والدول التي كانت بالقيروان.

ثم لم يأت من بعد هؤلاء الا مقلد وبليد الطبع والعقل أو متبلد ينسج على ذلك المنوال، ويحتذي منه بالمثال، ويذهل عا أحالته الأيام من الأحوال، واستبدلت به من عوائد الأمم والأجيال فيجلبون (١٦) الأخبار عن الدول، وحكايات الوقائع في العصور الأول، صورا قد تجردت عن موادها، وصفاحا انتضيت من أغادها، ومعارف تستنكر للجهل بطارفها وتلادها (١٤)، إنما هي حوادث لم تعلم أصولها، وأنواع لم تعتبر أجناسها ولا تحققت فصولها، يكررون في موضوعاتها الأخبار المتداولة بأعيانها، اتباعا لمن عني من المتقدمين بشأنها، ويغفلون أمر الأجيال الناشئة في

<sup>(10)</sup> دولة بني امية والدولة العباسية.

<sup>(11)</sup> في ط. د.ك.ل. : استوعب .

<sup>(12)</sup> أمر عمم: تام، عام (لسان العرب).

<sup>(13)</sup> يمعنى يجمعون.

<sup>(14)</sup> أي بحديثها وقديمها.

ديوانها، بما أعوز عليهم من ترجمانها، فتستعجم (١٥) صحفهم عن بيانها.

ثم اذا تعرضوا لذكر الدولة نسقوا أخبارها نسقا، محافظين على نقلها وهما او صدقا، لا يتعرضون لبدايتها، ولا يذكرون السبب الذي رفع من رايتها، وأظهر من آيتها، ولا علة الوقوف عند غايتها فيبقى الناظر متطلعا بعد الى افتقاد مباديء الأحوال (٥٠) ومراتبها، مفتشا عن أسباب تزاحمها أو تعاقبها، باحثا عن المقنع في تباينها أو تناسبها، حسما نذكر ذلك كله في مقدمة الكتاب.

ثم جاء آخرون بإفراط الاختصاب وذهبوا الى الاكتفاء بأسماء الملوك والاقتصار، مقطوعة عن الأنساب والأخبار، مضوعة عليها أعداد أيامهم بحروف الغبار (١٦)، كما فعله ابن رشيق في ميزان العمل، ومن اقتنى هذا الأثر من الهمل. وليس يعتبر لهؤلاء مقال، ولا يعد لهم ثبوت ولا انتقال، لما أذهبوا من الفوائد، وأخلوا بالمذاهب للمؤرخين والعوائد.

ولما طالعت كتب القوم، وسبرت غور الأمس واليوم، نبهت عين القريحة من سنة الغفلة والنوم، وسمت التصنيف من نفسي وأنا المفلس أحسن السوم (١١٥)، فأنشأت في التاريخ كتابا، رفعت به عن أحوال الناشئة من الأجيال حجابا، وفصلته في الأخبار والاعتبار بابا بابا، وأبديت فيه لأولية الدول والعمران عللا وأسبابا، وبنيته على أخبار الجيلين (١٥) الذين عمروا المغرب في هذه الأعصار، وملأوا أكناف النواحي منه والأمصار، وما كان لهم من الدول الطوال أو القصار، ومن سلف من الملوك والأنصار، وهم العرب والبربر، اذ هما الجيلان اللذان عرف بالمغرب مأواهما، وطال فيه على الأحقاب مثواهما، حتى لا يكاد يتصور فيه ما عداهما، ولا يعرف أهله من أجيال الآدميين سواهما. فهذبت مناحيه تهذيبا، وقربته لافهام العلماء والخاصة تقريبا، وسلكت في ترتيبه وتبويبه مسلكا غريبا، واخترعته من بين المناحي مذهبا عجيبا، وطريقة مبتدعة واسلوبا، وشرحت فيه من أحوال العمران والتمدن، وما عجيبا، وطريقة مبتدعة واسلوبا، وشرحت فيه من أحوال العمران والتمدن، وما

<sup>(15)</sup> استعجم الكلام، أصبح مبها. والمعنى لا تبين صحفهم عن حقيقتها.

<sup>(16)</sup> وفي نسخة : احوال مباديء الدول.

<sup>(17)</sup> اسم العلامات تدل على الأعداد (قاموس).

<sup>(18)</sup> السوم : طلب الشراء (لسان العرب).

<sup>(19)</sup> في ط. عبد الواحد وافي و ط. د. ك. ل. : الام .

يعرض في الاجتماع الإنساني من الأعراض (20) الذاتية وما يمتعك بعلل الكوائن وأسبابها، ويعرفك كيف دخل أهل الدول من أبؤابها، مختى تنزع من التقليد يدك، وتقف على أحوال ما قبلك من الأيام والأجيال وما بعدك.

ورتبته على مقدمة وثلاثة كتب :

المقدمة : في فضل علم التاريخ وتحقيق مذاهبه والالماع بمغالط المؤرخين.

الكتاب الأول: في العمران وذكر ما يعرض فيه من العوارض الذاتية من الملك والسلطان والكسب والمعاش والصنائع والعلوم وما لذلك من العلل والأسباب.

الكتاب الثاني: في أخبار العرب وأجيالهم ودولهم منذ مبدإ الخليقة الى هذا العهد، وفيه الإلماع (21) ببعض من عاصرهم من الأمم المشاهير ودولهم مثل النبط والسريانيين والفرس وبني اسرائيل والقبط واليونان والروم والترك والافرنجة.

الكتاب الثالث : في أخبار البربر ومن اليهم من زناتة وذكر أوليتهم وأجيالهم وما كان لهم بديار المغرب خاصة من الملك والدول.

ثم كانت الرحلة الى المشرق لاجتلاء أنواره، وقضاء الفرض والسنة في مطافه ومزاره، والوقوف على آثاره في دواوينه وأسفاره، فأفدت ما نقص من أخبار ملوك العجم بتلك الديار، ودول الترك فيا ملكوه من الأقطار، وأتبعت بها ماكتبته في تلك الأسطار، وأدرجتها في ذكر المعاصرين لتلك الأجيال من أمم النواحي، وملوك الأمصار والضواحي، سالكا سبيل الاختصار والتلخيص، مفتديا بالمرام السهل من العويص، داخلا من باب الأسباب على العموم الى الأخبار على الخصوص، فأستوعب أخبار الحليقة (20) استيعابا، وأذلل من الحكم النافرة صعابا، وأعطي لحوادث الدول عللا وأسبابا، وأصبح للحكمة صوانا وللتاريخ جرابا.

ولما كان مشتملا على أخبار العرب والبربر، من أهل المدن والوبر، والإلماع بمن عاصرهم من الدول الكبر، وأفصح بالذكرى والعبر في مبتدإ الأحوال وما بعدها من الخبر، سمنه :

<sup>(20)</sup> في ط. عبد الواحد وافي و ط. د.ك.ل. العوارض.

<sup>(21)</sup> يكثر ابن خلدون من استعال كلمة الالماع بمعنى الاشارة.

<sup>(22)</sup> كذا في أكثر النسخ، وفي النسخة التي نشرتها لجنة البيان العربي: الخليفة ولم ندر اي حسفة ؟ العلمة عظمة عليمة عليمة .

«كتاب العبر، وديوان المبتدأ والخبر. في أيام العرب والعجم والبربر، ومن عاصرهم من ذوي السلطان الأكبر».

ولم أترك شيئا في أولية الأجيال والدول، وتعاصر الأمم الأول، وأسباب التصرف والحول، في القرون الخالية والملل، وما يعرض في العمران من دولة وملة، ومدينة وحلة (دعة وعزة وذلة، وكثرة وقلة، وعلم وصناعة، وكسب واضاعة، واحوال متقلبة مشاعة، وبدو وحضر، وواقع ومنتظر، الا واستوعبت جمله، وأوضحت براهينه وعلله. فجاء هذا الكتاب فذا بما ضمنته من العلوم الغريبة، والحكم المحجوبة القريبة، وأنا من بعدها موقن بالقصور، بين أهل العصور، معترف بالعجز عن المضاء، في مثل هذا القضاء (كاب القضاء، والمعارف المتسعة الفضاء، النظر بعين الانتقاد لا بعين الارتضاء، والتعمد (دكا لما يعثرون عليه بالإصلاح والإغضاء، فالبضاعة بين أهل العلم مزجاة، والاعتراف من اللوم منجاة، والحسنى والإغضاء، فالبضاء، والله أسأل ان يجعل أعالنا خالصة لوجهه الكريم، وهو حسبي ونعم الوكيل.

وبعد أن استوفيت علاجه وأنرت مشكاته للمستبصرين وأذكيت سراجه، وأوضحت بين العلوم طريق منهاجه، وأوسعت في فضاء المعارف نطاقه، وأدرت سياجه، أتحفت بهذه النسخة منه (26) خزانة مولانا السلطان الامام المجاهد الفاتح الماهد

<sup>(23)</sup> الحلة : القرية مجازا . ومعناها في الاصل القوم النازلون في مكان ما .

<sup>(24)</sup> بمعنى : هذه القضايا.

<sup>(25)</sup> تغمده: ستر ما كان منه.

<sup>(26)</sup> هذه الفقرة من «وبعد ـــ آخر الديباجة» غير موجودة في الاصل المعتمد. نقلناها من ط. ع.ح.ز.

المتحلي منذ خلع التمائم (27) ولوث (28) العائم، بحلي القانت الزاهد، المتوشح من زكاء المناقب والمحامد، وكرم الشمائل والشواهد، بأجمل من القلائد، في نحور الولائد، المتناول بالعزم القوي الساعد، والجد المؤاتي المساعد، والمجد الطارف والتالد، ذوائب ملكهم الراسي القواعد، الكريم المعالي والمصاعد، جامع أشتات العلوم والفوائد، وناظم شمل المعارف الشوارد، ومظهر الآيات الربانية، في فضل المدارك الإنسانية، بفكره الثاقب الناقد، ورأيه الصحيح المعاقد، النير المذاهب والعقائد، نور الله الواضح المراشد، ونعمته العذبة الموارد، ولطفه الكامن بالمراصد للشدائد، ورحمته الكريمة المقالد، التي وسعت صلاح الزمان الفاسد، واستقامة المائد، من الاحوال

علق الشيخ نصر الهوريني على هذه القضية بما يلي: قوله اتحفت بهذه النسخة منه الخ. وجد في نسخة بخط بعض فضلاء المغاربة زيادة قبل قوله اتحفت وبعد قوله وادرت سياجه ونصها «التمست له الكفء الذي يلمح بعين الاستبصار فنونه، ويلحظ بمداركه الشريفة معياره الصحيح وقانونه، ويميز رتبته في المعارف عها دونه، فسرحت فكري في فضاء الوجود، وأجلت نظري ليل التمام والهجود، بين النهائم والنجود، في العلماء الركع السجود، والخلفاء أهل الكرم والجود، حتى وقف الاختيار بساحة الكمال وطافت الافكار بموقف الآمال، وظفرت ايدي المساعى والاعتمال بمنتدى المعارف مشرقة فيه غرر الجمال، وحدائق العلوم الوارفة الاظلال، عن اليمين والشمال، فانحت مطى الافكار في عرصاتها، وَجَلُوتَ مُحَاسَنُ الْأَنْظَارُ عَلَى مُنْصَاتُهَا، واتَّحَفُّتُ بَدَيُوانُهَا، مَقَاصِيرُ أَيُوانُهَا، وأطلعته كُوكِبا وقادا في أفق خزانتها وصوانها، ليكون آية للعقلاء يهتدون بمناره، ويعرفون فضل المدارك الانسانية في آثاره. وهي خزانة مولانا السلطان الامام المجاهد، الفاتح الماهد» الى آخر النعوت المذكورة هنا. ثم قال : «الخليفة امير المؤمنين المتوكل على رب العالمين، ابو العباس احمد ابن الامير الطاهر المقدس ابي عبد الله محمد ابن مولانا الخليفة المقدس امير المؤمنين ابي يحي أبي بكر ابن الخلفاء الراشدين من ائمة الموحدين، الذين جددوا الدين، ونهجوا السبل للمهتدين، ومحوا آثار البغاة المفسدين من المجسمة والمعتدين، سلالة ابي حفص الفاروق، والنبعة النامية على تلك المغارس الزاكية والعروق، والنور المتلاليء من تلك الاشعة والبروق، فأوردته من مودعها العلي، بحيث مقر الهدى، ورياض المعارف خضلة الندى» الى آخر ما ذكر هنا. الا انه لم يقيد الامامة بالفارسية، لكن النسخة المذكورة مختصرة عن هذه النسخة المنقولة من حزانة الكتب الفارسية، ولم يقل فيها : ثم كانت الرحلة الى المشرق ... الخ.

<sup>(27)</sup> التميمة: حرزة رقطاء تنظم في السيرثم يعقد في العنق وهي التماثم و التميم، عن ابن جني وقيل: هي قلادة يجعل فيها سيور وعوذ. وحكي عن ثعلب تممت المولود، علقت عليه التمائم. (لسان العرب).

<sup>(28)</sup> اللوث: عصب العامة.

والعوائد، وذهبت بالخطوب الأوابد، وخلعت على الزمان رونق الشباب العائد، وحجته التي لا يبطلها انكار الجاحد، ولا شبهات المعاند، أمير المؤمنين أبي فارس عبد العزيز ابن مولانا السلطان الكبير المجاهد، المقدس أمير المؤمنين أبي الحسن ابن السادة الأعلام من بني مرين، الذين جددوا الدين، ونهجوا السبيل للمهتدين، ومحوا آثار البغاة المفسدين. أفاء الله على الأمة ظلاله، وبلغه في نصر دعوة الاسلام آماله. وبعثته الى خزانتهم الموقفة لطلبة العلم بجامع القرويين من مدينة فاس حاضرة ملكهم، وكرسي سلطانهم، حيث مقر الهدى، ورياض المعارف خضلة الندى، وفضاء الاسرار الربانية فسيح المدى، والامامة الكريمة الفارسية<sup>(29)</sup> العزيزة ان شاء الله بنظرها الشريف، وفضلها الغني عن التعريف، تبسط له من العناية، مهادا وتفسح له في جانب القبول آمادا، فتوضَّح بها أدلة على رسوخه وأشهاداً. فني سوقها تنفق بضائع الكتَّاب، وعلى حضرتها تعكف ركائب العلوم والآداب، ومن مدد بصائرها المنيرة نتائج القرائح والألباب. والله يوزعنا شكر نعمتها، ويوفر لنا حظوظ المواهب من رحمتها، ويعيننا على حقوق خدمتها، ويجعلنا من السابقين في ميدانها، المجلين في حومتها ويضفي على أهل إيالتها، وما أوى من الاسلام الى حرم عالتها. لبوس حايتها وحرمتها، وهو سبحانه المسؤولُ ان يجعل أعمالنا خالصة في وجهتها، بريئة من شوائب الغفلة وشبهتها، وهو حسبنا ونعم الوكيل]

<sup>(29)</sup> الفارسية اي المنسوبة الى السلطان ابي فارس المتقدم ذكره.

#### المقدم\_\_\_ة

# في فضل علم التاريخ وتحقيق مذاهبه والالماع لما يعرض للمؤرخين من المغالط والأوهام وذكر شيء من أسبابها

اعلم أن فن التاريخ فن عزيز المذهب جم الفائدة (11)، شريف الغاية؛ اذ هو يوقفنا (2) على أحوال الماضين من الأم في اخلاقهم والانبياء في سيرهم، والملوك في دولهم وسياستهم؛ حتى تتم فائدة الاقتداء في ذلك لمن يرومه في احوال الدين والدنيا فهو محتاج الى مآخذ متعددة ومعارف متنوعة، وحسن نظر وتثبت يفضيان بصاحبها الى الحق وينكبان به عن المزلات والمغالط لأن الأخبار اذا اعتمد فيها على مجرد النقل ولم تحكم أصول العادة وقواعد السياسة وطبيعة العمران والاحوال في الاجتماع الانساني، ولا قيس الغائب منها بالشاهد، والحاضر بالذاهب، فربما لم يؤمن فيها من العثور، ومزلة القدم والحيد عن جادة الصدق. وكثيرا ما وقع للمؤرخين والمفسرين وأئمة النقل المغالط في الحكايات والوقائع، لاعادهم فيها على مجرد النقل غثا او سمينا، لم يعرضوها على اصولها، ولا قاسوها بأشباهها ولا سبروها بمعيار الحكمة، والوقوف على طبائع الكائنات وتحكيم النظر والبصيرة في الأخبار. فضلوا عن الحق وتاهوا في بيداء الوهم والغلط، ولا سيا في إحصاء الأعداد من الأموال والعساكر اذا عرضت في الحكايات إذ هي مظنة الكذب ومطية الهذر؛ ولا بد من ردها الى الأصول وعرضها على القواعد.

وهذا كما نقل المسعوديّ وكثير من المؤرخين في جيوش بني إسرائيل، وان موسى

<sup>(1)</sup> في ط. د. ك.ل وع.و.و. الفوائد.

 <sup>(2)</sup> بمعنى : يطلعنا، وهي لغة ضعيفة أنكرها الأصمعي فكان الفصيح أن يقول : «يقفنا على أحوال الماضين». (عن عبد الواحد وافي)

عليه السلام أحصاهم في التيه، وبعد ان أجاز من يطيق حمل السلاح خاصة من ابن عشرين فما فوقها فكانوا ستمائة ألف او يزيدون.

ويذهل في ذلك عن تقدير مصر والشام واتساعها لمثل هذا العدد من الجيوش فلكل مملكة من المالك حصة من الحامية تتسع لها وتقوم بوظائفها وتضيق عما فوقها، تشهد بذلك العوائد المعروفة والاحوال المألوفة.

ثم ان مثل هذه الجيوش البالغة الى مثل هذا العدد يبعد ان يقع بينها زحف او قتال لضيق ساحة الأرض عنها، وبعدها اذا اصطفت عن مدى البصر مرتين او ثلاثا أو أزيد، فكيف يقتتل هذان الفريقان او تكون غلبة أحد الصفين وشيء من جوانبه لا يشعر بالجانب الآخر. والحاضر يشهد لذلك، فالماضي أشبه بالآتي من الماء بالماء.

ولقد كان ملك الفرس ودولتهم أعظم من ملك بني اسرائيل بكثير، يشهد لذلك ماكان من غلب بختنصر لهم، والتهامه بلادهم، واستيلائه على امرهم وتخريب بيت المقدس قاعدة ملتهم وسلطانهم، وهو من بعض عال مملكة فارس. يقال انه كان مرزبان المغرب من تخومها. وكانت ممالكهم بالعراقين وخراسان وما وراء النهر والأبواب<sup>(3)</sup> أوسع من ممالك بني اسرائيل بكثير. ومع ذلك لم تبلغ جيوش الفرس قط مثل هذا العدد ولا قريبا منه. وأعظم ماكانت جموعهم بالقادسية مائة وعشرون ألفا كلهم متبوع على ما نقله «سيف» (4) قال : وكانوا في أتباعهم أكثر من مائتي ألف. وعن عائشة والزهري : ان جموع رستم التي زحف بها لسعد بالقادسية انماكانوا ستين الفا كلهم متبوع.

وأيضاً فلو بلغ بنو اسرائيل مثل هذا العدد لاتسع نطاق ملكهم وانفسح مدى دولتهم، فإن العالات والمالك في الدول على نسبة الحامية والقبيل القائمين بها في قلتها وكثرتها، حسما نبين في فصل المالك من الكتاب الأول. والقوم لم تتسع ممالكهم الى غير الأردن وفلسطين من الشام، وبلاد يثرب وخيبر من الحجاز على ما هو المعروف. وأيضا فالذي بين موسى واسرائيل انما هو ثلاثة (أ) آباء على ما ذكره المحققسون

<sup>(3)</sup> بلاد الابواب، واقعة على بحر الحزر من أشهر مدنها باب الابواب وهو ثغر بالخزد. (عن عبد الواحد وافي).

<sup>(4)</sup> هو سيف بن عمر الاسدي. من جامعي توايخ الامم والدول.

<sup>(5)</sup> في نسخة : اربعة، وهو الاصح.

فانه موسى بن عمران بن يصهر بن قاهث بفتح الهاء وكسرها ابن لاوى بكسر الواو وفتحها ابن يعقوب وهو اسرائيل الله هكذا نسبه في التوراة. والمدة بينها على ما نقله المسعودي قال : دخل اسرائيل مصر مع ولده الاسباط واولادهم حين اتوا الى يوسف سبعين نفسا، وكان مقامهم بمصر الى ان خرجوا مع موسى عليه السلام الى التيه مائتين وعشرين سنة تتداولهم ملوك القبط من الفراعنة و يبعد ان يتشعب النسل في اربعة اجيال الى مثل (ذلك) العدد وان زعموا ان عدد تلك الجيوش انماكان في زمن سلمان بن وما بعده فبعيد ايضا، اذ ليس بين سلمان واسرائيل الا احد عشر ابا. فانه سلمان بن داود بن ايشا بن عويذ (ويقال ابن عوفذ) بن باعز (ويقال بوعز) بن سلمون بن خضرون (ويقال حسرون) بن بارس (ويقال بيرس) بن يهوذا بن يعقوب.

ولا يتشعب النسل في احد عشر من الولد الى مثل هذا العدد الذي زعموه، اللهم الى المئين والآلاف فربما يكون، واما ان يتجاوز الى ما بعدهما من عقود الأعداد فبعيد. واعتبر ذلك في الحاضر المشاهد والقريب المعروف، تجد زعمهم باطلا ونقلهم كاذبا. والذي ثبت في الاسرائيليات ان جنود سليان كانت اثنى عشر الفا خاصة، وان مقرباته (٥) كانت الفا واربعائة فرس مرتبطة على ابوابه هذا هو الصحيح من أخبارهم ولا يلتفت الى خرافات العامة منهم. وفي ايام سليان عليه السلام كان عنفوان دولتهم واتساع ملكهم.

هذا وقد نجد الكافة من اهل العصر اذا أفاضوا في الحديث عن عساكر الدول التي لعهدهم او قريبا منه، وتفاوضوا في الأخبار عن جيوش المسلمين او النصارى او أخذوا في احصاء اموال الجبايات و(خرج) السلطان ونفقات المترفين وبضائع الاغنياء الموسرين، توغلوا في العدد، وتجاوزوا حدود العوائد وطاوعوا وساوس الإغراب، فاذا استكشفت أصحاب الدواوين عن عساكرهم، واستنبطت أحوال أهل التروة في بضائعهم وفوائدهم، واستجليت عوائد المترفين في نفقاتهم لن تجد معشار ما يعدونه. وما ذلك الالولوع النفس بالغرائب وسهولة التجاوز على اللسان والغفلة على المتعقب والمنتقد، حتى لا يحاسب نفسه على خطإ ولا عمد ولا يطالبها في الخبر بتوسط ولا عدالة، ولا يرجعها الى بحث وتفتيش فيرسل عنانه ويسيم في مراتع الكذب لسانه،

<sup>(6)</sup> المقربات : ج مقربة، وهي من الخيل التي يقرب معلفها ومربطها لكرامتها.

ويتخذ آيات الله هزوا<sup>(٢)</sup>، ويشتري لهو الحديث ليضل عن سبيل الله وحسبك بها صفقة خاسرة.

ومن الأخبار الواهية للمؤرخين ما ينقلونه كافة في اخبار التبابعة ملوك اليمن وجزيرة العرب انهم كانوا يغزون من قراهم باليمن الى افريقية (١٥) والبربر من بلاد المغرب وان افريقيش بن قيس بن صيفي من أعاظم ملوكهم الاول، وكان لعهد موسى عليه السلام او قبله بقليل. غزا افريقية وأثخن في البربر، وانه الذي سهاهم بهذا الاسم حين سمع رطانتهم وقال: ما هذه البربرة فأخذ هذا الاسم عنه ودعوا به من حينئذ، وانه لما انصرف من المغرب حجز هنالك قبائل من حمير فأقاموا بها واختلطوا بأهلها، ومنها صنهاجة (٥) وكتامة ومن هذا ذهب الطبري والجرجاني والمسعودي وابن الكلبي والبيلي الى ان صنهاجة وكتامة من حمير وتأباه نسابة البربر وهو الصحيح.

وذكر المسعودي ايضا ان ذا الإذعار من ملوكهم قبل افريقش وكان على عهد سليان عليه السلام، غزا المغرب ودوّخه، وكذلك ذكر مثله عن ياسر ابنه من بعده وانه بلغ وادي الرمل من بلاد المغرب، ولم يجد فيه مسلكا لكثرة الرمل، فرجع. وكذلك يقولون في تبع الآخر وهو أسعد أبوكرب، وكان على عهد (يستاسف) (١٥٠) من ملوك الفرس الكينية، انه ملك الموصل واذربيجان ولتي الترك فهزمهم واثخن غراهم ثانية وثالثة كذلك، وانه بعد ذلك أغزى ثلاثة من بنيه الى بلاد فارس، والى بلاد الصغد من بلاد امم الترك وراء النهر، والى بلاد الروم فملك الأول البلاد الى سمرقند (١١) وقطع المفازة الى الصين، فوجد أخاه الثاني الذي غزا الى الصغد (١٤٠) قد سبقه اليها فأثخنا في بلاد الصين ورجعا جميعا بالغنائم وتركوا ببلاد التبت قبائل من حمير فهم

<sup>(7)</sup> ساقطة في الأصل. نقلناها من ع.ح.ز.

<sup>(8)</sup> كذا المشهور بدون تشديد الياء وقد تشدد الياء (افريقية) كها ذكرها ياقوت في معجم البلدان.

<sup>(9)</sup> صنهاجة بفتح الصادكما هي معروفة في المغرب وبكسر الصادكما وردت في كتب التاريخ واللغة.

<sup>(10)</sup> كذا بالاصل في جميع النسخ القديمة ونسخة لجنة البيان العربي : يستأنف. وأظنها غلطة مطبعة.

<sup>(11)</sup> سمرقند: مدينة مشهورة تقع اليوم في جمهورية الاتحاد السوفياتي وكانت في القديم عاصمة بلاد الصغد (ياقوت ج5. ص121-126).

<sup>(12)</sup> الصغد موضع بسمرقند وموضع ببخارى (قاموس).

بها الى هذا العهد، وبلغ الثالث الى قسطنطينية فحاصرها(١٦) ودوّخ بلاد الروم ورجع.

وهذه الأخبار كلها بعيدة عن الصحة عريقة في الوهم والغلط واشبه باحاديث (القصاص) الموضوعة. وذلك ان ملك التبابعة انما كان بجزيرة العرب وقرارهم وكرسيهم بصنعاء اليمن وجزيرة العرب يحيط بها البحر من ثلاث جهاتها : فبحر الهند من الجنوب، وبحر فارس الهابط منه الى البصرة من الشرق، وبحر السويس الهابط منه الى السويس من أعمال مصر من جهة المغرب كها تراه في مصور الجغرافيا فلا يجد السالكون من اليمن الى المغرب طريقا من غير السويس. والمسلك هناك ما بين بحر السويس والبحر الشامي قدر مرحلتين فها دونهها. ويبعد ان يمر بهذا المسلك ملك عظيم السويس والبحر الشامي قدر مرحلتين فها دونها، هذا ممتنع في العادة. وقد كان بتلك في عساكر موفورة من غير ان تصير من اعماله، هذا ممتنع في العادة. وقد كان بتلك الأعمال العمالقة وكنعان بالشام والقبط بمصر، ثم ملك العمالقة مصر وملك بنو اسرائيل الشام، ولم ينقل قط ان التبابعة حاربوا احدا من هؤلاء الأمم ولا ملكوا شيئا من تلك الأعمال.

وأيضا فالشقة من اليمن الى المغرب بعيدة والأزودة والعلوفة للعساكركثيرة فاذا ساروا في غير اعالهم احتاجوا الى انتساف (١٠) الزرع والنع وانتهاب البلاد فيما يمرون عليه ، ولا يكني ذلك للأزودة وللعلوفة عادة ، وان نقلوا كفايتهم من ذلك من أعالهم فلا تني لهم الرواحل بنقله ، فلا بد وان يمروا في طريقهم كلها باعال قد ملكوها ودوخوها لتكون الميرة منها. وان قلنا ان تلك العساكر تمر بهؤلاء الأمم من غير أن تهيجهم فتحصل لهم الميرة بالمسالمة فذلك أبعد وأشد امتناعا ، فدل على ان هذه الأخبار واهية أو موضوعة .

وأما وادي الرمل الذي يعجز السالك، فلم يسمع قط ذكره في المغرب على كثرة سالكه ومن يقص طرقه من الركاب والغرى في كل عصر وكل جهة، وهو على ما ذكروه من الغرابة مما تتوافر الدواعى على نقله.

وأما غزوهم بلاد الشرق وأرض الترك، وان كانت طريقه أوسع من مسالك السويس، الا ان الشقة هنا ابعد، وام فارس والروم معترضون فيها دون الترك. ولم

<sup>(13)</sup> في نسخة : درسها من درس الحنطة درسا ودراسا داسها وأخرج حبها من غلاف سنابلها (قاموس).

<sup>(14)</sup> انتسف: نسف البناء قلعه.

ينقل قط ان التبابعة ملكوا بلاد فارس ولا بلاد الروم، وانما كانوا يحاربون اهل فارس على حدود ارض العراق وما بين البحرين والحيرة والجزيرة بين دجلة والفرات وما بينها في الاعمال. وقد وقع ذلك بين ذي الاذعار منهم كيقاوس من ملوك الكينية وبين تبع الاصغر ابي كرب ويستاسف منهم ايضا ومع ملوك الطوائف بعد الكينية والساسانية من بعدهم بمجاوزة (١٥٠ أرض فارس بالغزو الى بلاد الترك والتبت، وهو ممتنع عادة من أجل الأمم المعترضة منهم، والحاجة الى الأزودة والعلوفات مع بعد الشقة كما مر فالأخبار بذلك واهية مدخولة، وهي لوكانت صحيحة النقل لكان ذلك قادحا فيها، فكيف وهي لم تنقل من وجه صحيح. وقول ابن اسحاق في (١٥٠) ان تبعا الآخر سار فكيف وهي لم تنقل من وجه صحيح. وقول ابن اسحاق في (١٥٠ ان تبعا الآخر سار غزوهم اليها بوجه لما تقرر. فلا تنقل بما يلقى اليك من ذلك وتامل الأخبار واعرضها على القوانين الصحيحة يقع لك تمحيصها باحسن وجه. والله الهادي الى الصواب.

#### فصل

وأبعد من ذلك واعرق في الوهم ما يتناقله المفسرون في تفسير سورة «والفجر» في قوله تعالى : «أَلَمْ تَرَكَيْفَ فَعَلَ رَبُّكَ بِعَادٍ إِرَمَ ذَاتِ الْعِمَادِ» فيجعلون لفظة إِرَمَ اسها لمدينة وصفت بأنها ذات عاد أي أساطين. وينقلون انه كان لعاد بن عوص بن إرم ابنان هما شديد وشداد ملكا من بعده ، وهلك شديد فخلص الملك لشداد ودانت له ملوكهم ، وسمع وصف الجنة فقال لأبنين مثلها فبني مدينة إرم في صحاري عدن في مدة ثلثائة سنة ، وكان عمره تسعائة سنة ، وانها مدينة عظيمة قصورها من الذهب وأساطينها من الزبرجد والياقوت ، وفيها أصناف الشجر والأنهار المطردة (٢١) ولما تم بناؤها سار اليها بأهل مملكته ، حتى اذا كان منها على مسيرة يوم وليلة بعث الله عليهم صيحة من السماء فهلكوا كلهم . ذكر ذلك الطبري والثعالي والزمخشري وغيرهم من الفسرين وينقلون عن عبد الله بن قلابة من الصحابة (١٤) انه خرج في طلب ابل له

<sup>(15)</sup> كذا بالاصل في جميع النسخ وتصويب العبارة، واما مجاوزة ارض فارس.

<sup>(16)</sup> في نسخة ع.ح.ز. «في خبريَّثرب والاوس والخزرج ...».

<sup>(17)</sup> كذا بمعنى الجارية.

<sup>(18)</sup> كذا في جميع النسخ وهو عبد الله بن زيد بن عمرو الجرمي وكنيته : ابو قلابة وهو من التابعين ــ كذا ذكره ياقوت في معجم الأدباء.

فوقع عليها وحمل منها ما قدر عليه، وبلغ خبره الى معاوية، فأحضره وقص عليه، فبحث عن كعب الأحبار وسأله عن ذلك فقال : هي «إرم ذات العاد» وسيدخلها رجل من المسلمين في زمانك أحمر أشقر قصير على حاجبه خال وعلى عنقه خال يخرج في طلب ابل له ثم التفت فأبصر ابن قلابة فقال : هذا والله ذلك الرجل.

وهذه المدينة لم يسمع لها خبر من يومئذ في شيء من بقاع الأرض وصحاري عدن التي زعموا انها بنيت فيها هي في وسط اليمن وما زال عمرانها متعاقبا (والركاب) والادلاء تقص طرقها من كل وجه ولم ينقل عن هذه المدينة خبر ولا ذكرها احد من الاخباريين ولا من الأمم. ولو قالوا انها درست فيا درس من الآثار لكان أشبه. إلا ان ظاهر كلامهم انها موجودة وبعضهم يقول انها دمشق، بناء على أن قوم عاد ملكوها. وقد ينتهي الهذيان ببعضهم الى انها غائبة عن الحس وانما يعثر عليها اهل الرياضة والسحر، مزاعم كلها اشبه بالخرافات.

والذي حمل المفسرين على ذلك ما اقتضته صناعة الاعراب في لفظة ذات العاد انها صفة ارم، وحملوا العاد على الاساطين فتعين ان يكون بناء. ورشح لهم ذلك قراءة ابن الزبير «عَادُ إِرَمَ» على الإضافة من غير تنوين ثم وقفوا على تلك الحكايات التي هي اشبه بالأقاصيص الموضوعة وأقرب لتفاسير سيقويه ((19) المنقولة في عداد المضحكات. والا فالعاد هي عاد الأخبية بل الخيام. وان أريد بها الأساطين فلا بدع في وصفهم بانهم اهل بناء وأساطين على العموم بما اشتهر من قوتهم، لا انه بناء خاص من مدينة معينة او غيرها. وان اضيفت كما في قراءة ابن الزبير فعلى اضافة الفصيلة الى القبيلة كما تقول: قريش كنانة، والياس مضر، وربيعة نزار. واي ضرورة الى هذا المحمل البعيد الذي (تجلب) ((20) لتوجيه أمثال هذه الحكايات الواهية التي ينزه كتاب الله عن مثلها لبعدها عن الصحة.

ومن الحكايات المدخولة للمؤرخين ما ينقلونه كافة في سبب نكبة الرشيد للبرامكة من قصة العباسة أخته مع جعفر بن يحيى بن خالد مولاه، وانه لِكَلَفِهِ بمكانها من معاقرته اياهما الخمر أَذِنَ لهما في عقد النكاح دون الخلوة حرصا على اجتماعها في مجلسه،

<sup>(19)</sup> في ط. ع.ح.ز. وع.و.و. «والتي هي أقرب الى الكذب».

<sup>(20)</sup> في ط. ع.ح.ز «تمحلت: تمحل للشيء بمعنى احتال في طلبه. وفي العبارة اضطراب والتصويب: «الذي تمحل لتوجيهه بامثال هذه الحكايات».

وأن العباسة تحيلت عليه في التماس الخلوة به، لما شغفها من حبه حتى واقعها، زعموا في حالة سكر، فحملت ووشي بذلك للرشيد، فاستُغْضِبَ.

وهيهات ذلك من منصب العباسة في دينها وأبويها وجلالها وانها بنت عبد الله بن عباس ليس بينها وبينه الا أربعة رجال هم اشراف الدين وعظماء الملة من بعده. والعباسة بنت محمد المهدي بن عبد الله ابي جعفر المنصور بن محمد السجاد بن علي ابي الخلفاء بن عبد الله ترجان القرآن بن العباس عم النبي عيالية ، ابنة خليفة ، اخت خليفة ، محفوفة بالملك العزيز والخلافة النبوية وصحبة الرسول وعمومته وامامة الملة ونور الوحي ومهبط الملائكة من سائر جهاتها ، قريبة عهد ببداوة العروبية وسذاجة (دا الدين ، البعيدة عن عوائد الترف ومراتع الفواحش فأين يطلب الصون والعفاف اذا ذهب عنها ' أو أين توجد الطهارة والزّكاء (22) إذا فقد من بينها ' أو كيف تلحم نسبها بعمفر بن يحيى وتدنس شرفها العربي بمولى من موالي العجم (بملك) جده من الفرس او بعبه بوضبع أبيه واستخلصتهم ورقبهم إلى منازل الأشراف وكيف يسوغ من الرشيد أن يصهر إلى موالي الأعاجم على بعد همته وعظم (إبائه) ' ولو نظر المتأمّل في ذلك نظر المناسة بابنة ملك من (أعاظم) ملوك زمانه ، لاستنكف لها عن مثله مع مولى من موالي دولتها ، وفي سلطان قومها ، واستنكره ولج في تكذيبه . وأين قدر العباسة والرشيد من الناس ؟

و إنما نكب البرامكة ماكان من استبدادهم على الدّولة واحتجافهم أموال الجباية حتى كان الرّشيد يطلب اليسير من المال فلا يصل اليه، فغلبوه على أمره وشاركوه في سلطانه، ولم يكن له معهم تصرّف في أمور ملكه. فعظمت آثارهم وبعد صيتهم. وعمروا مراتب الدّولة وخططها (23) بالرّؤساء من ولدهم وصنائعهم واحتازوها (عمّن) سواهم، من وزارة وكتابة وقيادة وحجابة وسيف وقلم. ويقال إنّه كان بدار الرّشيد من ولد يحيى بن خالد خمسة وعشرون رئيسا من بين صاحب سيف وصاحب قلم زاحموا

<sup>(21)</sup> بمعنى الوضع الصحيح الطبيعي الذي لم تشبه شائبة (قاموس).

<sup>(22)</sup> في جميع النسخ المطبوعة الذكاء بالذال وفي النسخة البارسية المخطوطة الزكاء بالزاي وهو الاصح بمعنى الصلاح.

<sup>(23)</sup> جمع خطة بضم الخاء بمعنى : الامر.واما بالكسركما أوردها محقق لجنة البيان العربي بمعنى «المكان المختط لعارة» فليس لها معنى في هذا المقام.

فيها أهل الدولة بالمناكب ودفعوهم عنها بالراح لمكان ايبهم يحيى من كفالة هرون ولي عَهد وخليفة، حتى شبّ في حجره ودرج من عشّه وغلب على أمره، وكان يدعوه : ياً َ أبت. فتوجّه الإيثار من السلطان اليهم وعظمت الدّالّة منهم، وانبسط الجاه عندهم، وانصرفت نحوهم الوجوه، وخضعت لهم الرَّقاب، وقصرت عليهم الآمال، وتخطُّت إليهم من أقصى التّخوم هدايا الملوك وتحف الأمراء و(تسرّبت) الى خزائنهم في سبيل التزلُّف والاستمالة أموال الجباية، وأفاضوا في رجال الشيعة وعظماء القرابة العطاء، وطوّقوهم المِنَنَ وكسبوا (24) من بيوتات الأشراف المعدم وفكوا العاني (25) ومدحوا بما لم يمدح به خليفتهم، وأسنوا لِعُفَاتِهم (26) الجوائز والصّلات، واستولوا على القرى والضّياع من الضّواحي والأمصار في سائر المالك، حتّى آسفوا البطانة وأحقدوا الخاصّة، وأغصّوا (27) أهل الولاية فكشفت لهم وجوه المنافسة والحسد، ودبّت الى مهادهم الوثير من الدّولة عقارب السّعاية، حتّى لقد كان بنو قحطبة أخوال جعفر من أعظم السَّاعين عليهم، لم تعطِفْهُم، لما وقر في نفوسهم من الحسد، عواطف الرَّحم، ولا وزَعَتْهُم أواصِر القرابة. وقارِن ذلك عند مخدومهم نواشيء الغيرة والاستنكاف من الحَجْرِ وَالْأَنْفَة ، وكامن الحُقُود التّي بعثتها منهم صغائر الدّالَّة. وانتهى يها الإصرار على شأنهم إلى كبائر المخالفة؛ كقصّتهم في يحيى بن عبد الله بن الحسن بن الحسن بن علي بن أبي طالب أخي محمد المهدي الملقّب بالنفس الزكية الخارج على المنصور. ويحيى هذا هو الذي استنزله الفضل بن يحيى من بلاد الدّيلم على أمان الرّشيد بخطِّه وبذل لهم فيه ألف ألف درهم على ما ذكره الطبري، ودفعه الرُّشيد الى جعفر، وجعل اعتقاله بداره والى نظره. فحبْسه مدة، ثم حملته الدّالّة على تخلية سبيله، والاستبداد بحل عقاله حرما (28) لدماء أهل البيت بزعمه، ودالّةً على السلطان في حكمه. وسأله الرّشيد عنه لما وشي به اليه ففطن، وقال: أطلقته،فأبدى له وجه الاستحسان وأسرّها في نفسه. فأوجد السبيل بذلك على نفسه وقومه، حتى ثُلَّ عرشهم و(أُكْفِيَتْ) (29) عليهم سماؤهم،

<sup>(24)</sup> يتعدى فعل كسب بنفسه الى مفعول ثان وهو هنا كذلك بمعنى : كسب فلانا مالا أي أناله كما في القاموس.

أي الاسير. (25)

أسنوا الجوائر : اجزلوها. والعفاة : جمع عاف، وهو طالب المعروف. (26)

أصل الغصص للطعام واستعملها ابن خلدون للغيظ على التشبيه. (27)

اي لحرمة دماء اهل البيت. (28)

في نسخة ع.ح.ز: ألقيت. (29)

وخسفت الأرض بهم وبدارهم، وذهبت سلفا ومثلا للآخرين أيامهم. ومن تأمل أخبارهم واستقصى سِير الدولة وسيرهم وجد ذلك محقّق الأثر ممهّد الأسباب.

وانظر ما نقله ابن عبد ربه في مفاوضة الرّشيد عمّ جدّه داود بن علي في شأن نكبتهم، وما ذكره في باب الشعراء من كتاب العقد في محاورة الأصمعي للرّشيد، وللفضل بن يحيى في سمرهم، تتفهم انه انما قتلتهم الغيرة والمنافسة في الاستبداد من الخليفة فمن دونه. وكذلك ما تحيل به أعداؤهم من البطانة فها دسوه للمغنين من الشعر احتيالا على اساعه للخليفة وتحريك حفائظه لهم وهو قوله:

ليت هندا أنجزتنا ما تعد وشفت أنفسنا مما تجد واستبدت مرة واحدة انما العاجز من لا يستبد

وأن الرشيد لما سمعها قال : «أي والله اني عاجز» حتى بعثوا بأمثال هذه كامن غيرته، وسلطوا عليهم بأس انتقامه، نعوذ بالله من غلبة الرجال وسوء الحال.

وأما ما تموّه به الحكاية من معاقرة الرشيد الخمر، واقتران سكره بسكر الندمان فحاش لله «ما علمنا عليه من سوء». وأين هذا من حال الرّشيد، وقيامه بما يجب لمنصب الخلافة من الدين والعدالة، وما كان عليه من صحابة العلماء والأولياء ومحاوراته للفضيل بن عياض وابن السهاك والعمري، ومكاتبته سفيان الثوري، وبكائه من مواعظهم، ودعائه بمكة في طوافه، وما كان عليه من العبادة والمحافظة على اوقات الصلوات وشهود الصبح لأول وقتها. حكى الطبري وغيره انه كان يصلي في كل يوم مائة ركعة نافلة، وكان يغزو عاما و يحج عاما. ولقد زجر ابن أبي مريم مضحكه في سمره عين تعرض له بمثل ذلك في الصلاة لما سمعه يقرأ : «وَمَا لِي لاَ أَعْبُدُ ٱلّذِي فَطَرَنِي» وقال : والله ما أدري لم؟ فما تماك الرشيد أن ضحك ثم التفت اليه مغضبا وقال : يابن مريم في الصلاة أيضا؟ اياك الرشيد أن ضحك ثم التفت اليه مغضبا وقال : ياابن مريم في الصلاة أيضا؟ اياك اياك والقرآن والدين ، ولك ما شئت بعدهما.

وأيضا فقد كان من العلم والسذاجة بمكان لقرب عهده من سلفه المنتحلين لذلك ولم يكن بينه وبين جده أبي جعفر بعيد زمن، انما خلفه غلاما. وقد كان أبو جعفر بمكان من العلم والدين قبل الحلافة وبعدها. وهو القائل لمالك حين أشار عليه بتأليف الموطّإ: «يا أبا عبد الله انه لم يبق على وجه الأرض أعلم مني ومنك واني قد شغلتني الخلافة فضع أنت للناس كتابا ينتفعون به تجنب فيه رخص ابن عباس وشدائد ابن عمر، ووطئه للناس توطئة» قال مالك: «فوالله لقد علمني التصنيف يومئذ». ولقد

أدركه ابنه المهدي أبو الرشيد هذا وهو يتورع عن كسوة الجديد لعياله من بيت المال. ودخل عليه يوما وهو بمجلسه يباشر الخياطين في إرقاع الخلقان (٥٥) من ثياب عياله، فاستنكف المهدي من ذلك وقال : «يا أمير المؤمنين علي كسوة العيال عامنا هذا من عطائي»، فقال له : «لك ذلك» ولم يصده عنه، ولا سمح بالانفاق من أموال المسلمين. فكيف يليق بالرشيد على قرب العهد من هذا الخليفة وابوته، وما ربّي عليه من أمثال هذه السير في أهل بيته، والتخلق بها، أن يعاقر الخمر أو يجاهر بها. وقد كانت حالة الأشراف من العرب الجاهلية في اجتناب الخمر معلومة، ولم يكن الكرم شجرتهم، وكان شربها مذمة عند الكثير منهم، والرشيد وآباؤه كانوا على ثبج (٥١ من العرب المال ونزعات المحامد وأوصاف الكمال ونزعات العرب.

وانظر ما نقله الطبري والمسعودي في قصة جبريل بن بختيشوع الطبيب حين أحضر له السمك في مائدته فحاه عنه، ثم امر صاحب المائدة بحمله الى منزله وفطن الرشيد وارتاب به، ودس خادمه حتى عاينه يتناوله، فاعد ابن بختيشوع للاعتذار ثلاث قطع من السمك في ثلاثة أقداح، خلط احداها باللحم المعالج بالتوابل والبقول والبوارد والحلوى، وصب على الثانية ماء مثلجا، وعلى الثالثة خمرا صرفا، وقال في الأول والثاني هذا طعام أمير المؤمنين ان خلط السمك بغيره او لم يخلطه، وقال في الثالث، هذا طعام ابن بختيشوع، ودفعها الى صاحب المائدة، حتى اذا انتبه الرشيد، وأحضره للتوبيخ، احضر [الثلاثة] الأقداح، فوجد صاحب الخمر قد اختلط واماع وتفتت وجد الآخرين قد فسدا وتغيرت رائحتها، فكانت له في ذلك معذرة. وتبين من ذلك ان حال الرشيد في اجتناب الخمر كانت معروفة عند بطانته وأهل مائدته، ولقد ثبت عان عاد بعبس ابي نواس لما بلغه من انهاكه في المعاقرة حتى تاب وأقلع.

و إنما كان الرشيد يشرب نبيذ التمر على مذهب أهل العراق<sup>(32)</sup> وفتاويهم فيها معروفة، واما الخمر الصرف فلا سبيل الى اتهامه به ولا تقليد الأخبار الواهية فيها. فلم يكن الرجل بحيث يواقع محرما من أكبر الكبائر عند أهل الملة. ولقد كان أولئك القوم

<sup>(30)</sup> كذا والاصح في رقع الخلقان او في ترقيعها، والخلقان : البالي من الثياب(قاموس).

<sup>(31)</sup> الثبج من كل شيء معظمه، أعلاه ووسطه. ومنه حديث عبادة : «يوشك ان يرى الرجل من ثبج المسلمين» أي من وسطهم،وقيل : من سراتهم وعليتهم (قاموس).

<sup>(32)</sup> يقصد به مذهب الامام ابي حنيفة.

كلهم بمنجاة من ارتكاب السرف والترف في ملابسهم وزينتهم وسائر متناولاتهم، لما كانوا عليه من خشونة البداوة وسذاجة الدين التي لم يفارقوها بعد. فما ظنك بما يخرج عن الإباحة الى الحظر، وعن الحليّة الى الحرمة.

ولقد اتفق المؤرخون الطبري والمسعودي وغيرهم على ان جميع من سلف من خلفاء بني أمية وبني العباس انما كانوا يركبون بالحلية الخفيفة من الفضة في المناطق والسيوف واللجم والسروج، وان اول خليفة احدث الركوب بحلية الذهب هو المعتز بن المتوكل ثامن الخلفاء بعد الرشيد. وهكذا كان حالهم ايضا في ملابسهم فما ظنك بمشاربهم؟ ويتبين ذلك بأتم من هذا اذا فهمت طبيعة الدولة في أولها من البداوة والغضاضة كما نشرح في مسائل الكتاب الاول إن شاء الله.

ويناسب هذا أو قريب منه ما ينقلونه كافة عن يحيى بن أكثم قاضي المأمون وصاحبه، وانه كان يعاقر (المأمون) الخمر وانه سكر ليلة مع شربه (33) فدفن في الريحان حتى أفاق وينشدون على لسانه:

ياسيدي وأمير الناس كلهم قد جار في حكمه من كان يسقيني افي غفلت عن الساقي فصيرفي كما تراني سليب العقل والدين وحال ابن أكثم والمأمون في ذلك من حال الرشيد، وشرابهم انماكان النبيذ، ولم يكن محظورا عندهم. واما الشكر فليس من شأنهم، وصحابته للمأمون انماكانت خلة في الدين. ولقد ثبت انه كان ينام معه في البيت. ونقل من فضائل المأمون وحسن عشرته انه انتبه ذات ليلة عطشان فقام يتحسس ويلتمس الاناء مخافة ان يوقظ يحيى

ابن أكثم، وثبت أنهها كانا يصليان الصبح جميعا فأين هذا من المعاقرة؟ وأيضا فيحيى بن أكثم كان من عِلْيَة أهل الحديث. وقد أثنى عليه الامام أحمد بن حنبل واسهاعيل القاضي، وخرّج عنه الترمذي (كتابه الجامع)(34) وذكر المزني الحافظ ان البخاري روى عنه في غير الجامع، فالقدح فيه قدح في جميعهم. وكذلك ما (ينبزه)(35) المجان بالميل الى الغلمان بهتانا على الله وفرية على العلماء، ويستندون في ذلك الى اخبار القصاص الواهية التي لعلها من افتراء اعدائه. فانه كان محسودا في كماله وخلته

<sup>(33)</sup> الشرب: الذين يشربون معا، جمع شارب (قاموس).

<sup>(34)</sup> كذا بالاصل في جميع النسخ، والتصويب: «وخرّج عنه الترمذي في كتابه الجامع».

<sup>(35)</sup> ينبزه بمعنى : لقبه بالسوء.

للسلطان، وكان مقامه من العلم والدين منزها عن مثل ذلك. ولقد ذكر لابن حنبل ما يرميه به الناس فقال : «سبحان الله، ومن يقول هذا؟»، وأنكر ذلك انكارا شديدا. واثنى عليه اسهاعيل القاضي، فقيل له ماكان يقال فيه، فقال : «معاذ الله أن تزول عدالة مثله بتكذّب باغ وحاسد» وقال أيضا : «يحيى بن أكثم أبرأ الى الله من ان يكون فيه شيء مماكان يرمى به من أمر الغلمان، ولقد كنت أقف على سرائره فأجده شديد الخوف من الله، لكنه كانت فيه دعابة وحسن خلق فرمي بما رمي به». وذكره ابن حبان في الثقات وقال : «لا يشتغل بما يحكى عنه لأن أكثرها لا يصح عنه».

ومن أمثال هذه الحكايات ما نقله ابن عبد ربه صاحب العقد من حديث الزنبيل، في سبب اصهار المأمون الى الحسن بن سهل في بنته بوران، وانه عثر في بعض الليالي في تطوافه بسكك بغداد في زنبيل (60 مدلى من بعض السطوح بمعالق وجدل مُغَارة الفتل من الحرير، فاقتعده وتناول المعالق فاهتزت وذهب به صعدا الى علس شأنه كذا. ووصف من زينة فرشه وتنضيد أبنيته وجال رؤيته ما يستوقف الطرف ويملك النفس، وان امرأة برزت له من خلل الستور في ذلك المجلس رائعة الجال فتانة المحاسن، فحيته ودعته الى المنادمة فلم يزل يعاقرها الخمر حتى الصباح، ورجع الى اصحابه بمكانهم من انتظاره وقد شغفته حبا بعثه على الاصهار الى ايها. واين هذا كله من حال المأمون المعروفة في دينه وعلمه واقتفائه سنن الخلفاء الراشدين من آبائه، وأخذه بسير الخلفاء الأربعة أركان الملة ومناظرته للعلماء وحفظه لحدود الله تعالى في صلواته وأحكامهم فكيف تصح عنه احوال الفساق المستهترين (60 في التطواف بالليل وطروق المنازل وغشيان السمر، سبيل عشاق الاعراب. وأين ذلك من منصب ابنة الحسين بن سهل وشرفها وماكان بدار أيها من الصون والعفاف.

وأمثال هذه الحكايات كثيرة، وفي كتب المؤرخين معروفة، وانما يَبَعث على وضعها والحديث بها الانهماك في اللذات المحرمة وهتك قناع المخدّرات ويتعللون بالتّأسّي بالقوم في يأتونه من طاعة لذاتهم، فلذلك تراهم كثيرا ما يلهجون باشباه هذه الاخبار

<sup>(36)</sup> كذا بالاصل في جميع النسخ، ولعلها : عثر على زنبيل. أو بمعنى زل : أي لم ينتبه للزنبيل فعة فيه.

<sup>(37)</sup> المستهتر بالشيء بالفتح المولع به لا يبالي بما فعل فيه وشتم له والذي كثرت اباطيله اهـ (قاموس).

ويُنقّرون عنها عند تصفحهم لأوراق الدواوين. ولو ائتسوا بهم في غير هذا من احوالهم وصفات الكمال اللائقة بهم المشهورة عنهم لكان خيرا لهم لوكانوا يعلمون. ولقد عذلت يوما بعض الامراء من ابناء الملوك في كلفه بتعلم الغناء وولوعه بالاوتار وقلت له: «ليس هذا من شأنك ولا يليق بمنصبك» فقال لي: «أفلا ترى الى ابراهيم ابن المهدي كيف كان إمام هذه الصناعة ورئيس المعنين في زمانه» فقلت له: «يا سبحان الله؟ وهلا تأسيت بابيه او بأخيه؟ أو ما رأيت كيف قعد ذلك بابراهيم عن مناصبهم؟» فصم عن عذلي واعرض! والله يهدي من يشاء.

ومن الاخبار الواهية ما يذهب اليه الكثير من المؤرخين والاثبات في العبيديين خلفاء الشيعة بالقيروان والقاهرة من نفيهم عن اهل البيت صلوات الله عليهم والطعن في نسبهم الى اسماعيل الامام ابن جعفر الصادق. يعتمدون في ذلك على احاديث لفقت للمستضعفين من خلفاء بني العباس تزلفا اليهم بالقدح فيمن ناصبهم وتفننا في الشهات بعدوهم، حسما نذكر بعض هذه الاحاديث في أخبارهم ويغفلون عن التفطن لشواهد الواقعات وأدلة الاحوال التي اقتضت خلاف ذلك من تكذيب دعواهم والرد عليهم. فانهم متفقون في حديثهم عن مبدإ دولة الشيعة ان ابا عبد الله المحتسب لما دعا بكتامة للرضى من آل محمد، واشتهر خبره وعلم تحويمه على عبيد الله المهدي وابنه ابي القاسم، خشيا على أنفسها فهربا من المشرق محل الخلافة واجتازا بمصر، وأنهما خرجا من الاسكندرية في زي التجار، ونُمي خبرهما الى عيسى النوشـري عامل مصر والاسكندرية، فسرح في طلبهما الخيالة، حتى اذا أدركا خنى حالهما على تابعهما بما لبسوا به من الشارة والزي، فأفلتوا الى المغرب، وان المعتضد أوعز الى الاغالبة امراء إفريقية بالقيروان، وبني مدرار أمراء سجلاسة بأخذ الآفاق عليهما و إذكاء العيون في طلبها، فعثر اليسع صاحب سجلهاسة من آل مدرار على خني مكانهما ببلده واعتقلها مرضاة للخليفة، هذا قبل أن تظهر الشيعة على الاغالبة بالقيروان. ثم كان بعد ذلك ما كان من ظهور دعوتهم بالمغرب وافريقية ، ثم باليمن ، ثم بالاسكندرية ، ثم بمصر والشام والحجاز وقاسموا بني العباس في ممالك الاسلام شق الإبلمة(38) وكادوا يلجون عليهم

<sup>(38)</sup> يقال : الأمر او المال بيننا شق الابلمة. والابلمة هي الخوصة أي ورقة الدوم وهي شجرة تشبه النخلة؛وذلك لانها تؤخذ فتشق طولا على السواء. والمعنى انهم قاسموا بني العباس اعمالهم . وفي نسخة لجنة البيان العربي «شق الابلة» وهو تحريف.

مواطنهم ويزايلولن من أمرهم. ولقد أظهر دعوتهم ببغداد وعراقها الامير البساسيري من موالي الديلم المتغلبين على خلفاء بني العباس في مغاضبة جرت بينه وبين امراء العجم، وخطب لهم على منابرها حولا كاملا. وما زال بنو العباس يغصون بمكانهم ودولتهم، وملوك بني أمية وراء البحر ينادون بالويل والحرب منهم. وكيف يقع هذا كله لدعي في النسب يكذب في انتحال الامر. واعتبره حال القرمطي اذ كان دعيا في انتسابه كيف تلاشت دعوته وتفرقت أتباعه وظهر سريعا على خبهم ومكرهم فساءت عاقبتهم، وذاقوا وبال امرهم، ولو كان أمر العبيديين كذلك لعرف ولو بعد مهلة:

ومها تكن عند امرىء من خليقة وان خالها تخفى على الناس تعلم فقد اتصلت دولتهم نحوا من مائتين وسبعين سنة، وملكوا مقام ابراهيم عليه السلام ومصلاه، وموطن الرسول عليه ومدفنه، وموقف الحجيج ومهبط الملائكة، ثم انقرض امرهم، وشيعتهم في ذلك كله على أتم ماكانوا عليه من الطاعة لهم والحب فيهم واعتقادهم بنسب الامام اسماعيل بن جعفر الصادق. ولقد خرجوا مرارا بعد ذهاب الدولة ودروس اثرها داعين الى بدعتهم هاتفين باسماء صبيان من أعقابهم يزعمون استحقاقهم للخلافة، ويذهبون الى تعييهم بالوصية ممن سلف قبلهم من الائمة، ولو ارتابوا في نسبهم لما ركبوا اعناق الاخطار في الانتصار لهم، فصاحب البدعة لا يُلبّس في امره، ولا يُشبّه في بدعته ولا يكذّب نفسه فيا ينتحله.

والعجب من القاضي ابي بكر الباقلاني شيخ النظار من المتكلمين يجنح الى هذه المقالة المرجوحة، ويرى هذا الرأي الضعيف. فان كان ذلك لما كانوا عليه من الالحاد في الدين والتعمق في الرافضية فليس ذلك بدافع في صدر دعوتهم، وليس اثبات منتسبهم بالذي يغني عنهم من الله شيئا في كفرهم فقد قال تعالى لنوح عليه السلام في شأن ابنه : «إِنَّهُ لَيْسَ مِنْ أَهْلِكَ، إِنَّهُ عَمَلٌ عَيْرُ صَالِح، فَلا تَسْأَلُنِ ما لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمٌ "قال على فلن أغني عنك من الله شيئا».

ومتى عرف امرؤ قضية أو استيقن امرا وجب عليه ان يصدع به، والله يقول الحق وهو يهدي السبيل، والقوم كانوا في مجال لظنون الدول بهم وتحت رقّبة من الطغاة لتوفر شيعتهم وانتشارهم في القاصية بدعوتهم وتكرر خروجهم مرة بعد اخرى فلاذت رجالاتهم بالاختفاء ولم يكادوا يعرفون كما قيل:

<sup>(39)</sup> سورة هود آية 46.

فلو تسأل الأيام ما اسمي ما درت واين مكاني ما عرفن مكانيا حتى لقد سمي محمد بن اسهاعيل الامام جد عبيد الله المهدي بالمكتوم، سمته بذلك شيعتهم لما اتفقوا عليه من اخفائه حذرا من المتغلبين عليهم. فتوسل شيعة بني العباس بذلك عند ظهورهم الى الطعن في نسبهم. وازدلفوا بهذا الرأي الفائل (۴۵) للمستضعفين من خلفائهم، وأعجب به أولياؤهم وأمراء دولتهم المتولون لحروبهم مع الاعداء يدفعون به عن أنفسهم وسلطانهم معرة العجز عن المقاومة والمدافعة لمن غلبهم على الشام ومصر والحجاز من البربر الكتاميين شيعة العبيديين وأهل دعوتهم حتى لقد أشجل القضاة ببغداد بنفيهم عن هذا النسب وشهد بذلك عندهم من أعلام الناس جماعة منهم الشريف الرضي وأخوه المرتضى وابن البطحاوي، ومن العلماء أبو حامد الاسفرايني والقدوري والصيمري وابن الاكفاني والابيوردي وأبو عبد الله بن النعان فقيه الشيعة، وغيرهم من أعلام الامة ببغداد في يوم مشهود، وذلك سنة ستين وأربعائة في أيام القادر، وكانت شهادتهم في ذلك على السماع لما اشتهر وعرف بين والناس ببغداد، وغالبها شيعة بني العباس الطاعنون في هذا النسب، فنقله الاخباريون كا سمعوه، ورووه حسما وعوه والحق من ورائه.

وفي كتاب المعتضد في شأن عبيد الله الى ابن الأغلب بالقيروان وابن مدرار بسجلهاسة أصدق شاهد وأوضح دليل على صحة نسبهم. فالمعتضد أقعد (41) بنسب أهل البيت من كل أحد. والدولة والسلطان سوق للعالم تجلب إليه بضائع العلوم والصنائع، وتلمس فيه ضوال الحكم، وتحدى اليه ركائب الروايات والأخبار، وما نفق فيها نفق عند الكافة. فإن تنزهت الدولة عن التعسف والميل والأفن (42) والسفسفة وسلكت النهج الأمم ولم تجر (43) عن قصد السبيل نفق في سوقها الابريز الخالص واللجين (44) المصفى، وان ذهبت مع الأغراض والحقود وماجت بساسرة البغي والباطل نفق البهرج والزائف. والناقد البصير قسطاس نظره وميزان بحثه وملتمسه.

<sup>(40)</sup> اي الضعيف او الخاطيء.

<sup>(41)</sup> بمعنى أكفأ. ويقال : قعد فلان بقرنه أي كان كفؤا له ويستعمل القاعد بمعنى الحافظ.

<sup>(42)</sup> ضعف الراي.

<sup>(43)</sup> قوله : ولم تجر، بضم الجيم مضارع جار أي لم تمل اهـ.

<sup>(44)</sup> الفضة.

ومثل هذا وأبعد منه كثيرا ما يتناجى به الطاعنون في نسب إدريس بن إدريس بن عبد الله بن حسن بن الحسن بن على بن أبي طالب رضوان الله عليهم أجمعين، الإمام بعد أبيه بالمغرب الأقصى، ويعرضون تعريض الحسد بالتظنن في الحمل المخلف عن إدريس الأكبر أنه لراشد مولاهم \_ قبحهم الله وأبعدهم ما أجهلهم! \_ أما يعلمون أن إدريس الأكبركان أصهاره في البربر، وأنه (مذ) دخل المغرب الى أن توفاه الله عز وجل عريق في البدو، وأن حال البادية في مثل ذلك غير خافية، إذ لا مكامن لهم يتأتى فيها الريب وأحوال حرمهم أجمعين بمرأى من جاراتهن ومسمع من جيرانهن لتلاصق الجدران وتطامن (40) البنيان وعدم الفواصل بين المساكن! وقد كان راشد يتولى خدمة الحرم أجمع من بعد مولاه بمشهد من أوليائهم وشيعتهم ومراقبة من كافتهم. وقد اتّفق برابرة المغرب الاقصى عامة على بيعة إدريس الأصغر من بعد أبيه، وآتوه طاعتهم عن رضا ولصفاق (40) وبايعوه على الموت الأحمر وخاضوا دونه بحار المنايا في حروبه وغزواته. ولو حدّثوا أنفسهم بمثل هذه الريبة أو قرعت أساعهم، ولو من عدو كاشح أو منافق مرتاب لتخلف عن ذلك ولو بعضهم.

كلا والله إنما صدرت هذه الكلمات من بني العباس أقتاليم (47) ومن بني الأغلب عالهم، كانوا بإفريقية وولاتهم. وذلك أنه لما فر إدريس الأكبر الى المغرب من وقعة بلخ، أوعز الهادي الى الأغالبة أن يقعدوا له بالمراصد ويذكوا عليه العيون، فلم يظفروا به وخلص الى المغرب فتم أمره وظهرت دعوته. وظهر الرشيد من بعد ذلك على ماكان من واضح مولاهم وعاملهم على الاسكندرية من دسيسة التشيع للعلوية و إدهانه (48) في نجاة إدريس الى المغرب فقتله ودس الشماخ من موالي المهدي أبيه للتحيل على قتل إدريس، فأظهر اللحاق به والبراءة من بني العباس مواليه. فاشتمل عليه ادريس وخلطه بنفسه وناوله الشماخ في بعض خلواته سما استهلكه به (49). ووقع خبر مهلكه من

<sup>(45)</sup> ورد في لسان العرب : اطمأنت وتطامنت : انخفضت.

<sup>(46)</sup> ورد في لسان العرب: وأصفقت يده بكذا أي صادفته ووافقته. وقد استعملها ابن خلدون بمعنى الموافقة وهو ضعيف. والاصح: عن رضا وصفق، من صفق: أي ضرب يده على يده.

<sup>(47)</sup> جمع قتل وهو العدو والمقاتل.

<sup>(48)</sup> بمعنى : الغش.

<sup>(49)</sup> بمعنى : أهلكه.

بني العباس أحسن المواقع لما رجوه من قطع أسباب الدعوة العلوية بالمغرب واقتلاع جرثومتها. ولما (تأدّى) اليهم خبر الحمل المخلف لادريس فلم يكن إلا كلا ولا(٥٥٥). وإذا بالدعوة قد عادت والشيعة بالمغرب قد ظهرت، ودولتهم بادريس بن ادريس تجددت، فكان ذلك عليهم أنكى من وقع السهام، وكان الفشل والهرم قد نزلا بدولة العرب عن أن يسموا الى القاصية. فلم يكن منتهى قدرة الرشيد (البحل) على إدريس الأكبر بمكانه من قاصية المغرب، واشتمال البربر عليه إلا التحيل في إهلا كه بالسموم. فعندذلك فزعوا الى أوليائهم من الاغالبة بإفريقية في سد تلك الفرجة من ناحيتهم وحسم الداء المتوقع بالدولة من قبلهم واقتلاع تلك العروق قبل أن تشبح (١٤١) منهم وعطبهم بذلك المأمون ومن بعده من خلفائهم. فكان الاغالبة عن برابرة المغرب الاقصى أعجز، ولمثلها من الزبون (٤٥٠) على ملوكهم أحوج، لما طرق الخلافة من انتزاء (٤٥١) مهم الملك العجم على شدّتها، وامتطائهم صهوة التغلب عليها، وتصريفهم أحكامها طوع أغراضهم في رجالها وجبايتها وأهل خططها (٤٥١)، وسائر نقضها وإبرامها كما قال شاعرهم :

خليفة في قفص بين وصيف وبغا يقول ما قالا له كما تقول الببغا

فخشي هؤلاء الأمراء الأغالبة بوادر السعايات و(تلووا) المعاذير فطورا باحتقار المغرب وأهله، وطورا بالارهاب بشأن إدريس الخارج به ومن قام مقامه من أعقابه،

<sup>(50)</sup> كذا بالاصل في جميع النسخ ويظن انها محرفة عن «كلالة» أي الوارث الذي ليس بولد للمست ولا والد له.

<sup>(51)</sup> بمعنى : تمتد وترسخ.

<sup>(52)</sup> ورد في لسان العرب: يقال للناقة اذاكان من عادتها ان تدفع حالبها عن حلبها «زبون». وقد استعملت هنا بمعنى الاشخاص الذين يدافعون عن الملوك وان كان هذا الاستعال ضعيفا. وقد تكررت هذه العبارة بنصها عدة مرات في تاريخ ابن خلدون قصد بهاكلمة سواها.

<sup>(53)</sup> بمعنى: الوثوب.

<sup>(54)</sup> الخطة: الأرض، والدار يحتطها الرجل في ارض غير مملوكة ليتحجرها ويبني فيها وذلك اذا اذن السلطان (لسان العرب)، واهل خططها هنا بمعنى الموظفين المشرفين على اعال الخطط.

ويخاطبونهم بتجاوزه حدود التخوم من عمله، وينفذون سكته في تحفهم وهداياهم ومرتفع جياياتهم، تعريضا باستفحاله، وتهويلا باشتداد شوكته، وتعظيا لما دفعوا اليه من مطالبته ومراسه، وتهديدا بقلب الدعوة إن ألجئوا اليه، وطورا يطعنون في نسب إدريس بمثل ذلك الطعن الكاذب، تخفيضا لشأنه لا يبالون بصدقه من كذبه لبعد المسافة، وأفن عقول من خلف من صبية بني العباس ومماليكهم العجم في القبول من كل فائل والسمع لكل ناعق. ولم يزل هذا دأبهم حتى انقضى أمر الأغالبة فقرعت هذه الكلمة الشنعاء اسهاع الغوغاء وصر عليها بعض الطاعنين اذنه، واعتدها ذريعة الى النيل من خلفهم عند المنافسة. وما لهم قبحهم الله والعدول عن مقاصد الشريعة، فلا تعارض فيها بين المقطوع والمظنون وادريس ولد على فراش ابيه والولد للفراش. على ان تنزيه أهل البيت عن مثل هذا من عقائد أهل الايمان، فالله سبحانه قد أذهب عنهم الرجس وطهرهم تطهيرا، ففراش ادريس طاهر من الدنس ومنزه عن الرجس بحكم القرآن. ومن اعتقد خلاف هذا فقد باء باثمه وولج الكفر من بابه.

وانما أطنبت في هذا الرد سدا لأبواب الريب ودفعا في صدر الحاسد لما سمعته أذناي من قائله المعتدي عليهم القادح في نسبهم، بفريته وينقله بزعمه عن بعض مؤرخي المغرب ممن انحرف عن اهل البيت وارتاب في الإيمان بسلفهم، والا فالمحل مُنزّه عن ذلك معصوم منه. ونني العيب حيث يستحيل العيب عيب. لكني جادلت عنهم في الحياة الدنيا، وارجو ان يجادلوا عني يوم القيامة، ولتعلم ان اكثر الطاعنين في نسبهم انما هم الحسدة لأعقاب ادريس هذا من منتم الى اهل البيت أو دخيل فيهم، فان ادعاء هذا النسب الكريم دعوى شرف عريض على الامم والاجيال من اهل الآفاق، فتعرض التهمة فيه.

ولما كان نسب بني إدريس هؤلاء بمواطنهم من فاس وسائر ديار المغرب قد بلغ من الشهرة والوضوح مبلغا لا يكاد يلحق ولا يطمع احد في دركه، اذ هو نقل الامة والجيل من الخلف عن الامة والجيل من السلف، وبيت جدهم ادريس مختط فاس ومؤسسها بين بيوتهم ومسجده لصق محلتهم ودروبهم، وسيفه منتضى برأس المئذنة العظمى من قرار بلدهم، وغير ذلك من آثاره التي جاوزت أخبارها حدود التواتر مرات وكادت تلحق بالعيان، فاذا نظر غيرهم من اهل هذا النسب الى ما آتاهم الله من امثالها، وما عضد شرفهم النبوي من جلال الملك الذي كان لسلفهم بالمغرب،

واستيقن انه بمعزل عن ذلك، وانه لا يبلغ مد أحدهم ولا نصيفه (55)، وان غاية امر المنتمين الى البيت الكريم ممن لم يحصل له امثال هذه الشواهد ان يسلم لهم حالهم لان الناس مصدَّقون في أنسابهم، وبونُّ ما بين العلم والظن واليقين والتسليم. فإذا علم ذلك من نفسه غص بريقه، وود كثير منهم لو يردونهم عن شرفهم ذلك سوقة ووضعاء (56)، حسدا من عند أنفسهم، فيرجعون الى العناد، وارتكاب اللجاج، والبهت بمثل هذا الطعن الفائل، والقول المكذوب، تعللا بالمساواة في الظنة والمشابهة في تطرق الاحتمال، وهيهات لهم ذلك فليس في المغرب فيا نعلمه من أهل هذا البيت الكريم من يبلغ في صراحة نسبه ووضوحه مبالغ أعقاب إدريس هذا من آل الحسن، وكبراؤهم لهذا العهد بنو عمران بفاس من ولد يحيى الجوظي بن محمد العوام بن القاسم بن ادريس، وهم نقباء اهل البيت هناك والساكنون ببيت جدهم ادريس، ولهم السيادة على أهل المغرب كافة حسما نذكرهم عند ذكر الأدارسة ان شاء الله تعالى.

(وهم بنو عمران بن محمد بن الحسن بن يحيى بن عبد الله بن محمد بن علي بن محمد بن يحيى بن ابراهيم بن يحيى الجوظي النقيب لهذا العهد، عهد محمد بن محمد بن محمد بن عمران).

ويلحق بهذه المقالات الفاسدة والمذاهب الفائلة ما يتناوله ضعفة الرأي من فقهاء المغرب من القدح في الامام المهدي صاحب دولة الموحدين، ونسبته الى الشعوذة والتلبس فيا اتاه من القيام بالتوحيد الحق والنعي على اهل البغي (قبله)، وتكذيبهم لجميع مدعياته في ذلك، حتى فيا يزعم الموحدون أتباعه من انتسابه في أهل البيت. و إنما حمل الفقهاء على تكذيبه ما كمن في نفوسهم من حسده على شأنه. فإنهم لما رأوا من أنفسهم مناهضته في ألعلم والفتيا وفي الدين بزعمهم، ثم امتاز عنهم بأنه متبوع الرأي، مسموع القول، موطأ العقب، نفسوا ذلك عليه (57)، وعضوا منه بالقدح في مذاهبه والتكذيب لمدعياته.

<sup>(55)</sup> قوله «لا يبلغ مد احدهم ولا نصيفه» مثل يكني به عن ضعة مكانة شخص بالنسبة لشخص آخر.

<sup>(56)</sup> وضعاء بضم الواو : جمع وضيع ، وهو الخسيس الدنيء ضد الشريف (قاموس).

<sup>(57)</sup> اي حسدوه.

وأيضا فكانوا يؤنسون(٥٤) من ملوك لمتونة أعدائه تجلة وكرامة لم تكن لهم من غيرهم، لماكانوا عليه من السذاجة وانتحال الديانة. فكان لحملة العلم بدولتهم مكأن من الوجاهة والانتصاب للشوري كل في بلده وعلى قدره في قومه، فأصبحوا بذلك شيعةً لهم، حربًا لعدوهم و(نقموا) على المهدي ما جاء به من خلافهم، والتثريب(69) عليهم، والمناصبة(٥٠) لهم، تشيعا للمتونة وتعصبا لدولتهم. ومكان الرجل غير مكانهم وحاله على غير معتقداتهم. وما ظنك برجل نقم على أهل الدولة ما نقم من أحوالهم وخالف اجتهاده فقهاؤهم. فنادى في قومه ودعا الى جهادهم بنفسه فاقتلع الدولة من أصولها وجعل عاليها سافلها، أعظم ماكانت قوة وأشد شوكة وأعز أنصارا وحامية، تساقطت في ذلك من أتباعه نفوس لا يحصيها إلا خالقها، قد بايعوه على الموت ووقوه بأنفسهم من الهلكة، وتقربوا الى الله تعالى بإتلاف مهجهم في إظهار تلك الدعوة والتعصب لتلك الكلمة حتى علت على الكلم و (أدالت) بالعدوتين من الدول ، وهو بحالة من التقشف والحصر(6) والصبر على المكاره والتقلل من الدنيا، حتى قبضه الله وليس على شيء من الحظ والمتاع في دنياه، حتى الولد الذي ربما تجنح اليه النفوس وتخادع عن تمنيه. فليت شعري ما الذي قصد بذلك إن لم يكن وجه الله، وهو لم يحصل له حظ من الدنيا في عاجله. ومع هذا فلوكان قصده غير صالح لما تم أمره وانفسحت دعوته. سنة الله التي قد خلت في عباده.

وأما إنكارهم نسبه في أهل البيت فلا تعضِده (62) حجة لهم، مع أنه إن ثبت أنه ادعاه وانتسب إليه فلا دليل يقوم على بطلانه لأن الناس مصدقون في أنسابهم. و إن قالوا إن الرئاسة لا تكون على قوم في غير أهل جلدتهم كما هو الصحيح حسبا يأتي في الفصل الاول من هذا الكتاب، والرجل قد رأس سائر المصامدة ودانوا باتباعه والانقياد اليه والى عصابته من هرغة حتى تم أمر الله في دعوته، فاعلم أن هذا النسب الفاطمي لم يكن أمر المهدي يتوقف عليه ولا اتبعه الناس بسببه، وانماكان اتباعهم له بعصبية الهرغية والمصمودية، ومكانه منها، ورسوخ شجرته فيها. وكان ذلك النسب

<sup>(58)</sup> بمعنى : يعلمون .

<sup>(59)</sup> التثريب كالتأنيب والتعيير والاستقصاء في اللوم (قاموس).

<sup>(60)</sup> ناصبه مناصبة : عاداه وقاومه.

<sup>(61)</sup> بمعنى الامتناع عن اتيان النساء.

<sup>(62)</sup> عضده، بهذه بكسر الضاد: بمعنى أعانه وكان له عضدا (عن لسان العرب).

الفاطمي خفيا قد درس عند الناس وبقي عنده، وعند عشيرته يتناقلونه بينهم. فيكون النسب الاول كأنه انسلخ منه ولبس جلدة هؤلاء، وظهر فيها، فلا يضره الانتساب الاول في عصبيته إذ هو مجهول عند أهل العصابة. ومثل هذا واقع كثيرا إذكان النسب الاول خفيا.

وانظر قصة عرفجة وجرير في رئاسة بجيلة وكيف كان عرفجة من الازد ولبس جلدة بجيلة حتى تنازع مع جرير رئاستهم عند عمر رضي الله عنه، كما هو مذكور، تتفهم منه وجه الحق. والله الهادي للصواب.

وقد كدنا أن نخرج عن غرض الكتاب بالاطناب في هذه المغالط، فقد زلت أقدام كثير من الأثبات والمؤرخين الحفاظ في مثل هذه الأحاديث والآراء، وعلقت بأفكارهم، ونقلها عنهم الكافة من ضعفة النظر والغفلة عن القياس، وتلقوها هم ايضا كذلك من غير بحث ولا روية، واندرجت في محفوظاتهم حتى صار فن التاريخ واهيا مختلطا، وناظره مرتبكا، وعد من مناحى العامة.

فإذا يحتاج صاحب هذا الفن الى العلم بقواعد السياسة وطبائع الموجودات واختلاف الامم والبقاع والأعصار في السير والاخلاق والعوائد والنحل والمذاهب وسائر الاحوال، والاحاطة بالحاضر من ذلك، ومماثلة ما بينه وبين الغائب من الوفاق أو بون ما بينها من الحلاف، وتعليل المتفق (منه) والمختلف، والقيام على أصول الدول والملل ومباديء ظهورها، واسباب حدوثها ودواعي كونها وأحوال القائمين بها واخبارهم، حتى يكون مستوعبا لأسباب كل حادث، واقفا على (أصل) كل خبر. وحينئذ يعرض خبر (ه) المنقول، على ما عنده من القواعد والأصول، فإن وافقها وجرى على مقتضاها كان صحيحا و إلا زيفه واستغنى عنه.

وما استكبر القدماء علم التاريخ إلا لذلك حتى انتحله الطبري والبخاري وابن اسحق من قبلها، وأمثالهم من علماء الامة. وقد ذهل الكثير عن هذا السر فيه حتى صار انتحاله مجهلة (63)، واستخف العوام ومن لا رسوخ له في المعارف مطالعته وحممله والخوض فيه والتطفل عليه، فاختلط المرعي بالهمل(64)، واللباب بالقشر، والصادق بالكاذب، والى الله عاقبة الامور.

<sup>(63)</sup> المجهلة : ما يحملك على الجهل (قاموس).

<sup>(64)</sup> هو مثل لاحتلاط الجيد بالقبيح.

ومن الغلط الخني في التاريخ الذهول عن تبدل الاحوال في الامم والاجيال بتبدّل الاعصار ومرور إلآيام، وهو داء دوي شديد الخفاء، اذ لا يقع الا بعد احقاب متطاولة، فلا يكاد يتفطن له الا الآحاد من اهل الخليقة. وذلك ان احوال العالم والامم وعوائدهم ونحلهم لا تدوم على وتيرة واحدة ومنهاج مستقر، انما هو اختلاف على الايام والازمنة وانتقال من حال الى حال، وكما يكون ذلك في الاشخاص والاوقات والامصار، فكذلك يقع في الآفاق والاقطار والازمنة والدول «سنة الله التي قد خلت في عباده».

وقد كانت في العالم امم الفرس الاولى والسريانيون والنبط والتبابعة وبنو اسرائيل والقبط وكانوا على احوال خاصة بهم في دولهم وممالكهم وسياستهم وصنائعهم وكانوا على احوال خاصة بهم في دولهم وممالكهم وسياستهم وصنائعهم ولغاتهم والغاتهم واصطلاحاتهم وسائر مشاركاتهم مع أبناء جنسهم، وأحوال اعتمارهم للعالم تشهد بها آثارهم، ثم جاء من بعدهم الفرس الثانية والروم والعرب (والفرعة). فتبدلت تلك الاحوال وانقلبت بها العوائد الى ما يجانسها او يشابهها، والى ما يباينها او يباعدها. ثم جاء الاسلام بدولة مضر فانقلبت تلك الاحوال اجمع انقلابة اخرى، وصارت الى ما أكثرة متعارف لهذا العهد، ياخذه الخلف عن السلف، ثم درست دولة العرب وايامهم وذهب الاسلاف الذين شيدوا عزهم ومهدوا ملكهم، وصار الامر في ايدى سواهم من العجم مثل الترك بالمشرق والبربر بالمغرب والفرنجة بالشمال، فذهبت بذهابهم امم وانقلبت احوال وعوائد نسي شأنها وأغفل امرها.

والسبب الشائع في تبدل الاحوال والعوائد، أن عوائد كل جيل تابعة لعوائد سلطانه، كما يقال في الامثال الحكمية: «الناس على دين الملك». واهل الملك والسلطان اذا استولوا على الدولة والامر فلابد وان (ينزعوا) الى<sup>66)</sup> عوائد من قبلهم وياخذوا الكثير منها ولا يُغفلوا عوائد جيلهم مع ذلك، فيقع في عوائد الدولة بعض المخالفة لعوائد الجيل الاول. فاذا جاءت دولة اخرى من بعدهم ومزجت من عوائدهم وعوائدها خالفت ايضا بعض الشيء، وكانت للأولى أشد مخالفة. ثم لا يزال التدريج في المخالفة حتى ينتهي الى المباينة بالجملة. فما دامت الأمم والاجيال تتعاقب في الملك

<sup>(65)</sup> صنائع : جمع صناعة وجمع صنيعة بمعنى الاحسان (قاموس).

<sup>(66)</sup> تركيب : «لابد وان» هو تركيب غير فصيح وقد استعمله ابن خلدون كثيرا في كتابه. والاصح استعمال «لابد ان ..» ونزع الى بمعنى لجأ الى.

والسلطان، لا تزال المخالفة في العوائد والاحوال واقعة. والقياس والمحاكاة للانسان طبيعة معروفة، ومن الغلط غير مأمونة، تخرجه مع الذهول والغفلة عن قصده، وتعوج به (67) عن مرامه، فربما يسمع السامع كثيرا مَن اخبار الماضين ولا يتفطن لما وقع من تغير الاحوال وانقلابها، فيجريها لاول وهلة على ما عرف ويقيسها بما شهد. وقد يكون الفرق بينها كثيرا فيقع في مهواة من الغلط.

فمن هذا الباب ما ينقله المؤرخون من أحوال الحجاج وأن أباه كان من المعلمين مع أن التعليم لهذا العهد من جملة الصنائع المعاشية البعيدة من اعتزاز أهل العصبية، والمعلم مستضعف مسكين منقطع الجذم (68)، فيتشوف الكثير من المستضعفين أهل الحرف والصنائع المعاشية الى نيل الرتب التي ليسوا لها بأهل ويعدونها من الممكنات لهم، فتذهب بهم وساوس المطامع، وربما انقطع حبلها من أيديهم فسقطوا في مهواة الهلكة والتلف، ولا يعلمون استحالتها في حقهم، وأنهم أهل حرف وصنائع للمعاش وأن التعليم صدر الاسلام والدولتين لم يكن كذلك، ولم يكن العلم بالجملة صناعة، إنماكان نقلا لما سمع من الشارع وتعليما لما جهل من الدين على جهة البلاغ، فكان اهل الأنساب والعصبية الذين قاموا بالملة هم الذين يعلمون كتاب الله وسنة نبيه عليات على الرسول معنى التبليغ الخبري لا على وجه التعليم الصناعي، إذ هو كتابهم المنزل على الرسول منهم، وبه هدايتهم، والاسلام دينهم قاتلوا عليه وقتلوا، واختصوا به من بين الام منهم، وبه هدايتهم، والاسلام دينهم قاتلوا عليه وقتلوا، واختصوا به من بين الام وشرفوا، فيحرصون على تبليغ ذلك وتفهيمه للامة، لا تصدهم عنه لائمة الكبر ولا يؤعهم عاذل الأنقة.

ويشهد لذلك بعث النبي على كبار اصحابه مع وفود العرب يعلمونهم حدود الاسلام ومنا جاء به من شرائع الدين، بعث في ذلك من اصحابه العشرة فمن بعدهم. فلما استقر الاسلام ووشجت عروق الملة حتى تناولها الامم البعيدة من أيدي اهلها، واستحالت بمرور الايام احوالها، وكثر استنباط الاحكام الشرعية من النصوص لتعدد الوقائع وتلاحقها، فاحتاج ذلك الى قانون يحفظه من الخطإ، وصار العلم ملكة يحتاج الى التعلم فأصبح من جملة الصنائع والحرف، كما يأتي في فصل العلم والتعليم واشتغل اهل العصبية بالقيام بالملك والسلطان، فدفع للعلم من قام به من سواهم، وأصبح حرفة العصبية بالقيام بالملك والسلطان، فدفع للعلم من قام به من سواهم، وأصبح حرفة

<sup>(67)</sup> بمعنی ترجع به.

<sup>(68)</sup> الجذم: الاصل اه (قاموس).

للمعاش، وشمخت انوف المترفين واهل السلطان عن التصدي للتعليم، واختص انتحاله بالمستضعفين وصار منتحله محتقرا عند أهل العصبية والملك. والحجاج ابن يوسف كان أبوه من سادات ثقيف وأشرافهم، ومكانهم من عصبية العرب ومناهضة قريش في الشرف ما علمت، ولم يكن تعليمه للقرآن على ما هو الأمر عليه لهذا العهد من أنه حرفة للمعاش، انماكان على ما وصفناه من الأمر الأول في الاسلام.

ومن هذا الباب (أيضا) ما يتوهمه المتصفحون لكتب التاريخ اذا سمعوا أحوال القضاة وما كانوا عليه من الرياسة في الحروب وقود العساكر، فتترامى بهم وساوس الهمم الى مثل تلك الرتب، يحسبون أن الشأن في خطة القضاء لهذا العهد على ماكان عليه من قبل، ويظنون بابن أبي عامر صاحب (60) هشام المستبد عليه وابن عباد من ملوك الطوائف باشبيلية اذا سمعوا أن آباءهم كانوا قضاة أنهم مثل القضاة لهذا العهد، ولا يتفطنون لما وقع في رتبة القضاء من مخالفة العوائد، كما نبينه في فصل القضاء من الكتاب الاول.

وابن أبي عامر وابن عبادكانا من قبائل العرب القائمين بالدولة الاموية بالاندلس واهل عصبيتها، وكان مكانهم فيها معلوما، ولم يكن نيلهم لما نالوه من الرياسة والملك بخطة القضاء كما هي لهذا العهد، بل انما كان القضاء في الامر القديم لاهل (العصبيات) من قبيل (أله ومواليها، كما هي الوزارة لعهدنا بالمغرب. وانظر خروجهم بالعساكر في الطوائف (أأ) وتقليدهم عظائم الامور التي لا تقلد الا لمن له الغنى (أ2) فيها بالعصبية فيغلط السامع في ذلك ويحمل الاحوال على غير ما هي.

وأكثر ما يقع في هذا الغلط ضعفاء البصائر من أهل الاندلس لهذا العهد، لفقدان العصبية في مواطنهم منذ أعصار بعيدة لفناء العرب ودولتهم بها، وحروجهم عن ملكة أهل العصبيات (٢٦) من البربر، فبقيت أنسابهم العربية محفوظة والذريعة الى العز من

<sup>(69)</sup> كذا بالأصل في جميع النسخ، وأظنها تحريفًا من الناسخ وصوابها «حاجب هشام» وهشام هذا هو احد ملوك الاندلس وكان ابن ابي عامر حاجبا له.

<sup>(70)</sup> بمعنى جماعة الدولة.

<sup>(71)</sup> كذا بالاصل في جميع النسخ والغالب انه تحريف عن (صوائف) وهي غزوات الصيف.

<sup>(72)</sup> كذا بالاصل في جميع النسخ ولا معنى لها هنا. والصحيح : الغناء، بمعنى الإجزاء والكفاية.

<sup>(73)</sup> بمعنى : العشائر والقبائل.

العصبية والتناصر مفقودة، بل صاروا من جملة الرعايا المتخاذلين الذين تعبّدهم القهر، ورئموا للمذلة (74)، يحسبون أن أنسابهم مع مخالطة الدولة هي التي يكون بها العلب والتحكم، فتجد أهل الحرف والصناعة منهم متصدين لذلك ساعين في نيله. فأما من باشر أحوال القبائل والعصبية ودولهم بالعدوة الغربية، وكيف يكون التغلب بين الامم والعشائر، فقلما يغلطون في ذلك أو يخطئون في اعتباره.

ومن هذا الباب أيضا ما يسلكه المؤرخون عند ذكر الدول ونسق ملوكها فيذكرون اسمه ونسبه وأباه وأمه ونساءه ولقبه وخاتمه وقاضيه وحاجبه ووزيره، كل ذلك تقليدا لمؤرخي الدولتين من غير تفطن لمقاصدهم. والمؤرخون لذلك العهد كانوا يضعون تواريخهم لأهل الدولة، وأبناؤها متشوفون الى سير أسلافهم ومعرفة أحوالهم ليقتفوا آثارهم وينسجوا على منوالهم، حتى في اصطناع الرجال من خلف دولتهم وتقليد (الخطط) والمراتب لأبناء صنائعهم وذويهم.

والقضاة أيضا كانوا من أهل عصبية الدولة وفي عداد الوزراء كما ذكرناه لك، فيحتاجون الى ذكر ذلك كله.

وأما حين تباينت الدول وتباعد ما بين العصور، ووقف الغرض على معرفة الملوك بأنفسهم خاصة، ونسب الدول بعضها من بعض في قوتها وغلبتها، ومن كان يناهضها من الامم او يقصر عنها، فما الفائدة للمصنّف في هذا العهد في ذكر الابناء والنساء ونقش الخاتم واللقب والقاضي والوزير والحاجب من دولة قديمة لا يعرف فيها أصولهم ولا أنسابهم ولا مقاماتهم؟ إنما حملهم على ذلك التقليد والغفلة عن مقاصد المؤلفين الأقدمين، والذهول عن تحري الأغراض من التاريخ، اللهم إلا ذكر الوزراء الذين عظمت آثارهم، وغفت على (مناهل أخبارهم، كالحجاج وبني المهلب والبرامكة وبني سهل بن نوبخت وكافور الإخشيدي وابن أبي عامر وأمثالهم، فغير نكير الالماع (بأيامهم) والاشارة الى أحوالهم لانتظامهم في عداد الملوك.

ولنذكر هنا فائدة نختم كلامنا في هذا الفصل بها، وهي أن التاريخ إنما هو ذكر الأحبار الخاصة بعصر أو جيل. فأما ذكر الأحوال العامة للآفاق والأجيال والأعصار

<sup>(74)</sup> في القاموس يقولون «هو رؤوم للضيم اي ذليل راض بالخسف» وهذه العبارة قليلة الاستعال، والاصح: رئموا المذلة بمعنى الفوها.

<sup>(75)</sup> غفا عليه : زاد (قاموس).

فهو أس للمؤرخ تنبني عليه أكثر مقاصده ، وتتبين به اخباره . وقد كان الناس يفردونه بالتأليف كما فعله المسعودي في كتاب مروج الذهب ، شرح فيه احوال الامم والآفاق لعهده في عصر الثلاثين والثلثائة غربا وشرقا ، وذكر نِحَلهم وعوائدهم ، ووصف البلدان والجبال والبحار والمالك والدول ، (وفرق) شعوب العرب والعجم ، فصار اماما للمؤرخين يرجعون اليه ، وأصلا يعولون في تحقيق الكثير من اخبارهم عليه . ثم جاء البكري من بعده ففعل مثل ذلك في المسالك والمالك خاصة دون غيرها من الاحوال ، لأن الأمم والاجيال لعهده لم يقع فيها كثير انتقال ولا عظيم تغير.

وأما لهذا العهد وهو آخر المائة الثامنة فقد انقلبت احوال المغرب الذي نحن شاهدوه وتبدلت بالجملة، واعتاض من اجيال البربر أهله على القدم بمن طرأ فيه من لدن المائة الخامسة من أجيال العرب بماكسروه وغلبوهم وانتزعوا منهم عامة الاوطان وشاركوهم فيما بتي من البلدان لملكهم، هذا الى ما نزل بالعمران شرقا وغربا في منتصف هذه المائة الثامنة من الطاعون الجارف الذي تحيف الامم، وذهب بأهل الجيل، وطوى كثيرا من محاسن العمران، ومحاها وجاء للدول على حين هرمها وبلوغ العاية من مداها، فقلص من ظلالها وفل من حدها، وأوهن من سلطانها، وتداعت الما التلاشي والاضمحلال احوالها، وانتقض عمران الارض بانتقاض البشر، فخربت الما الأمصار والمصانع، ودرست السبل والمعالم، وخلت الديار والمنازل، وضعفت الدول والقبائل، وتبدل الساكن.

وكأني بالمشرق قد نزل به مثل ما نزل بالمغرب، لكن على نسبته ومقدار عمرانه. وكأنما نادى لسان الكون في العالم بالخمول والانقباض فبادر بالاجابة. والله وارث الارض ومن عليها. واذا تبدلت الاحوال جملة فكأنما تبدل الخلق من أصله، وتحول العالم بأسره، وكأنه خلق جديد، ونشأة مستأنفة، وعالم محدث، فاحتاج لهذا العهد من يدون احوال الخليقة والآفاق وأجيالها والعوائد والنِّحل التي تبدلت لأهلها، ويقفو مسلك المسعودي لعصره ليكون اصلا يقتدي به من يأتي من المؤرخين من بعده.

وأنا ذاكر في كتابي هذا ما أمكنني منه في هذا القطر المغربي إما صريحا أو مندرجا في أخباره وتلويحا، لاختصاص قصدي في التأليف بالمغرب، وأحوال أجياله واممه، وذكر ممالكه ودوله دون ما سواه من الاقطار، لعدم اطلاعي على أحوال المشرق واممه. وأن الاخبار المتناقلة لا توفي كنه ما أريده منه. والمسعودي إنما استوفى ذلك لبعد رحلته

وتقلبه في البلاد، كما ذكر في كتابه، مع انه لمّا ذكر المغرب قصر في استيفاء أحواله، وفوق كل ذي علم عليم، ومرد العلم كله الى الله، والبشر عاجز قاصر، والاعتراف متعين واجب، ومن كان الله في عونه تيسرت عليه المذاهب، وأنجحت له المساعي والمطالب، ونحن آخذون بعون الله فيا رمناه من أغراض التأليف، والله المسدد والمعين وعليه التكلان.

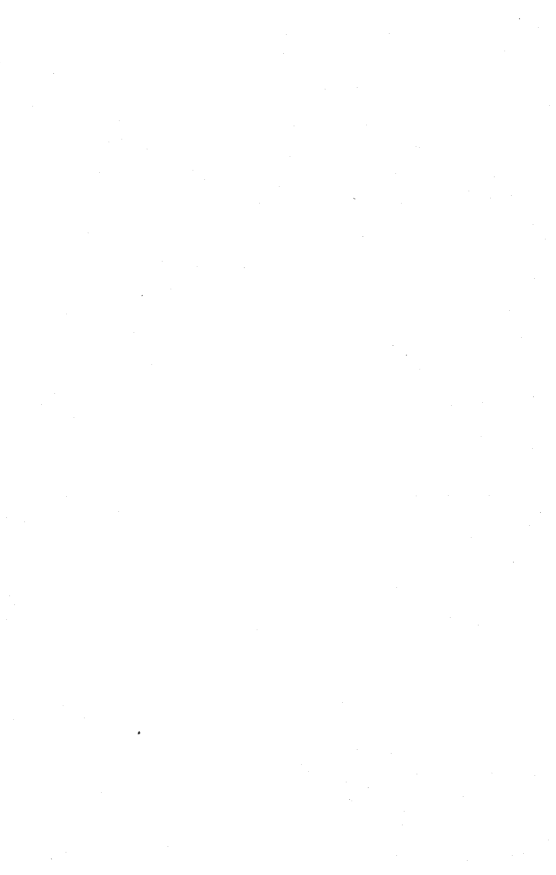
وقد بتي علينا أن نقدم مقدمة في كيفية وضع الحروف التي ليست من لغات العرب إذا عرضت في كتابنا هذا.

اعلم أن الحروف في النطق كما يأتي شرحه بعد، هي كيفيات الاصوات الخارجة من الحنجرة تعرض من تقطيع الصوت بقرع اللهاة وأطراف اللسان مع الحنك والحلق والاضراس، أو بقرع الشفتين ايضا، فتتغاير كيفيات الأصوات بتغاير ذلك القرع، وتجيء الحروف متايزة في السمع، وتتركب منها الكلمات الدّالة على ما في الضهائر، وليست الأمم كلها متساوية في النطق بتلك الحروف، فقد يكون لأمة من الحروف ما ليس لأمة أخرى. والحروف التي نطقت بها العرب هي ثمانية وعشرون حرفا كها (علمت). ونجد للعبرانيين حروفا ليست في لغتنا، وفي لغتنا ايضا حروف ليست في لغتم، وكذلك الافرنج والترك والبربر وغير هؤلاء من العجم.

ثم إن أهل الكتاب من العرب اصطلحوا في الدلالة على حروفهم المسموعة بأوضاع حروف مكتوبة متميزة بأشخاصها، كوضع ألف وباء وجيم وراء وطاء الى آخر الثمانية والعشرين، و إذا عرض لهم الحرف الذي ليس من حروف لغتهم بتي مهملا عن الدّلالة الكتابية مغفلا عن البيان. وربما يرسمه بعض الكتاب بشكل الحرف الذي يكتنفه من لغتنا قبله أو بعده. وليس ذلك بكاف في الدلالة، بل هو تغيير للحرف من أصله.

ولما كان كتابنا مشتملا على أخبار البربر وبعض العجم، وكانت تعرض لنا في أسائهم أو بعض كلماتهم حروف ليست من لغة كتابتنا ولا اصطلاح اوضاعنا، اضطررنا الى بيانه ولم نكتف برسم الحرف الذي يليه كما قلناه، لانه عندنا غير واف بالدّلالة عليه. فاصطلحت في كتابي هذا على أن أضع ذلك الحرف العجمي بما يدل على الحرفين اللذين يكتنفانه، ليتوسط القاريء بالنطق به بين مخرجي ذينك الحرفين، فتحصل تأديته.

وانما اقتبست ذلك من رسم اهل المصحف حروف الاشهام، كالصراط في قراءة خلف فان النطق بصاده فيها (معجم) متوسط بين الصاد والزاي فوضعوا الصاد ورسموا في داخلها شكل الزاي، ودل ذلك عندهم على التوسط بين الحرفين، فكذلك رسمت اناكل حرف يتوسط بين حرفين من حروفنا، كالكاف المتوسطة عند البربر بين الكاف الصريحة عندنا والجيم أو القاف مثل اسم بلكين فأضعها كافا وأنقطها بنقطة الجيم واحدة من أسفل أو بنقطة القاف واحدة من فوق أو اثنتين، فيدل ذلك على انه متوسط بين الكاف والجيم او القاف. وهذا الحرف اكثر ما يجيء في لغة البربر. وما جاء من غيره فعلى هذا القياس أضع الحرف المتوسط بين حرفين من لغتنا بالحرفين معا، ليعلم القارىء انه متوسط فينطق به كذلك، فنكون قد دللنا عليه. ولو وضعناه برسم الحرف الواحد عن جانبيه لكنا قد صرفناه من مخرجه الى مخرج الحرف الذي من لغتنا وغيرنا لغة القوم. فاعلم ذلك، والله الموفق للصواب بمنّه وفضله.



## الكتاب الأوّل

# في طبيعة العمران في الخليقة وما يعرض فيها من البدو والحضر والتغلب والكسب والمعاش والصنائع والعلوم وتحوها وما لذلك من العلمل والاسباب

اعلم أنه لما كانت حقيقة التاريخ أنه خبر عن الاجتماع الانساني الذي هو عمران العالم، وما يعرض لطبيعة ذلك العمران من الاحوال مثل التوحش والتأنس والعصبيات وأصناف التغلبات للبشر بعضهم على بعض، وما ينشأ عن ذلك من الملك والدول ومراتبها، وما ينتحله البشر بأعالهم ومساعيهم من الكسب والمعاش والعلوم والصنائع، وسائر ما يحدث في ذلك العمران بطبيعته من الأحوال.

ولما كان الكذب متطرّقا للخبر بطبيعته وله أسباب تقتضيه. فنها التشيعات للآراء والمذاهب، فإن النفس إذا كانت على حال الاعتدال في قبول الخبر اعطته حقه من التمحيص والنظر حتى تتبين صدقه من كذبه، واذا خامرها تشيع لرأي أو نحلة قبلت ما يوافقها من الاخبار لاول وهلة، وكان ذلك الميل والتشيع غطاء على عين بصيرتها عن الانتقاد والتمحيص، فتقع في قبول الكذب ونقله. ومن الاسباب المقتضية للكذب في الاخبار ايضا الثقة بالناقلين، وتمحيص ذلك يرجع الى التعديل والتجريح، ومنها الذهول عن المقاصد، فكثير من الناقلين لا يعرف القصد بما عاين أو سمع وينقل الخبر على ما في ظنه وتحمينه فيقع في الكذب. ومنها توهم الصدق وهو كثير وانما يجيء في الاكثر من جهة الثقة بالناقلين. ومنها الجهل بتطبيق الاحوال على (الوقائع) لاجل ما يداخلها من التلبيس والتصنع فينقلها الخبر كما رآها وهي بالتصنع على غير الحق في نفسه. ومنها تقرب الناس في الاكثر لأصحاب التجلة والمراتب بالثناء والمدح وتحسين نفسه. ومنها تقرب الناس في الاكثر لأصحاب التجلة والمراتب بالثناء والمدح وتحسين مولعة بحب الثناء، والناس متطلعون الى الدنيا وأسبابها من جاه أو ثروة، وليسوا في مولعة بحب الثناء، والناس متطلعون الى الدنيا وأسبابها من جاه أو ثروة، وليسوا في مولعة بحب الثناء، والناس متطلعون الى الدنيا وأسبابها من جاه أو ثروة، وليسوا في

الاكثر براغبين في الفضائل ولا متنافسين في أهلها ومن الأسباب المقتضية له ايضا وهي سابقة على جميع ما تقدم الجهل بطبائع الأحوال في العمران، فإن كل حادث من الحوادث ذاتا كان أو فعلا لابد له من طبيعة تخصه في ذاته وفيا يعرض له من احواله فإذا كان السامع عارفا بطبائع الحوادث والاحوال في الوجود ومقتضياتها، أعانه ذلك في تمحيص الخبر على تمييز الصدق من الكذب. وهذا أبلغ في التمحيص من كل وجه يعرض.

وكثيرا ما يعرض للسامعين قبول الاخبار المستحيلة وينقلونها وتؤثر عنهم، كما نقله المسعودي عن الاسكندر لما صدته دواب البحر عن بناء الاسكندرية، وكيف اتخذ تابوت الخشب وفي باطنه صندوق الزجاج وغاص فيه الى قعر البحر، حتى كتب صور تلك الدواب الشيطانية التي رآها، وعمل تماثيلها من أجساد معدنية، ونصبها حذاء البنيان ففرت تلك الدواب حين خرجت وعاينتها، وتم له بناؤها، في حكاية طويلة من أحاديث خرافة مستحيلة من قبل اتخاذه التابوت «الزجاج» ومصادمة البحر وامواجه بحرمه، ومن قبل ان الملوك لا تحمل انفسها على مثل هذا الغرر(۱) ومن اعتمده منهم فقد عرض نفسه للهلكة وانتقاض العقدة واجتماع الناس الى غيره، وفي ذلك إتلافه، ولا ينتظرون به رجوعه عن غروره(2) ذلك طرفة عين، ومن قبل ان الجن لا يعرف لها صور ولا تماثيل تختص بها، انما هي قادرة على التشكل، وما يذكر من كثرة الرؤوس لها فانما المراد به البشاعة والتهويل لا انه حقيقة.

وهذه كلها قادحة في تلك الحكاية، والقادح المحيل لها من طريق الوجود أبين من هذا كد. وهو ان المنغمس في الماء ولو كان في الصندوق يضيق عليه الهواء للتنفس الطبيعي وتسخن روحه بسرعة لقلته. فيفقد صاحبه الهواء البارد المعدل لمزاج الرئة والروح القلبي، ويهلك مكانه. وهذا هو السبب في هلاك أهل الحهامات اذا (أطبقت)(أ) عليهم عن الهواء البارد، والمتدلين في الآبار والمطامير العميقة المهوى اذا سخن هواؤها بالعفونة ولم تداخلها الرياح فتخلخلها، فان المتدلي فيها يهلك لحينه وبهذا السبب يكون موت الحوت اذا فارق البحر فان المواء لا يكفيه في تعديل رئته اذ

<sup>(1)</sup> بمعنى تعريض النفس للهلاك.

<sup>(2)</sup> كذا في جميع النسخ، ومقتضى السياق: غرره.

<sup>(3)</sup> بمعنی دامت.

هو حار بإفراط، والماء الذي يعدله بارد، والهواء الذي خرج اليه حار، فيستولى الحار على روحه الحيواني ويهلك دفعة، ومنه هلاك المصعوقين وامثال ذلك.

ومن الأخبار المستحيلة ما نقله المسعودي ايضا في تمثال الزرزور الذي برومة تجتمع اليه الزرازير في يوم معلوم من السنة حاملة للزيتون، ومنه يتخذون زيّتهم، وانظر ما أبعد ذلك عن المجرى الطبيعي في اتخاذ الزيت.

ومنها ما نقله البكري في بناء المدينة المسهاة ذات الأبواب تحيط بأكثر من ثلاثين مرحلة وتشتمل على عشرة آلاف باب. والمدن انما اتخذت للتحصن والاعتصام كها يأتي، وهذه خرجت عن ان يحاط بها فلا يكون فيها حصن ولا معتصم.

وكما نقله المسعودي أيضا في حديث مدينة النحاس وانها مدينة كل بنائها نحاس بصحراء سجلهاسة (طرقها) موسى بن نصير في (غزاته)<sup>(4)</sup> الى المغرب، وأنها مغلقة الابواب، وان الصاعد اليها من أسوارها اذا أشرف على الحائط صفق ورمى بنفسه فلا يرجع آخر الدهر، في حديث مستحيل عادة من خرافات القصّاص. وصحراء سجلهاسة قد نفضها<sup>(5)</sup> الركاب والأدلاء ولم يقفوا لهذه المدينة على خبر، ثم ان هذه الأحوال التي ذكروا عنها كلها مستحيل عادة مناف للأمور الطبيعية في بناء المدن واختطاطها، وان المعادن غاية الموجود منها أن يصرف في الآنية والخرثي<sup>(6)</sup>، وأما تشييد مدينة منها فكما تراه من الاستحالة والبعد.

وأمثال ذلك كثير، وتمحيصه انما هو بمعرفة طبائع العمران، وهو أحسن الوجوه وأوثقها في تمحيص الأخبار وتمييز صدقها من كذبها وهو سابق على التمحيص بتعديل الرواة، ولا يرجع الى تعديل الرواة حتى يعلم ان ذلك الخبر في نفسه ممكن او ممتنع، واما اذا كان مستحيلا فلا فائدة للنظر في التعديل والتجريح. ولقد عد أهل النظر من المطاعن في الخبر استحالة مدلول اللفظ وتأويله بما لا يقبله العقل . وانما كان التعديل والتجريح هو المعتبر في صحة الاخبار الشرعية لان معظمها تكاليف إنشائية (7)

<sup>(4)</sup> في نسخة ع.ح.ز. غزوته وذلك هو الأرجح.

<sup>(5)</sup> نفض المكان : نظر جميع ما فيه حتى يتعرفه.

<sup>(6)</sup> الخرثي بالضم: اثاث البيت (قاموس).

 <sup>(7)</sup> نسبة الى «انشاء» وهو الذي يشمل الامر والنهي وما شاكل وهو قابل الخير. ويقال :
 جملة انشائية في مقابل جملة خبرية.

أوجب الشارع العمل بها حتى حصل الظن بصدقها، وسبيل صحة الظن الثقة بالرواة بالعدالة والضبط.

وأما الإخبار عن الواقعات فلا بد في صدقها وصحتها من اعتبار المطابقة. فلذلك وجب ان ينظر في امكان وقوعه، وصار فيها ذلك اهم من التعديل ومقدما عليه، اذ فائدة الانشاء مقتبسة منه فقط وفائدة الخبر منه ومن الخارج بالمطابقة. واذا كان ذلك فالقانون في تمييز الحق من الباطل في الاخبار بالامكان والاستحالة ان ننظر في الاجتماع البشري الذي هو العمران، ونميز ما يلحقه من الاحوال لذاته وبمقتضى طبعه، وما يكون عارضا لا يعتد به وما لا يمكن ان يعرض له. واذا فعلنا ذلك كان ذلك لنا قانونا في تمييز الحق من الباطل في الاخبار والصدق من الكذب بوجه برهاني لا مدخل في تمييز الحق من الباطل في الاخبار والصدق من الكذب بوجه برهاني لا مدخل للشك فيه. وحينئذ فإذا سمعنا عن شيء من الاحوال الواقعة في العمران علمنا ما نحكم بقريفه. وكان ذلك لنا معيارا صحيحا يتحرى به المؤرخون طريق الصدق والصواب فيا ينقلونه. وهذا هو غرض هذا الكتاب الأول من تأليفنا.

وكأن هذا علم مستقل بنفسه، فانه ذو موضوع وهو العمران البشري والاجتماع الانساني ، وذو مسائل ، وهي بيان ما يلحقه من العوارض والاحوال لذاته " واحدة بعد أخرى . وهذا شأن كل علم من العلوم وضعيا كان او عقليا .

واعلم أن الكلام في هذا الغرض مستحدث الصنعة، غريب النزعة، غزير الفائدة أعثر عليه البحث وأدى اليه الغوص. وليس من علم الخطابة الذي هو أحد العلوم المنطقية، فان موضوع الخطابة الما هو الاقوال المقنعة النافعة في استالة الجمهور الى رأي او صدهم عنه. ولا هو أيضا من علم السياسة المدنية، إذ السياسة المدنية هي تدبير المنزل أو المدينة بما يجب بمقتضى الاخلاق والحكمة، ليحمل الجمهور على منهاج يكون فيه حفظ النوع وبقاؤه، فقد خالف موضوعه موضوع هذين الفنين اللذين ربما يشبهانه.

وكأنه علم مستنبط النشأة. ولعمري لم أقف على الكلام من منحاه لأحد من الخليقة. ما أدرى ألغفلتهم عن ذلك؟ وليس الظن بهم،أو لعلهم كتبوا في هذا الغرض واستوفوه ولم يصل الينا.فالعلوم كثيرة والحكماء في أمم النوع الانساني متعددون، وما لم

<sup>(8)</sup> في نسخة ع.ح.ز. «ما يلحق من العوارض والاحوال».

يصل الينا من العلوم أكثر مما وصل. فأين علوم الفرس التي أمر عمر رضي الله عنه بمحوها عند الفتح؟ وأين علوم الكلدانيين والسريانيين وأهل بابل وما ظهر عليهم من آثارها ونتائجها؟ وأين علوم القبط ومن قبلهم؟ و إنما وصل إلينا علوم أمة واحدة وهم يونان خاصة، لكلف المأمون بإخراجها من لغتهم واقتداره على ذلك بكثرة المترجمين وبذل الأموال فيها. ولم نقف على شيء من علوم غيرهم.

و إذا كانت كل حقيقة متعقّلة طبيعة يصلح ان يبحث عما يعرض لها من العوارض لذاتها وجب أن يكون باعتبار كل مفهوم وحقيقة علم من العلوم يحصه. لكن الحكماء لعلهم إنما لاحظوا في ذلك العناية بالثمرات، وهذا إنما ثمرته في الأخبار فقط كما رأيت، وان كانت مسائله في ذاتها وفي اختصاصها شريفة لكن ثمرته تصحيح الاخبار وهي ضعيفة، فلهذا هجروه، والله أعلم «وَمَا أُوتِيتُمْ مِنَ الْعِلْمِ إِلاَّ قَلِيلاً».

وهذا الفن الذي لاح لنا النظر فيه نجد منه مسائل تجري بالعرض لاهل العلوم في براهين علومهم، وهي من جنس مسائله بالموضوع والطلب، مثل ما يذكره الحكماء والعلماء في اثبات النبوة من أن البشر متعاونون في وجودهم، فيحتاجون فيه الى الحاكم والوازع، ومثل ما يذكر في أصول الفقه، في باب إثبات اللغات، أن الناس محتاجون الى العبارة عن المقاصد بطبيعة التعاون والاجتماع، وتبيان العبارات اخف ومثل ما يذكره الفقهاء في تعليل الاحكام الشرعية بالمقاصد في أن الزنا مخلط للأنساب مفسد للنوع، وأن القتل أيضا مفسد للنوع، وأن القتل أيضا مفسد للنوع، وان الظلم مؤذن بخراب العمران المفضي لفساد النوع، وغير ذلك من سائر المقاصد الشرعية في الأحكام، فإنها كلها مبنية على المحاران، فكان لها النظر فيا يعرض له وهو ظاهر من كلامنا هذا في هذه المسائل الممثلة.

وكذلك أيضا يقع الينا القليل من مسائله في كلمات متفرقة لحكماء الخليقة لكنهم لم يستوفوه. فمن كلام الموبذان (9) بهرام بن بهرام في حكاية البوم التي نقلها المسعودي :

«أيها الملك، ان الملك لا يتم عزه الا بالشريعة والقيام لله بطاعته، والتصرف تحت امره ونهيه، ولا قوام للشريعة الا بالملك، ولا عز للملك الا بالرجال، ولا قوام للرجال الا بالمال، ولا سبيل المعارة، ولا سبيل للعارة الا بالعدل، والعدل الميزان المنصوب بين الخليقة نصبه الرب وجعل له قما وهو الملك».

<sup>(9)</sup> هو فقيه الفرس وحاكم المجوس (قاموس).

### ومن كلام أنو شروان في هذا المعنى بعينه :

«الملك بالجند، والجند بالمال، والمال بالخراج، والخراج بالعارة، والعارة بالعدل، والعدل باصلاح العال، واصلاح العال باستقامة الوزراء، ورأس الكل بافتقاد الملك حال رعيته بنفسه واقتداره على تأديبها حتى يملكها ولا تملكه».

وفي الكتاب المنسوب لأرسطو في السياسة، المتداول بين الناس جزء صالح منه الا انه غير مستوف ولا معطى حقه من البراهين ومختلط بغيره، وقد اشار في ذلك الكتاب الى هذه الكلمات التي نقلناها عن الموبذان وأنوشروان، وجعلها في الدائرة (الغريبة) التي أعظم القول فيها، وهو قوله:

«العالم بستان سياجه الدولة ، الدولة سلطان تحيا به السنة ، السنة سياسة يسوسها الملك ، الملك نظام يعضده الجند ، الجند اعوان يكفلهم المال ، المال رزق تجمعه الرعية ، الرعية عبيد يكنفهم العدل ، العدل مألوف وبه قوام العالم ، العالم بستان .... ثم (يرجع) الى أول الكلام .

فهذه ثمان كلمات حكمية سياسية ارتبط بعضها ببعض ، وارتدت اعجازها على صدورها واتصلت في دائرة لا يتعين طرفها ، فخر بعثوره عليها ، وعظم من فوائدها . وانت اذا تآملت كلامنا في فصل الدول والملك ، وأعطيته حقه من التصفح والتفهم ، عثرت في اثنائه على تفسير هذه الكلمات ، وتفصيل اجمالها مستوفى بيّنا بأوعب بيان واوضح دليل وبرهان ، أطلعنا الله عليه من غير تعليم أرسطو ولا إفادة موبذان .

وكذلك تجد في كلام ابن المقفع، وما يستطرد في رسائله من ذكر السياسات الكثير من مسائل كتابنا هذا غير مبرهنة كما برهناه، انما (يجلبها) في الذكر على منحى الخطابة في اسلوب الترسيل وبلاغة الكلام، وكذلك حوّم القاضي ابوبكر الطرطوشي في كتاب سراج الملوك وبوّبه على أبواب تقرب من أبواب كتابنا ومسائله، لكنه لم يصادف فيه الرمية ولا أصاب الشاكلة (١٥) ولا استوفى المسائل، ولا أوضح الادلة،

<sup>(10)</sup> الرمية : ما يرمى من حيوان والشاكلة : الوجهة والطريقة . والمعنى في الجملتين : لم يصب الغرض.

انما يبوب الباب للمسألة ثم يستكثر من الاحاديث والآثار وينقل كلمات متفرقة لحكماء الفرس مثل (برزجمهر) والموبذان وحكماء الهند والمأثور عن دانيال وهرمس وغيرهم من أكابر الخليقة، ولا يكشف عن التحقيق قناعا، ولا يرفع بالبراهين الطبيعية حجابا، انما هو نقل و(ترغيب) شبيه بالمواعظ، وكأنه حقوم على الغرض ولم يصادفه، ولا تحقق قصده ولا استوفى مسائله.

ونحن ألهمنا الله الى ذلك إلهاما وأعثرنا على علم جعلنا سن بكره (١١) وجهينة خبره (٤١) فان كنت قد استوفيت مسائله، وميزت عن سائر الصنائع أنظاره وأنحاءه، فتوفيق من الله وهداية. وان فاتني شيء في إحصائه واشتبهت بغيره مسائله، فللناظر المحقق إصلاحه، ولي الفضل لأني نهجت له السبيل وأوضحت له الطريق، والله يهدي بنوره من يشاء.

ونحن الآن نبين في هذا الكتاب ما يعرض للبشر في اجتماعهم من أحوال العمران في الملك والكسب والعلوم والصنائع بوجوه برهانية يتضح بها التحقيق في معارف

<sup>(11)</sup> مثل يطلق على من يجيء بالخبر الصادق اليقين.

<sup>(12)</sup> اشارة الى المثل المشهور «وعند جهينة الخبر اليقين».

الخاصة والعامة و (تندفع) بها الاوهام و (ترتفع) الشكوك ونقول:

لما كان الإنسان متميزا عن سائر الحيوانات بحواص احتص بها. فهنها العلوم والصنائع التي هي نتيجة الفكر الذي تميز به عن الحيوانات، وشرف بوصفه على المخلوقات. ومنها الحاجة الى الحكم الوازع والسلطان القاه. اذ لا يمكن وجوده دون ذلك (13) من بين الحيوانات كلها إلا ما يقال عن النحل والجراد. وهذه وان كان لها مثل ذلك فبطريق إلهامي لا بفكر وروية. ومنها السعي في المعاش والاعتمال في تحصيله من وجوهه واكتساب اسبابه، لما جعل الله فيه من الافتقار الى الغذاء في حياته ومنها العمران وهو التساكن والتنازل في مصر (14) او حلة للانس بالعشير واقتضاء ومنها العمران وهو التساكن والتنازل في مصر (14) او حلة للانس بالعشير واقتضاء الحاجات، لما في طباعهم من التعاون على المعاش كما نبينه. ومن هذا العمران ما يكون بدويا وهو الذي يكون في الضواحي والجبال وفي الحلل المنتجعة للقفار وأطراف الرمال، ومنه ما يكون حضريا، وهو الذي بالامصار والقرى والمدن والمدر (15) للاعتصام بها والتحصن بجدرانها. وله في كل هذه الاحوال أمور تعرض من حيث الاجتماع عروضا ذاتيا له، فلا جرم الحصر الكلام في هذا الكتاب في ستة فصول: الاجتماع عروضا ذاتيا له، فلا جرم الحصر الكلام في هذا الكتاب في ستة فصول: الاول هي العمران البشري على الجملة وأصنافه وقسطه من الأرض،

الثالث \_ في الدول والخلافة والملك وذكر المراتب السلطانية ؛

الوابع - في العمران الحضري والبلدان والامصار،

الخامس ـ في الصنائع والمعاش والكسب ووجوهه،

السادس \_ في العلوم واكتسابها وتعلمها.

وقد قدمت العمران البدوي لانه سابق على جميعها كما يتبين لك بعد، وكذا تقديم الملك على البلدان والامصار، واما تقديم المعاش فلأن المعاش ضروري طبيعي وتعلم

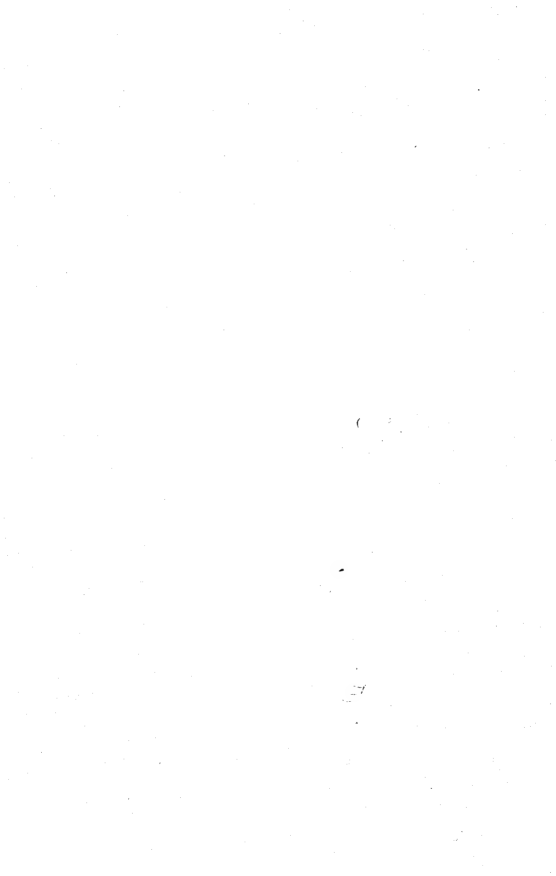
<sup>(13)</sup> يظهر أن هنا عبارة ساقطة من جميع النسخ لان الكلام غير مستقيم. وفي نسخة لجنة البيان العربي زيادة عبارة بين قوسين «ولا يشبه في ذلك».

<sup>(14)</sup> بمعنى الصقع او المدينة ولهذا صرفت. وجمعها: أمصار.

<sup>(15)</sup> يراد بأهل المدر : أهل القرى والامصار، والعرب تسمي القرية المدرة. ويقال ايضا للمدن والقرى : مدر (قاموس).

العلم كمالي أو حاجي، والطبيعة اقدم من الكمالي، وجعلت الصنائع مع الكسب لانها منه ببعض الوجوه ومن حيث العمران، كما يتبين لك بعد.

والله الموفق للصّواب والمعين عليه .



#### الباب الأول

## الفصــل الأول في العمران البشري على الجملة وفيه مقدمات الأولى : في أن الاجتماع للإنسان (أ) ضروري

ويعبر الحكماء عن هذا بقولهم: «الإنسان مدني بالطبع» أي لابد له من الاجتماع الذي هو (المدينة) في اصطلاحهم، وهو معنى العمران. وبيانه: ان الله سبحانه خلق الانسان وركبه على صورة لا يصح حياتها وبقاؤها الا بالغذاء وهداه الى التماسه بفطرته، وبما ركب فيه من القدرة على تحصيله. إلا أن قدرة الواحد من البشر قاصرة عن تحصيل حاجته من ذلك الغذاء، غير موفية له بمادة حياته منه. ولو فرضنا منه أقل ما يمكن فرضه وهو قوت يوم من الحنطة مثلا، فلا يحصل إلا بعلاج كثير من الطحن والعجن والطبخ. وكل واحد من هذه الاعمال الثلاثة يحتاج الى مواعين وآلات لا تتم الا بصناعات متعددة من حداد ونجار وفاخوري.

هب أنه يأكله حبا من/غير علاج، فهو أيضا يحتاج في تحصيله حبا الى أعال أخرى أكثر من هذه والزراعة والحصاد والدراس الذي يخرج الحب من غلاف السنبل. ويحتاج كل واحد من هذه الى آلات متعددة وصنائع كثيرة اكثر من الأولى بكثير. ويستحيل أن توفي بذلك كله او ببعضه قدرة الواحد؛ فلابد من اجتماع القدر الكثيرة من ابناء جنسه ليحصل القوت له ولهم، فيحصل بالتعاون قدر الكفاية من الحاجة لاكثر منهم بأضعاف.

وكذلك يحتاج كل واحد منهم أيضا في الدفاع عن نفسه الى الاستعانة بأبناء جنسه لأن الله سبحانه لما ركب الطباع في الحيوانات كلها، وقسم القدر بينها، جعل حظوظ

<sup>(1)</sup> في نسخة ع.ح.ز. الانساني.

<sup>(2)</sup> في نسخة ع ح . ز . المدنية .

كثير من الحيوانات العجم من القدرة أكمل من حظ الانسان فقدرة الفرس مثلا اعظم بكثير من قدرة الانسان، وكذا قدرة الحمار والثور، وقدرة الاسد والفيل أضعاف من قدرته. ولما كان العدوان طبيعيا في الحيوان جعل لكل واحد منها عضوا يختص بمدافعته ما يصل اليه من عادية غيره. وجعل للانسان عوضا من ذلك كله الفكر واليد. فاليد مهيئة للصنائع بخدمة الفكر، والصنائع تحصل له الآلات التي تنوب له عن الجوارح المعدة في سائر الحيوانات للدفاع، مثل الرماح التي تنوب عن القرون الناطحة والسيوف النائبة عن الجارحة، والتراس (3) النائبة عن البشرات الجاسية (4)، الى غير ذلك مما ذكره جالينوس في كتاب منافع الأعضاء.

فالواحد من البشر لا تقاوم قدرته قدرة واحد من الحيوانات العجم سيما المفترسة، فهو عاجز عن مدافعتها وحده بالجملة، ولا تني قدرته أيضا باستعمال الآلات المعدة للمدافعة لكثرتها، وكثرة الصنائع والمواعين المعدة لها، فلابد في ذلك كله من التعاون عليه بأبناء جنسه. وما لم يكن هذا التعاون فلا يحصل له قوت ولا غذاء، ولا تتم حياته، لما ركبه الله تعالى عليه من الحاجة الى الغذاء في حياته، ولا يحصل له ايضا دفاع عن نفسه لفقدان السلاح فيكون فريسة للحيوانات ويعاجله الهلاك عن مدى حياته، ويبطل نوع البشر، واذا كان التعاون حصل له القوت للغذاء والسلائح للمدافعة، وتمت حكمة الله في بقائه وحفظ نوعه. فإذن هذا الاجتماع ضروري للنوع الانساني، وإلا لم يكمل وجودهم، وما اراده الله من اعتمار العالم بهم واستخلافه إياهم. وهذا هو معنى العمران الذي جعلناه موضوعا لهذا العلم.

وفي هذا الكلام نوع اثبات للموضوع في فنه الذي هو موضوع له. وهذا وان لم يكن واجبا على صاحب الفن لما تقرر في الصناعة المنطقية انه ليس على صاحب علم اثبات الموضوع في ذلك العلم، فليس ايضا من الممنوعات عندهم فيكون اثباته من التبرعات والله الموفق بفضله.

ثم ان هذا الاجتماع اذا حصل للبشركما قررناه وتم عمران العالم بهم فلابد من وازع يدفع بعضهم عن بعض، لما في طباعهم الحيوانية من العدوان والظلم، وليست آلة السلاح التي جعلت دافعة لعدوان الحيوانات العجم عنهم كافية في دفع العدوان عنهم

<sup>(3)</sup> جمع ترس، بضم التاء، وهو ما يلبس على الجسم لاتقاء السهام والسيوف (قاموس).

<sup>(4)</sup> بمعنى الصلبة.

لانها موجودة لجميعهم فلابد من شيء آخر يدفع عدوان بعضهم عن بعض. ولا يكون من غيرهم لقصور جميع الحيوانات عن مداركهم والهاماتهم. فيكون ذلك الوازع واحدا منهم يكون له عليهم الغلبة والسلطان واليد القاهرة، حتى لا يصل احد الى غيره بعدوان، وهذا هو معنى الملك. وقد تبين لك بهذا انه خاصة للانسان طبيعية ولابد لهم منها. وقد يوجد في بعض الحيوانات العجم على ما ذكره الحكماء كما في النحل والجراد لما استقرىء فيها من الحكم والانقياد والاتباع لرئيس من اشخاصها متميز عنهم في خلقه وجثمانه، الا ان ذلك موجود لغير الانسان بمقتضى الفطرة والهداية لا بمقتضى الفكرة والسياسة : «أَعْطَى كُلِّ شَيْءٍ خُلْقَهُ ثُمَّ هَدَى».

وتزيد الفلاسفة على هذا البرهان حيث يحاولون اثبات النبوة بالدليل العقلي، وانها خاصة طبيعية للانسان فيقررون هذا البرهان الى غايته، وانه لابد للبشر من الحكم الوازع، ثم يقولون بعد ذلك، وذلك الحكم يكون بشرع مفروض من عند الله يأتي به واحد من البشر، وانه لابد ان يكون متميزا عنهم بما يودع الله فيه من خواص هدايته ليقع التسليم له والقبول منه، حتى يتم الحكم فيهم وعليهم من غير انكار ولا تزييف. وهذه القضية للحكماء غير برهانية كها تراه، اذ الوجود وحياة البشر قد تتم من دون ذلك بما يفرضه الحاكم لنفسه او بالعصبية التي يقتدر بها على قهرهم وحملهم على جادته. فاهل الكتاب والمتبعون للأنبياء قليلون بالنسبة الى المجوس الذين ليس لهم كتاب فانهم اكثر اهل العالم، ومع ذلك فقد كانت لهم الدول والآثار فضلا عن الحياة، وكذلك هي لهم لهذا العهد في الاقاليم المنحرفة في الشهال والجنوب. بخلاف حياة البشر فوضى دون وازع لهم البتة فإنه يمتنع. وبهذا يتبين لك غلطهم في وجوب النبوات، وأنه ليس بعقلي وانما مدركه الشرع كها هو مذهب السلف من الامة.

والله ولي التوفيق والهدايــة.

#### المقدمة الثانية

# في قسط العمران من الارض والاشارة الى بعض ما فيه من البحار<sup>(5)</sup> والانهار والأقاليم

اعلم أنه قد تبين في كتب الحكماء الناظرين في أحوال العالم أن شكل الأرض عروي، وأنها محفوفة بعنصر الماء كأنها عنبة طافية عليه. فانحسر الماء عن بعض جوانبها، أراد الله من تكوين الحيوانات فيها وعمرانها بالنوع البشري الذي له الحلافة على سائرها. وقد يتوهم من ذلك أن الماء تحت الارض وليس بصحيح، وإنما التحت الطبيعي قلب الأرض ووسط كرتها الذي هو مركزها، والكل يطلبه بما فيه من الثقل، وما عدا ذلك من جوانبها. وأما الماء المحيط بها فهو فوق الأرض. وإن قيل في شيء منها إنه تحت الأرض فبالإضافة الى جهة اخرى منه. وأما الذي انحسر عنه الماء من الأرض فهو النصف من سطح كرتها في شكل دائرة احاط العنصر المائي بها من جميع جهاتها فهو النصف من المحر المحيط، ويسمى أيضا لبلاية بتفخيم اللام الثانية، ويسمى أوقيانوس، أسماء أعجمية، ويقال له البحر الأخضر والأسود.

ثم إن هذا المنكشف من الأرض للعمران فيه القفار والخلاء أكثر من عمرانه والخالي من جهة الجنوب منه أكثر من جهة الشمال، وانما المعمور منه قطعة أميل الى الجانب الشمالي على شكل مسطح كروي ينتهي من جهة الجنوب الى خط الاستواء، ومن جهة الشمال الى خط كروي ووراءه الجبال الفاصلة بينه وبين الماء العنصري الذي بينها سد يأجوج ومأجوج. وهذه الجبال ماثلة الى جهة المشرق، وينتهي من المشرق والمغرب الى عنصر الماء ايضا بقطعتين من الدائرة المحيطة.

وهذا المنكشف من الارض قالوا هو مقدار النصف من الكرة أو أقل، والمعمور منه مقدار ربعه وهو المنقسم بالاقاليم السبعة. وخط الاستواء يقسم الارض بنصفين من المغرب الى المشرق وهو طول الارض واكبر خط في كرتها، كما أن منطقة فلك البروج ودائرة معدل النهار اكبر خط في الفلك، ومنطقة البروج منقسمة بثلثائة وستين

<sup>(5)</sup> ورد بالاصل في جميع النسخ، وكذا في طبعتنا القديمة عن الاصل لمختلف النسخ المطبوعة، الاشجار وهو تحريف. وفي النسخة الباريسية المخطوطة البحار، ولذلك اثبتناها هنا هكذا؛ لان البحث في هذه المقدمة مستفيض عن البحار ولا يكاد يكون للاشجار بها ذكر.

درجة، والدرجة من مسافة الارض خمسة وعشرون فرسخا، والفرسخ اثنا عشر الف ذراع في ثلاثة اميال لان الميل أربعة آلاف ذراع، والذراع أربعة وعشرون اصبعا، والاصبع ست حبات شعير مصفوفة ملصق بعضها الى بعض ظهرا لبطن، وبين دائرة معدل النهار التي تقسم الفلك بنصفين وتُسامتُ خطَّ الاستواء من الارض، وبين كل واحد من القطبين تسعون درجة، لكن العارة في الجهة الشهالية من خط الاستواء اربع وستون درجة والباقي منها خلاء لا عارة فيه لشدة البرد والجمود، كما كانت الجهة الجنوبية خلاء كلها لشدة الحركما نبين ذلك كله ان شاء الله تعالى.

ثم إن الخبرين عن هذا المعمور وحدوده وما فيه من الأمصار والمدن والجبال والبحار والأنهار والقفار والرمال مثل: بطليموس في كتاب الجغرافيا وصاحب كتاب «روجار» من بعده قسموا هذا المعمور بسبعة اقسام يسمونها الاقاليم السبعة بحدود وهمية بين المشرق والمغرب متساوية في العرض مختلفة في الطول، فالاقليم الاول أطول مما بعده وكذا الثاني الى آخرها، فيكون السابع اقصر لما اقتضاه وضع الدائرة الناشئة من انحسار الماء عن كرة الارض. وكل واحد من هذه الاقاليم عندهم منقسم بعشرة أجزاء من المغرب الى المشرق على التوالي. وفي كل جزء الخبر عن احواله واحوال عمرانه البحار.

#### البحسار

وذكروا أن هذا البحر المحيط يخرج منه من جهة المغرب في الاقليم الرابع البحر الرومي المعروف. ويبدأ في خليج متضايق في عرض اثني عشر ميلا او تحوها ما بين طنجة وطريف، ويسمى الزقاق، ثم يذهب مشرقا وينفسح الى عرض ستائة ميل، ونهايته في آخر الجزء الرابع من الاقليم الرابع على الف فرسخ وماثة وستين فرسخا من مبدئه، وعليه هنالك سواحل الشام. وعليه من جهة الجنوب سواحل المغرب، أولها طنجة عند الخليج، ثم افريقية (أ) ثم برقة الى الاسكندرية، ومن جهة الشمال سواحل

<sup>(6)</sup> كتاب (روجار) او «نزهة المشتاق في اختراق الافاق» الفه الشريف الادريسي للملك (روجار الثاني) ملك النرمان وصاحب صقلية.وكان الادريسي روادة طاف في بلاد الروم واليونان ومصر والمغرب وفرنسا وجزيرة بريطانيا. دعاه الملك (روجار) الى زيارة صقلية فرسم له ما عاينه من البلاد على كرة من فضة (قاموس «المنجد»).

<sup>(7)</sup> كانتُ تطلق في ذلك العهد على المغرب الادنى اي تونس وما اليها.

القسطنطينية عند الخليج ، ثم البنادقة ، ثم رومة ، ثم الافرنجة ، ثم الاندلس الى طريف عند الزقاق قبالة طنجة . ويسمى هذا البحر الرومي والشامي ، وفيه جزر كثيرة عامرة كبار مثل أقريطش وقبرص وصقلية وميورقة وسردانية ودانية .

قالوا: ويخرج منه في جهة الشهال بحران آخران من خليجين. أحدهما مسامت للقسطنطينية يبدأ من هذا البحر متضايقا في عرض رمية السهم ويمر ثلاثة بحار: فيتصل بالقسطنطينية ثم ينفسح في عرض أربعة اميال ويمر في جريه ستين ميلا، ويسمى خليج القسطنطينية، ثم يخرج من فوهة عرضها ستة اميال، فيمد بحر نيطش، وهو بحر ينحرف من هنالك في مذهبه الى ناحية الشرق فيمر بأرض هريقلية وينتهي الى بلاد الخزرية على ألف وثلثائة ميل من فوهته. وعليه من الجانبين امم من الروم والترك (وبرّجان) والروس. والبحر الثاني من خليجي هذا البحر الرومي وهو بحر البنادقة (الله المنادقة ، وينتهي الى بلاد البنادقة ، وينتهي الى بلاد البنادقة ، وينتهي الى بلاد انكلاية على الف ومائة ميل من مبدئه . وعلى حافتيه من البنادقة والروم وغيرهم أم ، ويسمى خليج البنادقة .

قالوا: وينساح من هذا البحر المحيط أيضا من الشرق وعلى ثلاث عشرة درجة في الشمال من خط الاستواء بحر عظيم متسع يمر الى الجنوب قليلا حتى ينتهي الى الاقليم الاول، ثم يمر فيه مغربا الى ان ينتهي في الجزء الخامس منه الى بلاد الحبشة والزنج والى بلاد باب المندب منه على اربعة آلاف فرسخ وخمسمائة فرسخ من مبدئه ويسمى البحر الصيني والهندي والحبشي<sup>(9)</sup>. وعليه من جهة الجنوب بلاد الزنج وبلاد بربر التي ذكرها امرؤ القيس في شعره وليسوا من البربر الذين هم قبائل المغرب، ثم بلد مقدشو، ثم بلد سفالة، وأرض الواق واق، وأمم أخرى ليس بعدهم الا القفار والخلاء. وعليه من جهة الشمال الصين من عند مبدئه ثم الهند ثم السند، ثم سواحل اليمن من الأحقاف وزبيد وغيرها، ثم بلاد الزنج عند نهايته وبعدهم الحبشة .

قالوا: ويخرج من هذا البحر الحبشي بحران آخران أحدهما يخرج من نهايته عند باب المندب فيبدأ متضايقا، ثم يمر مستبحرا الى ناحية الشمال ومغربا قليلا الى أن ينتهي الى مدينة القُلْزم في الجزء الخامس من الاقليم الثاني على ألف وأربعائة ميل من مبدئه،

<sup>(8)</sup> هو بحر الادرياتيك نسبة الى شعوب البنادقة الذين توطنوا على سواحله، ودعوا بنادقة نسبة الى مدينة البندقية (فينيسيا).

<sup>(9)</sup> هو المحيط الهندي.

ويسمى بحر القازم وبحر السويس<sup>(10)</sup>، وبينه وبين فسطاط مصر من هنالك ثلاث مراحل. وعليه من جهة الشرق سواحل اليمن ثم الحجاز وجدة ثم مدين و إيلة وفاران عند نهايته ، ومن جهة الغرب سواحل الصعيد وعيذاب وسواكن (زالغ) ، ثم بلاد الحبشة عند مبدئه وآخره عند القلزم يسامت البحر الرومي عند العريش، وبينها نحو ست مراحل. ومازال الملوك في الاسلام وقبله يرومون خرق ما بينها ولم يتم ذلك<sup>(11)</sup>.

والبحر الثاني من هذا البحر الحبشي و يسمى الخليج الأخضر (12) يحرج ما بين بلاد السند والاحقاف من اليمن وعمر الى ناحية الشهال معزبا قليلا الى ان ينتهي الى الآبلة من سواحل البصرة في الجزء السادس من الاقليم الثاني على اربعائة فرسخ واربعين فرسخا من مبدئه ويسمى بحر فارس، وعليه من جهة الشرق سواحل السند ومكران وكرمان وفارس والأبلة عند نهايته من جهة الغرب سواحل البحرين واليمامة وعان والشّخر، والاحقاف عند مبدئه ، وفيما بين بحر فارس والقلزم (هي) جزيرة العرب كأنها (دخلة) من البر في البحر يحيط بها البحر الحبشي من الجنوب وبحر القلزم من الغرب وبحر فارس من الشرق وتفضي الى العراق فيما بين الشام والبصرة على ألف وخمسمائة ميل بينهما وهنالك الكوفة والقادسية وبغداد وايوان كسرى والحيرة. ووراء ذلك أمم الأعاجم من الترك والمخرد وغيرهم. وفي جزيرة العرب بلاد الحجاز في جهة الغرب منها، وبلاد اليمامة والبحرين وعان جهة الشرق منها وبلاد اليمن في جهة الجنوب منها وسواحله على البحر والحبشي.

قالوا: وفي هذا المعمور بحر آخر منقطع (عن)سائر البحار في ناحية الشمال وبأرض الديلم يسمى بحر جرجان وطبرستان، طوله ألف ميل في عرض ستمائة ميل في غربيه

<sup>(10)</sup> هو البحر الاحمر.

<sup>(11)</sup> هنا شرح للدكتور على عبد الواحد وافي في طبعة دار «لجنة البيان العربي» ننقلها بنصها «تم ذلك بعد وفاة ابن خلدون بنحو اربعة قرون ونصف قرن عن طريق قناة السويس. وكلام ابن خلدون يدل على ان توصيل هذين البحرين احدهما بالآخر مشروع قديم فكر فيه الملوك في الاسلام ومن قبل الاسلام. وفي الحق ان تاريخه يبدأ من العهد الفرعوني نفسه ويقال ان اول ملك من الفراعنة فكر في حفر القناة هو سنوسرت الثالث الذي يفكر اولياء الامور في مصر الآن في اقامة تمثال له في بور سعيد.

<sup>(12)</sup> هو الخليج الفارسي.

أَذْرَبَيْجَانَ والديلم ، وفي شرقيه أرض الترك وخوارزم ، وفي جنوبيه طبرستان وفي شماليّه أرض الخزر واللان.

هذه جملة البحار المشهورة التي ذكرها اهل الجغرافيا.

#### الانهار

قالوا: وفي هذا الجزء المعمور انهاركثيرة أعظمها أربعة أنهار وهي النيل والفرات ودجلة ونهر بلخ المسمى جيحون.

فأما النيل فمبدؤه من جبل عظيم وراء خط الاستواء بستة عشر درجة على سمت الجزء الرابع من الاقليم الاول، ويسمى جبل القمر ولا يعلم في الارض جبل أعلى منه تخرج منه عيون كثيرة فيصب بعضها في بحيرة هناك، و (بعض) في أخرى ثم تخرج انهار من البحيرتين فتصب كلها في بحيرة واحدة عند خط الاستواء على عشر مراحل من الجبل، ويخرج من هذه البحيرة نهران، يذهب أحدهما الى ناحية الشهال على سمته، ويمر ببلاد النوبة ثم بلاد مصر فإذا جاوزها تشعب في شعب متقاربة يسمى كل منها خليجا، وتصب كلها في البحر الرومي عند الاسكندرية، ويسمى نيل مصر، وعليه الصعيد من شرقية، والواحات من غربيه. ويذهب الآخر منعطفا الى (الغرب) ثم يمر على سمته الى ان يصب في البحر المحيط وهو (نيل) السودان واممهم كلها على ضفتيه.

وأما الفرات فمبدؤه من بلاد أرمينية في الجزء السادس من الاقليم الخامس، ويمر جنوبا في أرض الروم وملطية الى منبج، ثم يمر بصفين ثم بالرقة، ثم بالكوفة الى ان ينتهي الى البطحاء التي بين البصرة وواسط، ومن هناك يصب في البحر الحبشي وتنجل اليه في طريقه انهار كثيرة و (تخرج) منه انهار اخرى تصب في دجلة.

واما دجلة فمبدؤه عين ببلاد خلاط من أرمينية أيضا، وتمر على سمت الجنوب بالموصل واذربيجان وبغداد الى واسط فتتفرق الى خلجان كلها تصب في بحيرة البصرة وتفضي الى بحر فارس وهو في الشرق (عن) يمين الفرات ، وينجلب اليه انهار كثيرة عظيمة من كل جانب ، وفيا بين الفرات ودجلة من اولـه جزيـرة الموصل قبالة الشام من عدوتي الفرات، وقبالة اذربيجان من عدوة دجلة.

وأما نهر جيحون فمبدؤه من بلخ في الجزء الثامن من الاقليم الثالث من عيون هناك كثيرة، وتنجلب اليه أنهار عظام، ويذهب من الجنوب الى الشمال فيمر ببلاد خراسان ويخرج منها الى بلاد خوارزم في الجزء الثامن من الإقليم الخامس فيصب في بحيرة

الجرجانية التي بأسفل مدينتها، وهي مسيرة شهر في مثله، واليها ينصب نهر فرغانة والشاش الآتي من بلاد الترك. وعلى غربي نهر جيحون بلاد خراسان وخوارزم، وعلى شرقيّه بلاد بخارى وترمذ وسمرقند. ومن هنالك الى ما وراءه بلاد الترك وفرغانة والمخرجية وامم الاعلجم.

وقد ذكر ذلك كُله بطليموس في كتابه، والشريف في كتاب «روجار»، وصوروا في الجغرافيا جميع ما في المعمور من الجبال والبحار والأودية، واستوفوا من ذلك ما لا حاجة لنا به لطوله، ولان عنايتنا في الاكثر انما هي بالمغرب الذي هو وطن البربر وبالأوطان التي للعرب من المشرق(١٤) والله الموفق.

#### تكملة لهذه المقدمة الثانية في ان الربع الشهالي من الأرض اكثر عمرانا من الربع الجنوبي وذكر السبب في ذلك

ونحن نرى بالمشاهدة والاخبار المتواترة ان الاول والثاني من الاقاليم المعمورة أقل عمرانا مما بعدهما، وما وجد من عمرانه فيتخلله الخلاء والقفار والرمال، والبحر الهندي الذي في الشرق منها، وامم هذين الاقليمين وأناسيهما ليست لهم الكثرة البالغة، وامصاره ومدنه كذلك. والثالث والرابع وما بعدهما بخلاف ذلك. فالقفار فيها قليلة والرمال كذلك أو معدومة، واممها واناسيها تجوز الحد من الكثرة، وامصارها ومدنها تجاوز الحد عددا، والعمران فيها مندرج ما بين الثالث والسادس والجنوب خلاء كله. وقد ذكر كثير من الحكماء ان ذلك لافراط الحر وقلة ميل الشمس فيها عن سمت الرؤوس. فلنوضح ذلك ببرهانه ليتبين منه سبب كثرة العارة فيا بين الثالث والرابع من جانب الشهال الى الخامس والسابع فنقول:

ان قطبي الفلك الجنوبي والشهالي اذاكانا على الافق، فهنالك دائرة عظيمة تقسم الفلك بنصفين هي اعظم الدوائر المارة من المشرق الى المغرب، وتسمى دائرة معدل النهار. وقد تبين في موضعه من الهيئة ان الفلك الاعلى متحرك من المشرق الى المغرب حركة يومية يحرك بها سائر الافلاك التي في جوفه (قسرا) وهذه الحركة محسوسة. وكذلك

<sup>(13)</sup> كان من الواجب حذف هذه الجملة بعد ان استوفى البحث عن جميع اقطار المعمور التي كانت معروفة في ذلك العهد، ولكنه غفل عن محوها فظلت مثبتة في جميع النسخ.

تبين أن للكواكب في افلاكها حركة مخالفة لهذه الحركة وهي من المغرب الى المشرق. وتختلف آمادها باختلاف حركة الكواكب في السرعة والبطء. وممرات هذه الكواكب في افلاكها توازيها كلها دائرة عظيمة من الفلك الاعلى تقسمه بنصفين، وهي دائرة فلك البروج منقسمة باثني عشر برجا. وهي على ما تبين في موضعه مقاطعة لدائرة معدل النهار على نقطتين متقابلتين من البروج هما أول الحمل وأول الميزان فتقسمها دائرة معدل النهار الى الشهال وهو من اول الحمل النهار الى الشهال وهو من اول الحمل الى آخر السنبلة، ونصف مائل عنه الى الجنوب وهو من اول الميزان الى آخر الحوت. واذا وقع القطبان على الافق في جميع نواحي الارض كان على سطح الارض خط واحد يسامت دائرة معدل (النهار) ، حينئذ يمر من المغرب الى المشرق ويسمى خط الاستواء.

ووقع هذا الخط بالرصد على ما زعموا في مبدإ الإقليم الأول من الأقاليم السبعة، والعمران كله في الجهة الشمالية عنه. والقطب الشمالي يرتفع عن آفاق هذا المعمور بالتدريج الى ان ينتهي ارتفاعه الى اربع وستين درجة، وهنالك ينقطع العمران وهو آخر الإقليم السابع. واذا ارتفع على الافق تسعين درجة وهي التي بين القطب ودائرة معدل النهار، صار القطب على سمت الرؤوس وصارت دائرة معدل النهار على الافق، وبقيت ستة من البروج فوق الافق وهي الشالية، وستة تحت الأفق وهي الجنوبية، والعارة فما بين الاربعة والستين الى التسعين ممتنعة لان الحر والبرد حينئذ لا يحصلان ممتزجين لبعد الزمان بينها، فلا يحصل التكوين. فاذا الشمس تسامت الرؤوس على خط الاستواء في رأس الحمل والميزان، ثم تميل عن المسامتة الى رأس السرطان ورأس الجدي،ويكون نهاية ميلها عن دائرة معدل النهار ازبعا وعشرين درجة. ثم اذا ارتفع القطب الشمالي عن الافق مالت دائرة معدل النهار عن سمت الرؤوس بمقدار ارتفاعه، وانخفض القطب الجنوبي كذلك بمقدار متساو في الثلاثة، وهو المسمى عند اهل المواقيت عرض البلد. واذا مالت دائرة معدل النهار عن سمت الرؤوس علت عليها البروج الشالية مندرجة في مقدار علوها الى رأس السرطان، وانخفضت البروج الجنوبية من الافق كذلك الى رأس الجدي، لانحرافها الى الجانبين في افق الاستواءكما قلناه. فلا يزال الافق الشمالي يرتفع حتى يصير أبعد الشمالية وهو راس السرطان في سمت الرؤوس، وذلك حيث يكون عرض البلد أربعا وعشرين في الحجاز وما يليه. وهذا هو الميل الذي اذا مال رأس السرطان عن معدل النهار في أفق الاستواء ارتفع بارتفاع القطب الشمالي حتى صار مسامتا.

فاذا ارتفع القطب أكثر من أربع وعشرين نزلت الشمس عن المسامتة، ولا تزال في انخفاض الى ان يكون ارتفاع القطب اربعا وستين، ويكون انخفاض الشمس عن المسامتة كذلك. وانخفاض القطب الجنوبي عن الافق مثلها، فينقطع التكوين لافراط البرد والجمد وطول زمانه غير ممتزج بالحر. ثم ان الشمس عند المسامتة وما يقاربها تبعث الاشعة على الارض على زوايا قائمة وفيا دون المسامتة على زوايا منفرجة وحادة. واذا كانت زوايا الاشعة قائمة عظم الضوء وانتشر بخلافه في المنفرجة والحادة. فلهذا يكون الحر عند المسامتة وما يقرب منها اكثر منه فيا بعد، لان الضوء سبب الحر والتسخين.

ثم ان المسامتة في خط الاستواء تكون مرتين في السنة عند نقطتي الحمل والميزان واذا مالت فغير بعيد. ولا يكاد الحر يعتدل في آخر ميلها عند رأس السرطان والجدي الا إن صعدت الى المسامتة فتبتى الاشعة القائمة الزوايا تلح على ذلك الافق ويطول مكثها أو يدوم، فيشتعل الهواء حرارة ويفرط في شدتها.

وكذا ما دامت الشمس تسامت مرتين فيا بعد خط الاستواء الى عرض أربع وعشرين فان الأشعة ملحة على الافق في ذلك بقريب من الحاحها في خط الاستواء، وافراط الحريفعل في الهواء تجفيفا ويبسا يمنع من التكوين، لانه اذا أفرط الحرجفت المياه والرطوبات، وفسد التكوين في المعدن والحيوان والنبات، اذ التكوين لا يكون الا بالرطوبة. ثم اذا مال راس السرطان عن سمت الرؤوس في عرض خمس وعشرين فما بعده نزلت الشمس عن المسامتة فيصير الحرالي الاعتدال أو يميل عنه ميلا قليلا، فيكون التكوين ويتزايد على التدريج الى ان يفرط البرد في شدته لقلة الضوء وكون الاشعة منفرجة الزوايا فينقص التكوين ويفسد. الا أن فساد التكوين من جهة شدة الجرأعظم منه من جهة شدة البرد، لأن الحرأسرع تأثيرا في التجفيف من تأثير البرد في الحمد. فلذلك كان العمران في الاقليم الأول والثاني قليلا، وفي الثالث والرابع الحر، وأن كيفية البرد لا تؤثر عند أولها في فساد التكوين كما يفعل الحراذ لا تجفيف فيها الحر، وأن كيفية البرد لا تؤثر عند أولها في فساد التكوين كما يفعل الحراذ لا تجفيف فيها المرء الشمالي أكثر وأوفر والله أعلم.

ومن هنا أخذ الحكماء خلاء خط الاستواء وما وراءه. وأورد (14) عليهم أنه معمور بالمشاهدة والاخبار المتواترة. فكيف يتم البرهان على ذلك؟ والظاهر أنهم لم يريدوا امتناع العمران فيه بالكلية انما أذاهم البرهان الى أن فساد التكوين فيه قوي بإفراط الحر، والعمران فيه إما ممتنع او ممكن أقلي. وهو كذلك، فإن خط الاستواء والذي وراءه وإن كان فيه عمران كما نقل فهو قليل جدا. وقد زعم ابن رشد ان خط الاستواء معتدل وان ما وراءه في الجنوب بمثابة ما وراءه في الشمال فيعمر منه ما عمر من هذا. والذي قاله غير ممتنع من جهة فساد التكوين، وانما امتنع فيما وراء خط الاستواء في الجنوب، من جهة ان العنصر المائي غمر وجه الأرض هنالك الى الحد الذي كان مقابله من الجهة الشمالية قابلا للتكوين (15). ولما امتنع المعتدل لغلبة الماء تبعه ما سواه، لان العمران متدرج ويأخذ في التدريج من جهة الوجود لا من جهة الامتناع. واما القول بامتناعه في خط الاستواء فيرده النقل المتواتر والله اعلم.

ولنرسم بعد هذا الكلام صورة الجغرافياكها رسمها صاحب كتاب «روجار» ثم نأخذ في تفصيل الكلام عليها ... الخ.

# تفصيل الكلام على بدء الجغرافيا

وهو على نوعين مفصل ومجمل، فالمفصل هو الكلام في بلدان هذا المعمور وجباله وبحاره وأنهاره واحدا واحدا، وسيأتي في الفصل بعد هذا، وأما المجمل فالكلام في انقسام المعمور بالاقاليم السبعة وما حصل فيها من التباين بارتفاع القطب الشهالي وانخفاض الجنوبي، وبعد الشمس عن دائرة معدل النهار من الابعاد المتساوية التي تسمى عروضا، وذكر عروضها وساعات نهارها وهو الذي تضمنه هذا الفصل.

فلنأخذ في بيانه وقد تقدم لنا ان الأرض طافية على الماء العنصري كالعنبة، فانكشف لذلك بعضها بحكمة الله في العمران والتكوين العنصري؛ فيقال إن هذا المنكشف وهو النصف من سطح الأرض فالمعمور منه ربعه والباقي خراب، وقيل

<sup>(14)</sup> أورد عليه الخبر. قصه (قاموس).

<sup>(15)</sup> جاء كشف استراليا وامريكا والقسم الواقع جنوب خط الاستواء من افريقيا مؤيدا لرأي ابن رشد، ومبينا فساد ماكان يعتقد حينئذ من قلة العمران جنوب خط الاستواء. (نقلا عن «طبعة لجنة البيان العربي»).

المعمور سدسه فقط، فالخلاف من هذا المنكشف في جهتي الجنوب والشمال، والعمران بينها متصل من المغرب الى المشرق، وليس بينه وبين البحر من الجهتين خلاء.

قالوا: وفيه خط وهمي يمر من المغرب الى المشرق مسامتًا لدائرة معدل النهار حيث يكون قطبا الفلك على الافق وهو اول العمران الى ما بعده من الشمال. وقال بطليموس: بل بعده في جهة الجنوب عمران وقدره بعرض البلد كما يأتي. وعند السحاق بن الحسن الخازني، ان وراء الاقليم السابع عمرانا آخر، وقدره بعرض بلده كما يذكر، وهو من أئمة هذه الصناعة.

ثم ان الحكماء قديما قسموا هذا المعمور في جهة الشمال بالاقاليم السبعة بخطوط وهمية أخذوها من الغرب الى الشرق،وعروضها مختلفة عندهم كما يأتي تفصيله.

فالإقليم الاول منها مار مع خط الاستواء من جهة شهالية،وليس في جنوبه الا تلك العهارة التي اشار اليها بطليموس، وبعدها القفار والرمال الى دائرة الماء المسهاة بالبحر المحيط. ويليه من جهة شهاله الاقليم الثاني كذلك ثم الثالث ثم الرابع والخامس والسادس والسابع وهو آخر العمران في جهة الشهال،وليس وراءه الا الحلاء والقفار الى البحر المحيط ايضا. الا ان الحلاء في جهة الجنوب اكثر منه في جهة الشهال بكثير. واما عروض هذه الاقاليم وساعات نهارها فاعلم ان قطبي الفلك يكونان في خط الاستواء على الافق من غربه الى شرقه، والشمس تسايت رؤوس اهله فإذا بعد العمران الى جهة الشهال ارتفع القطب الشهالي قليلا وانحفض الجنوبي مثله، وبعدت الشمس عن دائرة معدل النهار الى سمته بمثل ذلك، وصارت هذه الابعاد الثلاثة متساوية كما هو معروف، يسمى كل واحد منها عرض البلد كما هو معروف عند اهل المواقيت.

وقد اختلف الناس في مقدار هذه العروض ومقدارها في الاقاليم، فالذي عند بطليموس ان عرض المعمور كله سبع وسبعون درجة ونصف درجة. فعرض المعمور خلف خط الاستواء الى الجنوب منها احدى عشرة درجة وست وستسون درجة ونصف هي عروض الاقاليم الشهالية الى آخرها. فعرض الاقليم الاول منها عنده ست عشرة درجة، والثاني عشرون، والثالث سبع وعشرون، والرابع ثلاث وثلاثون، والحامس ثلاث واربعون، والسابع ثمان واربعون.

ثم قدر الدرجة في الفلك بستة وستين ميلا وثلثي ميل من مسافة الارض، فتكون اميال الاقليم الأول ما بين الجنوب والشمال ألف ميل وسبعة وستين ميلاً، وأميال الاقليم الثاني معه الف ميل معها ثلاثمائة ميل وثلاثة وثلاثين ميلا، واميال الثالث معها الفا ميل وسبعائة وتسعين، والرابع معها الفين ومائة وخمسة وثمانين، والخامس الفين وخمسائة وعشرين، والسادس الفين وثمانمائة واربعين، والسابع ثلاثة آلاف ومائة وخمسين.

ثم ان ازمنة الليل والنهار تتفاوت في هذه الاقاليم بسبب ميل الشمس عن دائرة معدل النهار وارتفاع القطب الشهالي عن آفاقها، فيتفاوت قوس النهار والليل لذلك. وينتهي أطول الليل والنهار في آخر الاقليم الاول عند حلول الشمس برأس الجدي لليل، وبرأس السرطان للنهار. كل واحد منها عند بطلميوس الى ثنتي عشرة ساعة ونصف، وينتهيان في آخر الإقليم الثالث الى ثلاث عشرة ساعة، وفي آخر الإقليم الثالث الى ثلاث عشرة ساعة ونصف، وفي آخر الرابع الى اربع عشرة ساعة، وفي آخر الخامس بزيادة نصف ساعة، وفي آخر السادس الى خمس عشرة ساعة،وفي آخر السابع بزيادة نصف ساعة، وبيق للأقصر من النهار والليل ما يبقى بعد هذه الاعداد من جملة اربعة وعشرين، الساعات الزمنية لمجموع الليل والنهار، وهو دورة الفلك الكاملة فيكون تفاوت هذه الاقاليم في الاطول من ليلها ونهارها بنصف ساعة لكل اقليم، تتزيد من اوله في ناحية المجنوب الى آخره في ناحية الشهال موزعة على اجزاء هذا البعد.

وعند اسحاق بن الحسن الخازني ان عرض العمران الذي وراء خط الاستواء ست عشرة درجة، وخمس وعشرون دقيقة، وأطول ليله ونهاره ثلاث عشرة، وعرض الإقليم الاول وساعاته مثل الذي وراء خط الاستواء،وعرض الاقليم الثاني أربع وعشرون درجة وساعاته عند آخره ثلاث عشرة ساعة ونصف درجة، وعرض الثالث ثلاثون وساعاته اربع عشرة ساعة، وعرض الرابع ست وثلاثون درجة،وساعاته اربع عشرة ساعة ونصف، وعرض الخامس احدى واربعون درجة،وساعاته خمس عشرة ساعة ونصف، ساعة. وعرض السادس خمس وأربعون درجة،وساعاته خمس عشرة ساعة ونصف، وعرض السابع ثمان واربعون درجة ونصف، وساعاته ست عشرة ساعة. ثم ينتهي عرض العمران وراء السابع من عند آخره الى ثلاث وستين درجة،وساعاته الى عشرين ساعة.

وعند غير اسحاق الخازني من ائمة هذا الشأن أن عرض الذي وراء خط الاستواء ست عشرة درجة وسبع وعشرون دقيقة، وعرض الاقليم الاول عشرون درجة وخمس عشرة دقيقة، والثالث عشرة دقيقة، والثالث ثلاث وثلاثون درجة وعشرون درجة وثلاث عشرة دقيقة، والثالث ثلاث وثلاثون درجة وعشرون دقيقة، والرابع ثمان وثلاثون درجة ونصف درجة، والخامس ثلاث واربعون درجة واربعون دقيقة، والسادس سبع وأربعون درجة وخمسون دقيقة، والسابع احدى وخمسون دقيقة، والسابع احدى وخمسون درجة وثلاث وخمسون درجة وثلاث وخمسون درجة وثلاث وخمسون درجة وثلاث وخمسون درجة وشعون درجة وشعون درجة وثلاث

وعند ابي جعفر الخازني من ائمتهم أيضا : أن عرض الإقليم الاول من درجة الى عشرين وثلاث عشرة دقيقة، والثاني الى سبع وعشرين وثلاث عشرة دقيقة، والثالث الى ثلاث وثلاثين وتلاثين وثلاث وعشرين دقيقة، والرابع الى ثمان وثلاثين وثلاث وعشرين دقيقة، والحامس الى اثنتين واربعين وثمان وخمسين دقيقة، والسادس الى سبع واربعين ودقيقتين، والسابع الى خمسين وخمس وأربعين دقيقة.

هذا ما حضرني من اختلافهم في العروض والاميال لهذه الاقاليم والله خلق كل شيء فقدّره تقديراً]. (16)

والمتكلمون على هذه الجغرافيا قسمواكل واحد من هذه الاقاليم السبعة في طوله من المغرب الى المشرق بعشرة اجزاء متساوية، ويذكرون مااشتمل عليه كل جزء منها من البلدان والامصار والجبال والانهار والمسافات بينها في المسالك. ونحن الآن نوجز القول في ذلك ، ونذكر مشاهير البلدان والانهار والبحار في كل جزء منها، ونحاذي بذلك ما وقع في كتاب (نزهة المشتاق) الذي الفه العلوي الادريسي الحمودي للك صقلية من الافرنج، وهو «روجار بن روجار» عندما كان نازلا عليه بصقلية بعد خروج (سلفه) من امارة مالقة . وكان تأليفه للكتاب في منتصف المائة السادسة . وجمع له كتبا جمة للمسعودي وابن خرداذيه والحوقلي (والعذري) واسحق المنجم وبطليموس وغيرهم.

ونبدأ منها بالاقليم الاول الى آخرها. والله سبحانه وتعالى يعصمنا بمنه وفضله.

<sup>(16)</sup> هذا النص يوجد فقط في م. مونتاي، اما في نسخة دار الكتاب فاننا وجدنا نصا جد مختصر مغاير تماما لما اثبتناه.

# الاقلم الأول

وفيه من جهة غربيِّهِ الجزائرُ الخالدات التي منها بدأ بطليموس يأخذ أطوال البلاد.َ وليست في بسيط الإقليم، و إنما هي في البحر المحيط، جزر متكثرة أكبرها وأشهرها ثلاثة، ويقال إنها معمورة. وقد بلغنا ان سفائن من الافرنج مرت بها في أواسط هذه المائة وقاتلوهم،فغنموا منهم وسبوا وباعوا بعض أسراهم بسواحل المغرب الأقصى، وصاروا الى خدمة السلطان. فلما تعلموا اللسان العربي اخبروا عن حال جزائرهم. وانهم يحتفرون الأرض للزراعة بالقرون، وأن الحديد مفقود بأرضهم، وعيشهم من الشعير ، وماشيتهم المعز ، وقتالهم بالحجارة يرمونها الى خلف ، وعبادتهم السجود للشمس اذا طلعت، ولا يعرفون دينا ولم تبلغهم دعوة. ولا يوقف على مكان هذه الجزائر الا بالعثور لا بالقصد اليها، لأن سفر السفن في البحر إنما هو بالرياح، ومعرفة جهات مهابها، و إلى أين يوصل اذا مرت على الاستقامة،من البلاد التي في ممر ذلك المهب. واذا اختلف المهب،وعلم حيث يوصل على الاستقامة؛حوذي به القلع محاذاة يحمل السفينة بها على قوانين في ذلك محصلة عند النواتية(١٦) والملاحين الدين هم رؤساء السفن في البحر. والبلاد التي في حافات البحر الرومي وفي عدوته مكتوبة،كلها في صحيفة على شكل ما هي عليه في الوجود، وفي وضعها في سواحل البحر على ترتيبها، ومهاب الرياح وممراتها على اختلافها مرسوم معها في تلك الصحيفة، ويسمونها الكنباص، وعليها يعتمدون في اسفارهم. وهذاكله مفقود في البحر المحيط؛ فلذلك لا تلج فيه السفن لأنها إن غابت عن مرأى السواحل فقلٌ أن تهتدي الى الرجوع اليها، مع ما ينعقد في جو هذا البحر وعلى سطح مائه من الأبخرة المانعة للسفن في مسيرها، وهي لبعدها لا تدركها أضواء الشمس المنعكسة من سطح الأرض فتحللها. فلذلك عسر الاهتداء إليها وصعب الوقوف على خبرها.

وأما الجزء الاول من هذا الاقليم ففيه مصب النيل الآئي من مبدئه عند جبل القمر كما ذكرناه، ويسمى نيل السودان. ويذهب الى البحر المحيط فيصب فيه عند جزيرة أوليك. وعلى هذا النيل مدينة سلا وتكرور وغانة، وكلها لهذا العهد في مملكة ملك «مالي» من أمم السودان. وإلى بلادهم تسافر تجار المغرب الأقصى، وبالقرب منها من

<sup>(17)</sup> كذا في جميع النسخ، وهي كلمة عامية، وفصيحها النواتي جمع نوتي، وهو الملاح يشتغل في السفينة.

شاليها بلاد لمتونة وسائر طوائف الملثمين، ومفاوز يجولون فيها. وفي جنوبي هذا النيل قوم من السودان يقال لهم (لملم) وهم كفار، ويكتوون في وجوههم واصداغهم، وأهل غانة والتكرور يغيرون عليهم ويسبونهم ويبيعونهم للتجار فيجلبونهم الى المغرب، وكلهم عامة رقيقهم. وليس وراءهم في الجنوب عمران يعتبر الا اناسي اقرب الى الحيوان العجم من الناطق، يسكنون الفيافي والكهوف وياكلون العشب والحبوب غير مهيأة، وربما يأكل بعضهم بعضا، وليسوا في عداد البشر. وفواكه بلاد السودان كلها من قصور صحراء المغرب مثل توات وتكدرارين ووركلان. فكان في غانة فيا يقال ملك ودولة لقوم من العلويين يعرفون ببني صالح. وقال صاحب كتاب «روجار» انه صالح بن عبد الله بن حسن بن الحسن، ولا يعرف صالح هذا في ولد عبد الله بن حسن. وقد ذهبت هذه الدولة لهذا العهد وصارت غانة لسلطان «مالي».

وفي شرقي هذا البلد في الجزء الثالث من هذا الاقليم بلد «كوكو»،على نهرينبع من بعض الجبال هنالك. ويمر مغربا فيغوص في رمال الجزء الثاني. وكان ملك كوكو قائما بنفسه، ثم استولى عليها سلطان «مالي» واصبحت في مملكته، وخربت لهذا العهد من الجل فتنة وقعت هناك نذكرها عند ذكر دولة «مالي» في محلها من تاريخ البربر. وفي جنوبي بلد «كوكو » بلاد كانم من امم السودان . وبعدهم ونغاره على ضفة النيل من شماليه.

وفي شرقي بلاد ونغاره وكاتم بلاد زغاوة وتاجرة المتصلة بأرض النوبة في الجزء الرابع من هذا الاقليم. وفيه يمر نيل مصر ذاهبا من مبدئه عند خط الاستواء الى البحر الروميي في الشمال . مخرج هدا النيل من جبل القمر الذي فوق خط الاستواء بست عشرة درجة. واختلفوا في ضبط هذه اللفظة، فضبطها بعضهم بفتح القاف والميم نسبة الى قمر السماء لشدة بياضه وكثرة ضوئه، وفي كتاب المشترك لياقوت بضم القاف وسكون الميم نسبة الى قوم من اهل الهند، وكذا ضبطه ابن سعيد. فيخرج من هذا الجبل عشر عيون تجتمع كل خمسة منها في بحيرة، وبينها ستة اميال.

ويخرج من كل واحدة من البحيرتين ثلاثة انهار تجتمع كلها في بطيحة واحدة، في اسفلها جبل معترض يشق البحيرة من ناحية الشهال. وينقسم ماؤها بقسمين : فيمر الغربي منه الى بلاد السودان مغربا حتى يصب في البحر المحيط، ويخرج الشرقي منه ذاهبا الى الشهال على بلاد الحبشة والنوبة وفها بينها، وينقسم في أعلى أرض مصر،

فيصب ثلاثة من جداوله في البحر الرومي عند الاسكندرية ورشيد ودمياط، ويصب واحد في بحيرة ملحة قبل ان يتصل بالبحر في وسط هذا الاقليم الاول.

وعلى هذا النيل بلاد النوبة والحبشة وبعض بلاد الواحات الى أسوان وحاضرة بلاد النوبة مدينة دنقلة، وهي في غربي هذا النيل وبعدها علوة وبلاق<sup>(8)</sup>. وبعدهما جبل الجنادل على ستة مراحل من بلاق في الشهال، وهو جبل عال من جهة مصر ومنخفض من جهة النوبة،فينفذ فيه النيل ويصب في مهوى بعيد صبا هائلا، فلا يمكن ان تسلكه المراكب، بل يحوّل الوسق من مراكب السودان فيحمل على الظهر الى بلد اسوان قاعدة الصعيد، وكذا وسق مراكب الصعيد الى فوق الجنادل. وبين الجنادل واسوان اثنتا عشرة مرحلة، والواحات في غريبها عدوة النيل وهي الآن خراب وبها آثار العارة القديمة.

وفي وسط الاقليم في الجزء الخامس منه بلاد الحبشة على واد يأتي من وراء خط الاستواء (ويمر قبالة مقدشر الى جنوب البحر الهندي) ذاهبا الى أرض النوبة ، فيصب هناك في النيل الهابط الى مصر. وقد وهم فيه كثير من الناس وزعموا انه من نيل القمر. وبطليموس ذكره في كتاب الجغرافيا وذكر انه ليس من هذا النيل، والى وسط هذا الاقليم في الجزء الخامس ينتهي بحر الهند الذي يدخل من ناحية الصين و يغمر عامة هذا الاقليم الى هذا الجزء الخامس، فلا يبقى فيه عمران الا ماكان في الجزائر التي في داخله، وهي متعددة يقال تنتهي الى ألف جزيرة ،أو فيا على سواحله الجنوبية وهي آخر المعمور في الجنوب، أو فيا على سواحله من جهة الشمال. وليس منها في هذا الاقليم الاول الا طرف من بلاد الصين في جهة الشرق وفي بلاد اليمن.

وفي الجزء السادس من هذا الاقليم فيما بين البحرين الهابطين من هذا البحر الهندي الى جهة الشمال. وهما بحر قلزم وبحر فارس وفيما بينهما جزيرة العرب وتشتمل على بلاد اليمن وبلاد الشحر (١٩) في شرقيها على ساحل هذا البحر الهندي، وعلى بلاد الحجاز واليمامة وما اليهما كما نذكره في الاقليم الثاني وما بعده. فأما الذي على ساحل هذا البحر

<sup>(18)</sup> كذا وهي : بولاق.

<sup>(19)</sup> الشحر بكسر الشين. ساحل اليمن قال الازهري: في اقصاها، وقال ابن سيده: بينها وبين عان. ويقال: شحر عان (بكسر الشين) وشحر عان (بفتح الشين) وهو ساحل البحر بين عان وعدن (عرف لسان العرب).

من غربيه فبلد زالغ من اطراف بلاد الحبشة ومجالات البجة (20). وفي شهالي الحبشة ما بين جبل العلاقي في اعالي الصعيد وبين بحر القلزم الهابط من البحر الهندي (الى ارض مصر).

وتحت بلاد زالغ من جهة الشهال في هذا الجزء خليج باب المندب، يضيق البحر الهابط هنالك بمزاحمة جبل المندب المائل في وسط البحر الهندي، ممتدا مع ساحل اليمن (الغربي) من الجنوب الى الشهال في طول اثني عشر ميلا فيضيق البحر بسبب ذلك الى ان يصير في عرض ثلاثة اميال او نحوها، ويسمى باب المندب، وعليه تمر مراكب اليمن الى ساحل السويس قريبا من مصر. وتحت باب المندب جزيرة سواكن ودهلك. وقبالته من غربيه مجالات البحة من امم السودان كها ذكرناه، ومن شرقيه في هذا الجزء تهائم اليمن، ومنها على ساحله بلد علي بن يعقوب، وفي جهة الجنوب من بلد زالغ وبعدها مدينة قرشو، وهي مدينة مشجرة العارة، ندوية الاحوال كثيرة البخار على ساحل البحر الهندي من جنوبيه ، ثم تليها شرقا بلاد سفالة . وعلى ساحل هذا البحر من غربيه قرى بربر يتلو بعضها بعضا و ينعطف مع جنوبيه الى آخر الجزء السادس .

ويليها هنالك من جهة شرقيها بلاد الزنج،ثم بلاد سفالة على ساحله الجنوبي في الجزء السابع من هذا الاقليم. وفي شرقي بلاد سفالة من ساحله الجنوبي بلاد الواق واق متصلة الى آخر الجزء العاشر من هذا الاقليم عند مدخل هذا البحر من البحر المحيط.

واما جزائر هذا البحر فكثيرة بمن أعظمها جزيرة سرنديب مدورة الشكل وبها الجبل المشهور، يقال ليس في الارض اعلى منه وهي قبالة سفالة، ثم جزيرة القمر وهي جزيرة مستطيلة تبدأ من قبالة ارض سفالة وتذهب الى الشرق منحرفة بكثير الى الشمال الى ان تقرب من سواحل اعالي الصين، ويحتف بها في هذا البحر من جنويها جزائر الواق واق ومن شرقيها جزائر السيلان الى جزائر أخر في هذا البحر كثيرة العدد. وفيها أنواع الطيب الأفاوية، وفيها يقال معادن الذهب والزمرد، وعامة اهلها على دين المجوسية، وفيهم ملوك متعددون. وبهذه الجزائر من احوال العمران عجائب ذكرها اهل الجغرافيا.

وعلى الضفة الشمالية من هذا البحر في الجزء السادس من هذا الاقليم بلاد اليمن

<sup>(20)</sup> البجة بضم الباء وفتح الجيم. ويقال ايضا البجاة : مجموعة من القبائل تسكن فيما بين النيل والبحر الاحمر.

كلها: فمن جهة بحر القلزم بلد زبيد، والمهجم، وتهامة اليمن. وبعدها بلد صعدة مقر الامامة الزيدية، وهي بعيدة عن البحر الجنوبي وعن البحر الشرقي، وفيا بعد ذلك مدينة عدن وفي شهاليها صنعاء، وبعدها الى المشرق ارض الاحقاف وظفار، وبعدها الرض حضرموت، ثم بلاد الشحر ما بين البحر الجنوبي وبحر فارس. وهذه القطعة من الجزء السادس هي التي انكشف عنها البحر من اجزاء هذا الإقليم الوسطى، وينكشف بعدها قليل من الجزء التاسع، واكثر منه من العاشر فيه اعالي بلاد الصين، ومن مدنه الشهيرة خانكو، وقبالتها من جهة الشرق جزائر (السيلا) (21) وقد تقدم ذكرها. وهذا آخر الكلام في الاقليم الاول والله سبحانه وتعالى ولي التوفيق بمنه وفضله.

## الأقليم الثاني

وهو متصل بالاول من جهة الشال. وقبالة المغرب منه في البحر المحيط جزيرتان من الجزائر الخالدات التي مر ذكرها. وفي الجزء الاول والثاني منه في الجانب الاعلى منهما ارض (قمنورية) ، وبعدها في جهة الشرق اعالي أرض غانة ، ثم مجالات (زغاي) من السودان. وفي الجانب الاسفل منها صحراء (نيسر) متصلة من الغرب الى الشرق ذات مفاوز تسلك فيها التجار ما بين بلاد المغرب وبلاد السودان، وفيها مجالات الملثمين من صنهاجة ، وهم شعوب كثيرة ما بين كرولة ولمتونة (ومسوفة) ولمطة (ونزيكة).

وعلى سمت هذه المفاوز شرقا ارض فزان ثم مجالات (أركسار) من قبائل البربر ذاهبة الى اعالي الجزء الثالث على سمتها في الشرق. وبعدها من هذا الجزء بلادكوار من ام السودان، ثم قطعة من ارض (التاجوين). وفي اسافل هذا الجزء الثالث وهي جهة الشمال منه بقية ارض ودان، وعلى سمتها شرقا ارض سنترية وتسمى الواحات الداخلة.

وفي الجزء الرابع من اعلاه بقية ارض (التاجوين) ثم يعترض في وسط هذا الجزء بلاد الصعيد (حفافي) النيل الذاهب من مبدئه في الاقليم الاول الى مصبه في البحر، فيمر في هذا الجزء بين الجبلين الحاجزين بوهما جبل الواحات من غربيه وجبل المقطم من شرقيه، وعليه من اعلاه بلد اسنا وأرمنت، ويتصل كذلك (حفافيه) الى اسيوط

<sup>(21)</sup> في نسخة دار الكتاب : «جزائر السيلان».

وقوص ثم الى صول. ويفترق النيل هنالك على شعبين؛ينتهي الايمن منهما في هذا الجزء عند اللاهون،والايسر عند دلاص،وفها بينهما اعالي ديار مصر.

وفي الشرق من جبل المقطم صحاري عيذاب، ذاهبة في الجزء الخامس الى ان تنتهي الى بحر السويس. وهو بحر القلزم الهابط من البحر الهندي في الجنوب الى جهة الشمال، وفي عدوته الشرقية من هذا الجزء ارض الحجاز من جبل يلملم الى بلاد يثرب. وفي وسط الحجاز مكة شرفها الله ، وفي ساحلها مدينة جدة تقابل بلد عيذاب في العدوة الغربية من هذا البحر.

وفي الجزء السادس من غربيه بلاد نجد، اعلاها في الجنوب وتبالة وجرش الى عكاظ من الشهال. وتحت (بلاد) نجد من هذا الجزء بقية ارض الحجاز، وعلى سمتها في الشرق بلاد نجران (وجند)، وتحتها ارض اليمامة، وعلى سمت نجران في الشرق ارض سبأ ومأرب ثم ارض الشحر. وينتهي الى بحر فارس وهو البحر الثاني الهابط من البحر الهندي الى الشهال كما مر. ويذهب في هذا الجزء بانحراف الى الغرب فيمر ما بين شرقيه وجوفيه قطعة مثلثة عليها من اعلاه مدينة قلهات، وهي ساحل الشجر، ثم تحتها على ساحله بلاد عمان، ثم بلاد البحرين، وهَجَر منها في آخر الجزء. وفي الجزء السابع في ساحله بلاد عمان، ثم بلاد البحرين، وهَجَر منها في آخر الجزء. وفي الجزء السابع في المفند جانبه الاعلى كله. وعليه هنالك بلاد السند الى بلاد مكران (منه). ويقابلها بلاد المقلا جانبه الاعلى كله. وعليه هنالك بلاد السند كله في الجانب الغربي من هذا الجزء، المقلو بينه وبين ارض الهند، ويتصل السند كله في الجانب الغربي من هذا الجزء، البحر الهندي في الجنوب. واول بلاد الهند على ساحل البحر الهندي وفي سمتها شرقا بلاد البحر الهندي في الجنوب. واول بلاد الهند على ساحل البحر الهندي وفي سمتها شرقا بلاد بلهرا، وتحتها الملتان بلاد الصنم المعظم عندهم، ثم الى اسفل من (الهند) ثم الى اعالى بلاد سجستان.

وفي الجزء الثامن من غربيه بقية بلاد بلهرا من الهند، وعلى سمتها شرقا بلاد القندهار ثم بلاد منيبار. وفي الجانب الاعلى على ساحل البحر الهندي وتحتها في الجانب الاسفل أرض كابل. وبعدها شرقا الى البحر المحيط بلاد القنوج ما بين قشمير الداخلة وقشمير الخارجة عند آخر الاقلم.

وفي الجزء التاسع، ثم في الجانب الغربي منه بلاد الهند الأقصى، ويتصل فيه الى الجانب الشرقي فيتصل من اعلاه الى العاشر، وتبقى في أسفل ذلك الجانب قطعة من

بلاد الصين فيها مدينة جيغون (22) ثم تتصل بلاد الصين في الجزء العاشركله الى البحر المحيط، والله ورسوله أعلم، وبه سبحانه التوفيق، وهو ولي الفضل والكرم.

# الاقليم الثالث

وهو متصل بالثاني من جهة الشمال. فني الجزء الاول منه، وعلى نحو الثلث من اعلاه جبل درن، معترض فيه من غربيه عند البحر المحيط الى الشرق عند آخره. ويسكن هذا الجبل من البربر امم لا يحصيهم الا خالقهم حسما ياتي ذكره. وفي القطعة التي بين هذا الجبل والاقليم الثاني وعلى البحر المحيط منها رباط ماسة، ويتصل به شرقا بلاد سوس ونول، وعلى سمتها شرقا بلاد درعة، ثم بلاد سجلاسة ثم قطعة من صحراء (نيسر) المفازة التي ذكرناها في الاقليم الثاني.

وهذا الجبل مطل على هذه البلاد كلها في هذا الجزء وهو قليل الثنايا والمسالك في هذه الناحية الغربية، الى ان يسامت وادي ملوية فتكثر ثناياه ومسالكه الى أن ينتهي. وفي هذه الناحية منه أمم المصادمة (فسكسيرة عند البحر المحيط)، ثم هنتاتة، ثم تينملك، ثم كدميوة، ثم هسكورة (23) وهم آخر المصامدة فيه، ثم قبائل صنهاكة وهم صنهاجة، وفي آخر هذا الجزء منه بعض قبائل زناتة. ويتصل به هنالك من جوفيه جبل اوراس وهو جبل كتامة. وبعد ذلك امم اخرى من البرابرة نذكرهم في اماكنهم.

ثم ان جبل درن هذا من جهة غربيه مطل على بلاد المغرب الاقصى، وهي في جوفية. فني الناحية الجنوبية منها بلاد مراكش وأغمات وتادلا (24) وعلى البحر المحيط منها رباط اسنى ومدينة سلا. وفي الجوف عن بلاد مراكش بلاد فاس ومكناسة وتازا وقصر كتامة. وهذه هي التي تسمى المغرب الأقصى في عرف أهلها. وعلى ساحل البحر المحيط منها بلدان : أصيلا، والعرايش. وفي سمت هذه البلاد شرقا بلاد المغرب الاوسط وقاعدتها تلمسان، وفي سواحلها على البحر الرومي بلد هنين ووهران والجزائر. لان هذا البحر الرومي يخرج من البحر المحيط من خليج طنجة في الناحية الغربية من (الاقليم) الرابع، ويذهب مشرقا فينتهي الى بلاد الشام، فاذا خرج من الخليج المتضايق

<sup>(22)</sup> وفي نسخة دار الكتاب: شيغون.

<sup>(23)</sup> في نسخة دار الكتاب: مشكورة.

<sup>(24)</sup> كذا مضبوطة في جميع النسخ، وقد وردت في معجم البلدان: تادلة.

غير بعيد انفسح جنوبا وشهالا فدخل في الاقليم الثالث والخامس. فلهذا كان على ساحله من هذا الاقليم الثالث الكثير من بلاده (تبتديء من طنجة الى القصر ثم سبتة ثم بادس)، ثم يتصل ببلاد الجزائر من شرقيها بلاد بجاية في ساحل البحر، ثم قسنطينة في الشرق منها. وفي آخر الجزء الاول، وعلى مرحلة من هذا البحر في جنوب هذه البلاد ومرتفعا الى جنوب المغرب الأوسط بلد اشير (بجبل تيطري)، ثم بلد المسيلة ثم الزاب وقاعدتها بسكرة تحت جبل اوراس المتصل بدرن كما مر. وذلك عند آخر هذا الجزء من جهة الشرق.

والجزء الثاني من هذا الاقليم على هيئة الجزء الاول، ثم جبل درن على نحو الثلث من جنوبه ذاهبا فيه من غرب الى شرق فيقسمه بقطعتين. ويغمر البحر الرومي مسافة من شهاله. فالقطعة الجنوبية عن جبل درن غربيتها كله مفاوز، وفي الشرق منها بلد غدامس، وفي سمتها شرقا ارض ودان التي بقيتها في الاقليم الثاني كما مر. والقطعة الجوفية عن جبل درن،ما بينه وبين البحر الرومي في الغرب منها جبل اوراس وتبسة والأوبس. وعلى ساحل البحر بلد بونة. ثم في سمت هذه البلاد شرقا بلاد افريقية. فعلى ساحل البحر مدينة تونس، ثم سوسة، ثم المهدية. وفي جنوب هذه البلاد تحت جبل درن بلاد الجريد: توزر، وقفصة، ونفزاوة. وفيا بينها وبين السواحل مدينة القيروان وجبل وسلات وسبيطلة. وعلى سمت هذه البلاد كلها شرقا بلد طرابلس على البحر الرومي. وبإزائها في الجنوب جبل دمر ونقرة من قبائل هوارة متصلة بجبل درن، وفي مقابله غدامس التي مر ذكرها في آخر القطعة الجنوبية. وآخر هذا الجزء في الشرق مقابله غدامس التي مر ذكرها في آخر القطعة الجنوبية. وآخر هذا الجزء في الشرق سويقة ابن(مثكود)على البحر. وفي جنوبها مجالات العرب في أرض ودّان.

وفي الجزء الثالث من هذا الاقليم عمر ايضا فيه جبل درن، الا انه ينعطف عند آخره الى الشهال، ويذهب على سمته الى ان يدخل في البحر الرومي، ويسمى هنالك طرف أوثان. والبحر الرومي من شهاليه يغمر طائفة منه الى ان يضايق ما بينه وبين جبل درن. فالذي وراء الجبل في الجنوب وفي الغرب منه بقية ارض ودان ومجالات العرب فيها، ثم زويلة ابن الخطاب، ثم رمال وقفار الى آخر الجزء في الشرق. وفيا بين الجبل والبحر في الغرب منه بلد شرت على البحر. ثم خلاء وقفار تجول فيها العرب. ثم اجدابية، ثم برقة عند منعطف الجبل ثم طلمسة على البحر هنالك، ثم في شرق المنعطف من الجبل عند منعطف الجبل قرواحة الى آخر الجزء.

وفي الجزء الرابع من هذا الاقليم وفي الاعلى من غربيه صحاري برقيق، واسفل منها بلاد هيب ورواحة. ثم يدخل البحر الرومي في هذا الجزء فيغمر طائفة منه الى الجنوب، حتى يزاحم طرفه الاعلى، ويبتى بينه وبين آخر الجزء قفار تجول فيها العرب. وعلى سمتها شرقا بلاد الفيوم، وهي على مصب احد الشعبين من النيل (25) الذي يمر على اللاهون من بلاد الصعيد في الجزء الرابع من الاقليم الثاني. ويصب في بحيرة فيوم (26). وعلى سمته شرقا ارض مصر، ومدينتها الشهيرة، على الشعب الثاني الذي يمر بدلاص من بلاد الصعيد عند آخر الجزء الثاني. ويفترق هذا الشعب افتراقة ثانية من تحت مصر على شعبين آخرين من شنطوف (وزفته). وينقسم الايمن منها من قرمط بشعبين آخرين ويصب جميعها في البحر الرومي. فعلى مصب الغربي من هذا الشعب بلد ويصب جميعها في البحر الرومي. فعلى مصب الغربي من هذا الشعب بلد الاسكندرية، وعلى مصب الوسط بلد رشيد، وعلى مصب الشرقي بلد دمياط. وبين مصر والقاهرة، وبين هذه السواحل البحرية اسافل الديار المصرية كلها محشوة عمرانا (وفلحا) (20).

وفي الجزء الخامس من هذا الاقليم بلاد الشام، أو أكثرها على ما أصف، وذلك أن بحر القلزم ينتهي من الجنوب وفي الغرب منه عند السويس، لانه في ممره مبتديء من البحر الهندي الى الشهال ينعطف آخذا الى جهة الغرب، فتكون قطعة من انعطافه في هذا الجزء طويلة فينتهي في الطرف الغربي منه الى السويس. وعلى هذه القطعة بعد السويس(جبال)فاران ثم جبل الطور ثم ايلة مدين ثم الحوراء في آخرها. ومن هنالك بعطف بساحله الى الجنوب في أرض الحجاز كما مر في الاقليم الثاني في الجزء الخامس مهه

وفي الناحية الشهالية من هذا الجزء قطعة من البحر الرومي غمرت كثيرا من غربيه عليها الفرما والعريش، وقارب طرفها بلد القلزم، (فتضايق) ما بينهما من هنالك، وبقي شبه الباب مفضيا الى أرض الشام. وفي غربي هذا الباب فحص التيه،أرض جرداء لا

<sup>(25)</sup> يقصد به بحريوسف الذي ياخذ مياهه من ترعة الابراهيمية عند ديروط، ويمر بمديريات اسيوط والمنيا وبني سويف والفيوم ، عن نسخة لجنة البيان العربي.

<sup>(26)</sup> يقصد بها بحيرة قارون، وهي المشهورة في التاريخ باسم (بحيرة موريس) ، عن طبعة لجنة البيان العربي.

<sup>(27)</sup> الفلج: شق الارض للزراعة (قاموس) وفي بعض النسخ «خلجًا» جمع خليج.

تنبت،كانت مجالا لبني اسرائيل بعد خروجهم من مصر وقبل دخولهم الى الشام اربعين سنة كما قصه القرآن. وفي هذه القطعة من البحر الرومي في هذا الجزء طائفة من جزيرة قبرص، وبقيتها في الاقليم الرابع كما نذكره.

وعلى ساحل هذه القطعة عند الطرف المتضايق لبحر السويس بلد العريش، وهو آخر الديار المصرية، وعسقلان، وبينها طرف هذا البحر. ثم تنحط هذه القطعة في انعطافها من هنالك الى الاقليم الرابع عند طرابلس وغزة، وهنالك منهى البحر الرومي في جهة الشرق. وعلى هذه القطعة اكثر سواحل الشام. ففي شرقه غزّة ثم عسقلان (و) بانحراف يسير عنها الى الشمال بلد قيسارية (عه) . ثم بلد عكا ثم صور ثم صيدا ثم ينعطف البحر الى الشهال في الاقليم الرابع. ويقابل هذه البلاد الساحلية من هذه القطعة في هذا الجزء، جبل عظيم يخرج من ساحل أيلة من بحر القلزم، ويذهب في ناحية الشهال منحرفا الى الشرق الى أن يجاوز هذا الجزء ويسمى جبل اللكام، وكأنه حاجز بين أرض مصر والشام. ففي طرفه عند أيلة العقبة التي يمر عليها الحجاج من مصر السرّاة). يتصل من عند جبل اللكام المذكور من شمال العقبة ذاهبا على سمت الشرق، ثم بعدها في شرقه هنالك بلد الحجر وديار ثمود وتيماء ودومة الجندل وهي بنعطف قليلا. وفي شرقه هنالك بلد الحجر وديار ثمود وتيماء ودومة الجنوب عنها.

وفيا بين جبل (السّراة) وبحر القلزم صحراء تبوك. وفي شهال جبل (السّراة) مدينة القدس عند جبل اللكام ثم الاردن ثم طبرية. وفي شرقيها بلاد الغور الى اذرعات (وحوران). وفي سمتها شرقا دومة الجندل آخر هذا الجزء وهي آخر الحجاز. وعند منعطف جبل اللكام الى الشهال من آخر هذا الجزء مدينة دمشق مقابلة صيدا وبيروت من القطعة البحرية، وجبل اللكام يعترض بينها وبينها. وعلى سمت دمشق في الشرق مدينة بعلبك، ثم مدينة حمص في الجهة الشهالية آخر الجزء عند منقطع جبل اللكام. وفي الشرق عن بعلبك وحمص بهلد تدمر، ومجالات البادية الى آخر الجزء.

وفي الجزء السادس من أعلاه مجالات الاعراب تحت بلاد نجد واليمامة ما بين جبل

<sup>(28)</sup> قيسارية : من الاقليم الثالث في الشام من اعمال فلسطين كان في الاول بلدة عظيمة والآن خراب. منه الى بلد عكا 36 ميلا والى رملة 32 ميلا.وقيصرية من الاقليم الخامس اربعة مراحل قصر اي منسوبة الى قيصر كذا في أوضح المسالك.

العرج والصمان الى البحرين وهجر على بحر فارس. وفي اسافل هذا الجزء تحت المجالات بلد الحيرة والقادسية ومغايض الفرات. وفيما بعدها شرقا مدينة البصرة. وفي هذا الجزء ينتهي بحر فارس عند عبادان والابلة من اسافل الجزء من شماله. ويصب فيه عند عبادان نهر دجلة بعد ان ينقسم بجداول كثيرة وتختلط به جداول اخرى من الفرات، ثم تجتمع كلها عند عبادان تصب في بحر فارس.

وهذه القطعة من البحر متسعة في اعلاه مضايقة في آخره في شرقيه وضيقة عند منتهاه مضايقة للحد الشهالي منه. وعلى عدوتها الغربية أسافل البحرين وهجر والاحساء، وفي غربها أخطب والضمّان وبقية ارض اليمامة، وعلى عدوته الشرقية سؤاحل فارس من أعلاها، وهو من عند آخر الجزء من الشرق، على طرف قد امتد من هذا البحر مشرّقا.

ووراءه الى الجنوب في هذا الجزء جبال القفص من كرمان، وتحت هرمز على الساحل بلد سيراف ونجيرم على ساحل هذا البحر. وفي شرقيه الى آخر هذا الجزء وتحت هرمز بلاد فارس مثل سابور ودار الجرد ونسا واصطخر والشاهجان وشيراز وهي قاعدتها كلها. وتحت بلاد فارس الى الشهال عند طرف البحر بلاد خورستان، ومنها الاهواز وتستر و (جندي) سابور والسوس ورام هرمز ، وغيرها وأرجان هي حدّ ما بين فارس وخورستان. وفي شرقي بلاد خورستان جبال الاكراد متصلة الى نواحي اصبهان وبها مساكنهم ومجالاتهم وراءها في أرض فارس، وتسمى الرسوم.

وفي الجزء السابع في الأعلى منه من المغرب بقية جبال القفص، ويليها من الجنوب والشيال بلاد كرمان ومكران ومن مدنها الرودان والشيرجان (29) وجيرفت ونردشير والفهرج. وتحت ارض كرمان الى الشيال بقية بلاد فارس الى حدود اصبهان، ومدينة اصبهان (30) في طرف هذا الجزء ما بين غربه وشياله. ثم في المشرق عن بلاد كرمان وبلاد فارس أرض سجستان في الجنوب. وأرض كوهستان في الشيال عنها. ويتوسط بين كرمان وفارس، وبين سجستان وكوهستان في وسط هذا الجزء المفاوز العظمى القليلة

<sup>(29)</sup> كذا في جميع النسخ، ولم يذكر ياقوت. الشيرجان، انما ذكر السيرجان، وأظنها هي نفسها.

<sup>(30)</sup> وردت كذا: اصبهان، في محلات متفرقة من هذا الكتاب، وكذا وردت في معجم البلدان وقد تسمى اصفهان. وهو اسمها المتعارف في هذه الايام في ايران.

المسالك لصعوبتها. ومن مدن سجستان بست والطاق. واماكوهستان فهي من بلاد خراسان. ومن مشاهير بلادها سرخس وكوهستان (31) آخر الجزء.

وفي الجزء الثامن من غربه وجنوبه مجالات (الحلخ) من امم الترك متصلة بأرض سجستان من غربها وبأرض كابل الهند من جنوبها. وفي الشهال عن هذه المجالات جبال الغور، وبلادها وقاعدتها غزنة فرضة الهند. وفي آخر الغور من الشهال بلاد استراباذ ثم في الشهال (عنها) الى آخر الجزء بلاد هراة ، اوسط خراسان. وبها اسفراين وقاشان وبوشنج ومرو الروذ والطالقان والجوزجان. وتنتهي خراسان هنالك الى نهر جيحون. وعلى هذا النهر من بلاد خراسان من غربيه مدينة بلخ ، وفي شرقيه مدينة ترمذ ، ومدينة بلخ كانت كرسي مملكة الترك. وهذا النهر نهر جيحون مخرجه من بلاد (وخان) في حدود بذخشان مما يلي الهند، ويخرج من جنوب هذا الجزء وعند آخره من الشرق في عدود بذخشان مما يلي الهند، ويخرج من جنوب هذا الجزء وعند آخره من الشرق في نعطف الى الشهال حتى يمر بخراسان، ويذهب على سمته الى ان يصب في بحيرة خوارزم في الاقليم الخامس كما نذكره. ويمده عند انعطافه في وسط الجزء من الجنوب الى الشمال خمسة أنهار عظيمة من بلاد (الجيل) والوخش من شرقيه ، وأنهار أخرى من جبال البُتم من شرقيه أنهار عظيمة من بلاد (الجيل) والوخش من شرقيه ، وأنهار أخرى من جبال البُتم من شرقيه أيضا، وجوفي الجبل حتى يتسع و يعظم بما لاكفاء (30) له.

ومن هذه الانهار الخمسة الميدة له نهر وخشاب، يخرج من بلاد التبت، وهي بين الجنوب والشرق من هذا الجزء، فيمر مغربا بانحراف الى الشهال الى ان يخرج الى الجزء التاسع قريبا من شهال هذا الجزء يعترضه في طريقه جبل عظيم يمر من وسط الجنوب في هذا الجزء ويذهب مشرقا بانحراف الى الشهال الى ان يخرج الى الجزء التاسع قريبا من شهال هذا الجزء، فيجوز بلاد التبت الى القطعة الشرقية الجنوبية من هذا الجزء. ويحول بين الترك وبين بلاد (الجيل)، وليس فيه الا مسلك واحد في وسط الشرق من هذا الجزء، جعل فيه الفضل بن يحيى سدا وبنى (له) بابا كسلة يأجوج ومأجوح. فاذا خرج نهر وخشاب من بلاد التبت، واعترضه هذا الجبل فيمر تحته في مدى بعيد الى ان يمر في بلاد

<sup>(31)</sup> وردت في معجم البلدان: قوهستان، بالقاف.

<sup>(32)</sup> وردت في كتب اللغة بمعنى المكافأة. ومقتضى السياق هنا ان تكون بمعنى لا مثيل له وأظن انه استعملها هنا محازا.

الوخش ويصب في نهر جيحون عند حدود بلخ، ثم يمر هابطا الى الترمذ في الشمال الى بلاد الجوزجان.

وفي الشرق عن بلاد الغور فيما بينها وبين نهر جيحون بلاد (الناسيان) من خراسان. وفي العدوة الشرقية هنالك من النهر بلاد (الجيل) واكثرها جبال، وبلاد الوخش و يحدها من جهة الشمال جبال البتم، تخرج من طرف خراسان غربي نهر جيحون، وتذهب مشرقة الى ان يتصل طرفها بالجبل العظيم الذي خلفه بلاد التبت. ويمر تحته نهر وخشاب كما قلناه، فيتصل به عند باب الفضل بن يحيى، ويمر نهر جيحون بين هذه الجبال وانهار اخرى تصب فيه بمنها نهر بلاد الوخش يصب فيه من الشرق تحت الترمذ الى جهة الشمال، ونهر بلخ يخرج من جبال البتم من مبدئه عند الجوزجان ويصب فيه من غربيه بلاد آمد من خراسان، وفي شرقي النهر من هنالك ارض غربيه. وعلى هذا النهر من غربية بلاد آمد من خراسان، وفي شرقي النهر من هنالك ارض وكل بلاد الترك يجوزها جبال البتم الى شماها.

وفي الجزء التاسع من غربيه ارض التبت الى وسط الجزء وفي جنوبيها بلاد الهند وفي شرقيها بلاد الصين الى آخر الجزء. وفي أسفل هذا الجزء شهالا عن بلاد التبت بلاد الخزلجية من بلاد الترك الى آخر الجزء شرقا، وشهالا، ويتصل بها من غربيها ارض فرغانة ايضا الى آخر الجزء شرقا، ومن شرقيها ارض (البغرغر)من الترك الى آخر الجزء شرقا وشمالا.

وفي الجزء العاشر في الجنوب منه جميعا بقية الصين واسافله. وفي الشهال بقية بلاد (البعرغ).ثم شرقا عنهم بلاد خرخير من الترك ايضا الى آخر الجزء شرقا. وفي الشهال عن ارض خرخير بلاد كهاك من الترك، وقبالتها في البحر المحيط جزيرة الياقوت في وسط جبل مستدير، لا منفذ منه اليهاء ولا مسلك. والصعود الى اعلاه من خارجه صعب في الغاية. وفي الجزيرة حيات قتالة، وحصى من الياقوت كثيرة، فيحتال اهل تلك الناحية في استخراجه بما يلهمهم الله اليه. هذه البلاد في هذا الجزء التاسع والعاشر - فيا رواء خراسان (الجيل) كلها مجالات للترك - امم لا تحصى، وهم ظواعن رحالة، اهل ابل وشاة وبقر وخيل للنتاج والركوب والاكل وطوائفهم كثيرة لا يحصيهم الا خالقهم وفيهم مسلمون مما يلي بلاد النهر - نهر جيحون - ويغزون الكفار منهم الدائنين بالمجوسية فيبيعون رقيقهم لمن يليهم ويخرجون الى بلاد خراسان والهند والعراق.

### الاقلم الرابع يتصل بالثالث من جهة الشمال

والجزء الاول منه في غربية قطعة من البحر المحيط مستطيلة من اوله جنوبا الى آخره شهالا، وعليها في الجنوب مدينة طنجة، ومن هذه القطعة تحت طنجة من البحر الحيط الى البحر الرومي في خليج متضايق بمقدار اثنى عشر ميلا ما بين طريف والجزيرة الخضراء شهالا وقصر المجاز وسبتة جنوبا، ويذهب الى ان ينتهي الى وسط الجزء الخامس من هذا الاقليم، وينفسح في ذهابه بتدريج الى ان يغمر الاربعة أجزاء وأكثر الخامس، ويغمر عن جانبيه طرفا من الاقليم الثالث والخامس كما سنذكره. ويسمى هذا البحر الشامي ايضا. وفيه جزائر كثيرة أعظمها في جبهة الغرب يابسة ، ثم (ميورقة)، ثم منرقة ثم سردانية، ثم صقلية وهي أعظمها، ثم بلونس، ثم إقريطش مثم قبرص كما نذكرها كلها في أجزائها التي وقعت فيها.

ويخرج من هذا البحر الرومي عند آخر الجزء الثالث منه، وفي الجزء الثالث من الحقليم الحقامس خليج البنادقة يذهب الى ناحية الشهال ثم ينعطف عند وسط الجزء من جوفيه، ويمر مغربا الى ان ينتهي في الجزء الثاني من الحقامس. ويخرج منه ايضا في آخر الجزء الرابع شرقا من الاقليم الحقامس خليج القسطنطينية، يمر في الشهال متضايقا في عرض رمية السهم الى آخر الاقليم. ثم يفضي الى الجزء الرابع من الاقليم السادس، وينعطف الى بحر نيطش ذاهبا الى الشرق في الجزء الخامس كله، ونصف السادس من الاقليم السادس كما نذكر ذلك في أماكنه. وعندما يخرج هذا البحر الرومي من البحر المحيط في خليج طنجة، وينفسح الى الاقليم الثالث، يبقى في الجنوب عن الخليج قطعة المحيرة من هذا الجزء فيها مدينة طنجة على مجمع البحرين، وبعدها مدينة سبتة على البحر الرومي، ثم (تيطاوين) ثم باديس. ثم يغمر هذا البحر بقية هذا الجزء شرقا، ويخرج الى الثالث. واكثر العارة في هذا الجزء في شهاله وشهال الخليج منه، وهي كلها بلاد الأندلس الغربية، ومنها ما بين البحر المحيط والبحر الرومي اولها طريف عند مجمع البحرين.

وفي الشرق منها على ساحل البحر الرومي الجزيرة الخضراء،ثم مالقة،ثم المنكب،ثم المرية. وتحت هذه من لدن البحر المحيط غربا وعلى مقربة منه عن شريش، ثم لبلة، وقبالتها فيه جزيرة قادس وفي الشرق عن شريش ولبلة اشبيلية، ثم استجة وقرطبة

(وبرتلة) ثم غرناطة وجيان وأبدة. ثم وادياش وبسطة ، وتحت هذه شنتمرية وشلب على البحر المحيط غربا ، وفي الشرق عنهما بطليوس وماردة ويابرة ثم غافق وبزجالة ثم قلعة رياح . وتحت هذه اشبونة على البحر المحيط غربا وعلى نهر (تاحة) . وفي الشرق عنها شنترين وموزية على النهر المذكور، ثم قنطرة السيف. ويسامت اشبونة من جهة الشرق جبل الشارات يبدأ من المغرب هنالك ويذهب مشرقا مع آخر الجزء من شماليه ،فينتهي الى مدينة سالم فما بعد النصف منه.

وتحت هذا الجبل طلبيرة في الشرق من فورنة، ثم طلبطلة، ثم وادي الحجارة، ثم مدينة سالم، وعند اول هذا الجبل فيا بينه وبين اشبونة بلد قلمرية، وهذه غربي الاندلس. واما شرقي الاندلس فعلى ساحل البحر الرومي منها بعد المرية قرطاجنة، ثم لانية، ثم بلنسية الى طرطوشة (قلف الحر الجزء في الشرق، وتحتها شمالا (لورة) وشقوق تتاخمان بسطة وقلعة رياح من غرب الاندلس. ثم مرسية شرقا، ثم شاطبة تحت بلنسية شمالا، ثم شقر، ثم طرطوشة ثم طركونة آخر الجزء. ثم تحت هذه شمالا ارض منجالة وريذة متاخمان لشقورة وطلبطلة من الغرب، ثم افراغة شرقا تحت طرطوشة وشمالا عنها، ثم في الشرق عن مدينة سالم قلعة ايوب ثم سرقسطة ثم لاردة أحر الجزء شرقا وشمالا.

والجزء الثاني من جذا الاقليم غمر الماء جميعه الا قطعة من غربيه في الشمال، فيها بقعة جبل البرنات ومعناه جبل الثنايا. والسالك يخرج اليه من آخر الجزء الاول من الاقليم الخامس، يبدأ من الطرف المنتهي من البحر المحيط عند آخر ذلك الجزء جنوبا وشرقا، ويمر في الجنوب بانحراف الى الشرق، فيخرج في هذا الاقليم الرابع منحرفا عن الجزء الاول منه الى هذا الجزء الثاني، فيقع فيه قطعة منه، تفضي ثناياها الى البر المتصل وتسمى ارض غشكونية وفيه مدينة خريدة وقرقشونة.

وعلى ساحل البحر الرومي من هذه القطعة مدينة برشلونة ثم اربونة، وفي هذا البحر الذي غمر الجزء جزائر كثيرة، والكثير منها غير مسكون لصغرها. ففي غربيه جزيرة سردانية،وفي شرقيه جزيرة صقلية متسعة الاقطار يقال ان دورها سبعائة ميل،

<sup>(33)</sup> في طبعة دار الكتاب : طرطوشة.

<sup>(34)</sup> كذا في جميع النسخ كما في معجم البلدان وفي نسخة لجنة البيان العربي : لا رادة، وهو تحريف.

وبها مدن كثيرة مشاهيرها سرقوسة وبلرم (طرابنة) ومازر ومسيني. وهذه الجزيرة تقابل ارض إفريقية وفيها بينهها جزيرة (غودشة) ومالطة.

والجزء الثالث من هذا الاقليم مغمور ايضا بالبحر الاثلاث قطع من ناحية الشمال الغربية منها ارض قلورية،والوسطى من ارض ابكيردة،والشرقية من بلاد البنادقة.

والجزء الرابع من هذا الاقليم مغمور ايضا بالبحركما مر،وجزائره كثيرة،وأكثرها غير مسكونكما في الثالث. والمعمور منها جزيرة بلونس في الناحية الغربية الشمالية،وجزيرة اقريطش مستطيلة من وسط الجزء الى ما بين الجنوب والشرق منه.

الجزء الخامس من هذا الاقليم غمر البحر منه مثلثة كبيرة بين الجنوب والغرب، ينتهي الضلع الغربي منها الى آخر الجزء في الشهال، وينتهي الضلع الجنوبي منها الى نحو الثلثين من الجزء، ويبقى في الجانب الشرقي من الجزء قطعة نحو الثلث بمر الشهالي منها الى الغرب منعطفا مع البحر كها قلناه. وفي النصف الجنوبي منها اسافل الشام، ويمر في وسطها جبل اللكام الى ان ينتهي الى آخر الشام في الشهال، فينعطف من هنالك ذاهبا الى القطر الشرقي الشهالي ويسمى بعد انعطافه جبل السلسلة ومن هنالك يخرج الى الاقليم الخامس، ويجوز من عند منعطفه قطعة من بلاد الجزيرة الى جهة الشرق، ويقوم من عند منعطفه من جهة المغرب جبال متصلة بعضها ببعض الى أن ينتهي الى طرف خارج من البحر الرومي متأخر الى آخر الجزء من الشهال. وبين هذه الجبال ثناثا تسمى الدروب، وهي التي تفضي الى بلاد الارمن. وفي هذا الجزء قطعة منها بين هذه الجبال وبين جبل السلسلة.

فأما الجهة الجنوبية التي قدمنا أن فيها أسافل الشام وأن جبل اللكام معترض فيها بين البحر الرومي، وآخر الجزء من الجنوب الى الشمال فعلى ساحل البحر منه بلد (انطرسوس) في اول الجزء من الجنوب، متاخمة لغزة وطرابلس على ساحله من الاقليم الثالث. وفي شمال (انطرسوس) (35) جبلة ثم اللاذقية ثم اسكندرونة ثم سلوقية وبعدها شمالا بلاد الروم. وأما جبل اللكام المعترض بين البحر وآخر الجزء بحافاته فيصاقبه من بلاد الشام من اعلى الجزء جنوبا حصن الحواني من غربيه وهو للحشيشة (36)

<sup>(35)</sup> كذا بالاصل وكذا في معجم البلدان لياقوت وهي طرطوس وتعرف اليوم بهذا الاسم.

<sup>(36)</sup> كذا بالاصل في جميع النسخ ورد في لسان العرب : حش الحرب اذا أسعرها وهيجها. وأظنه يعنى : ان هذا الحصن للاسماعلية الذين يحشون الحرب أي يسعرونها.

الاسماعيلية، ويعرفون لهذا العهد بالفداوية ويسمى الحصن «مصياف» (37)، وهو قبالة (انطرسوس).وقبالة هذا الحصن في شرق الجبل بلد سلمية (38) في الشمال عن حمص، وفي الشمال عن مصياف بين الجبل والبحر بلد انطاكية. ويقابلها في شرق الجبل المعرة، وفي شرقها المراغة،وفي شمال انطاكية المصيصة، ثم اذنة، ثم طرسوس آخر الشام. ويحاذيها من غرب الجبل قنسرين، ثم عين زربة. وقبالة قنسرين في شرق الجبل حلب، ويقابل عين زربة منبح آخر الشام. واما الدروب فعن يمينها ما بينها وبين البحر الرومي بلاد الروم التي هي لهذا العهد للتركهان وسلطانها ابن عثمان. وفي ساحل البحر منها بلد انطاكية والعلايا.

وأما بلاد الارمن التي بين جبل الدروب وجبل السلسلة ففيها بلد مرعش، وملطية و(انقر) الى آخر الجزء الشمالي . ويخرج من الجزء الخامس في بلاد الارمن بهر جيحان وبهر سيحان في سرقيه، فيمر بها جيحان جنوبا حتى يتجاوز الدروب، ثم يمر بطرسوس، ثم بالمصيصة ، ثم ينعطف هابطا الى الشهال ومغربا حتى يصب في البحر الرومي جنوب سلوقية . ويمر نهر سيحان موازيا لنهر جيحان، فيحاذي (انقر) ومرعش ويتجاوز جبال الدروب الى ارض الشام، ثم يمر بعين زربة و يجوز عن نهر جيحان، ثم ينعطف الى الشهال مغربا فيختلط بنهر جيحان عند المصيصة ومن غربها.

واما بلاد الجزيرة التي يحيط بها منعطف جبل اللكام الى جبل السلسلة، فني جنوبها بلد (الرافقة) (39) والرقة ثم حران ثم سروج والرها ثم نصيبين ثم شميساط وآمد تحت جبل السلسلة. وآخر الجزء من شهاله وهو أيضا آخر الجزء من شرقيه، ويمر في وسط هذه القطعة نهر الفرات ونهر دجلة يخرجان من الاقليم الخامس، ويمران في بلاد الارمن جنوبا الى أن يتجاوزا جبل السلسلة فيمر نهر الفرات من غربي شميساط وسروج، وينحرف الى الشرق فيمر بقرب (الرافقة) والرقة ويخرج الى الجزء السادس. ويمر دجلة في شرق آمد، وينعطف قريبا الى الشرق فيخرج قريبا الى الجزء السادس.

<sup>(37)</sup> في بعض النسخ : مصيات وهو تحريف. وقد ذكره ياقوت في معجم البلدان باسم مصياب. ثم قال : وبعضهم يقول مصياف ويعرف الآن باسم مصياف.

<sup>(38)</sup> كذا ذكرها ياقوت بياء مفتوحة غير مشددة. وتعرف في انحاء بلأد الشام بياء مشددة وفتح اللام وتسكين المم.

<sup>(39)</sup> في نسخة دار الكتاب: «الرافضة»

وفي الجزء السادس من هذا الاقليم من غربيه بلاد الجزيرة، وفي الشرق منها بلاد العراق متصلة بها، تنتهي في الشرق الى قرب آخر الجزء، ويعترض من آخر العراق هنالك جبل أصبهان هابطا من جنوب الجزء منحرفا الى الغرب، فإذا انتهى الى وسط الجزء من آخره في الشهال يذهب مغربا الى ان يخرج من الجزء السادس، ويتصل على سمته بجبل السلسلة في الجزء الخامس فينقطع هذا الجزء السادس بقطعتين غربية وشرقية، فنى الغربية من جنوبيها مخرج الفرات من الخامس، وفي شماليها مخرج دجلة منه.

أما الفرات فأول ما يخرج الى السادس يمر بقرقيسيا ويخرج من هنالك جدول الى الشمال ينساب في ارض الجزيرة ويغوص في نواحيها، ويمر من قرقيسيا غير بعيد، ثم ينعطف الى الجنوب فيمر بقرب الخابور الى غرب الرحبة، ويخرج منه جداول من هنالك يمر جنوبا ويبقى صفين في غربيه. ثم ينعطف شرقا وينقسم بشعوب، فيمر بعضها بالكوفة وبعضها بقصر ابن هبيرة وبالجامعين، وتخرج جميعا في جنوب الجزء الى الاقليم الثالث في شرق الحيرة والقادسية. ويخرج الفرات من الرحبة مشرقا على سمته الى هيت من شمالها، يمر الى الزاب والأنبار من جنوبها، ثم يصب في دجلة عند بغداد.

وأما نهر دجلة فاذا دخل من الجزء الخامس الى هذا الجزء يمر مشرقا على سمته ومحاذيا لجبل السلسلة بجبل العراق على سمته فيمر بجزيرة ابن عمر على شهالها، ثم بالموصل كذلك وتكريت وينتهي الى الحديثة فينعطف جنوبا،وتبق الحديثة في شرقه والزاب الكبير والصغير كذلك. ويمر على سمته جنوبا وفي غرب القادسية الى ان ينتهي الى بغداد ويختلط بالفرات، ثم يمر جنوبا على غرب جرجرايا الى ان يخرج من الجزء الى الاقليم الثالث،فتنتشر هنالك شعوبه وجداوله، ثم يجتمع ويصب هنالك في بحر فارس عند عبادان.

وفيما بين نهر الدجلة والفرات قبل مجمعها ببغداد هي بلاد الجزيرة. ويختلط بنهر دجلة بعد مفارقته ببغداد نهر آخريأتي من الجهة الشرقية الشمالية منه، وينتهي الى بلاد النهروان قبالة بغداد شرقا ثم ينعطف جنوبا، ويختلط بدجلة قبل خروجه الى الاقليم الثالث. ويبقى ما بين هذا النهر وبين جبل العراق والاعاجم بلاد جلولاء، وفي شرقها عند الجبل بلد حلوان وصيمرة (40).

<sup>(40)</sup> وردت في بعض النسخ : صميرة وهو تحريف.

وأما القطعة الغربية من الجزء فيعترضها جبل يبدأ من جبل الاعاجم مشرقا الى آخر الجزء، ويسمى جبل شهرزور ويقسمها بقطعتين. وفي الجنوب من هذه القطعة الصغرى بلد خونجان في الغرب والشهال عن اصبهان، وتسمى هذه القطعة بلد (البهلوس) (۱۲)، وفي وسطها بلد نهاوند، وفي شهالها بلد شهرزور غربا عند ملتقى الجبلين، والدينور شرقا عند آخر الجزء. وفي القطعة الصغرى الثانية طرف من بلاد ارمينية قاعدتها المراغة والذي يقابلها من جبل العراق يسمى (جبل بارما) وهو مساكن للأكراد، والزاب الكبير والصغير الذي على دجلة من ورائه. وفي آخر هذه القطعة من جهة الشرق بلاد اذربيجان، ومنها تبريز (والبيلقان) (٤٠٠). وفي الزاوية الشرقية الشهالية من هذا الجزء قطعة من بحر نيطش، وهو بحر الخزر.

وفي الجزء السابع من هذا الاقليم من غربه وجنوبه معظم بلاد البهلوس، وفيها همذان وقزوين وبقيتها في الاقليم الثالث وفيها هنالك اصبهان. ويحيط بها من الجنوب جبل يخرج من غربها يمر بالاقليم الثالث ثم ينعطف من الجزء السادس الى الاقليم الرابع ويتصل بجبل العراق في شرقيه الذي مر ذكره هنالك، وأنه محيط ببلاد (البهلوس) في القطعة الشرقية. ويببط هذا الجبل المحيط باصبهان من الاقليم الثالث الى جهة الشهال ويخرج الى هذا الجزء السابع فيحيط ببلاد البهلوس من شرقها، وتحته هنالك قاشان، ثم قم، وينعطف في قرب النصف من طريقه مغربا بعض الشيء ثم يرجع مستديرا فيذهب مشرقا ومنحرفا الى الشهال حتى يخرج الى الاقليم الخامس، ويشتمل (عند) منعطفه مشرقا ومنحرفا الى الشهال حتى يخرج الى الاقليم الخامس، ويشتمل (عند) منعطفه ومن جنوبه من هنالك قزوين، ومن جانبه الشهالي وجانب جبل الري المتصل معه ذاهبا الى الشرق والشهال الى وسط الجزء، ثم الى الاقليم الخامس وبلاد طبرستان فيا بين هذه الحبال وبين قطعة من بحر طبرستان.

ويدخل من الاقليم الخامس في هذا الجزء في نحو النصف من غربه الى شرقه ويعترض عند جبل الري. وعند انعطافه الى الغرب جبل متصل يمر على سمته مشرقا، وبانحراف قليل الى الجنوب حتى يدخل في الجزء الثامن من غربه. ويبقى بين جبل الري وهذا الجبل من عند مبدئها بلاد جرجان فها بين الجبلين ومنها بسطام. ووراء

<sup>(41)</sup> وردت في بعض النسخ : الهلوس.

<sup>(42)</sup> وردت في بعض النسخ : البندقان.

هذا الجبل قطعة من هذا الجزء فيها بقية المفازة التي بين فارس وخراسان،وهي في شرقي قاشان،وفي آخرها عند هذا الجبل استراباذ.

وحافات هذا الجبل من شرقيه الى آخر الجزء بلاد نيسابور من خراسان. فني جنوب الجبل وشرق المفازة بلد نيسابور ثم مرو الشاهجان آخر الجزء. وفي شهاله وشرقي جرجان بلد مهرجان وخازرون وطوس آخر الجزء شرقا، وكل هذه تحت الجبل، وفي الشهال عنها (بعيدا) بلاد نسا، ويحيط بها عند زاوية الجزأين الشهالي والشرقي مفاوز معطلة.

وفي الجزء الثامن من هذا الاقليم في غربيه نهر جيحون ذاهبا من الجنوب الى الشال. فني عدوته الغربية رم وآمل من بلاد خراسان، والظاهرية والجرجانية من بلاد خوارزم. ويحيط بالزاوية الغربية الجنوبية منه جبل استراباذ المعترض في الجزء السابع قبله، ويحرج في هذا الجزء من غربيه ويحيط بهذه الزاوية وفيها بقية بلاد هراة ويمر الجبل في الاقليم الثالث بين هراة والجوزجان حتى يتصل بجبل البتم كما ذكرناه هنالك. وفي شرقي نهر جيحون من هذا الجزء وفي الجنوب منه بلاد بخارى، ثم بلاد الصغد وقاعدتها سمرقند ثم بلاد (أشروسنة) ومنها خجندة آخر الجزء شرقا. وفي الشمال عن سمرقند وأشروسنة ارض (يولق) المناها عن المرقبة وأشروسنة ارض (يولق) المناها المناها المناها المناها المناه وأشروسنة ارض (يولق) المناها المناها المناها المناها المناها المناها المناها وأشروسنة الرض (يولق) المناها المناها المناها المناها المناها المناها المناها المناها وأشروسنة الرض (يولق) المناها وأشروسنة الرض (يولق) المناها المناه

ثم في الشمال عن إيلاق ارض الشاش الى آخر الجزء شرقا، وياخذ قطعة من الجزء التاسع في جنوب تلك القطعة بقية ارض فرغانة. ويخرج من تلك القطعة التي في الجزء التاسع نهر الشاش يمر معترضا في الجزء الثامن الى ان ينصب في نهر جيحون عند مخرجه من هذا الجزء الثامن في شماله الى الاقليم الحامس. ويختلط معه في أرض (يولنى) بهريأتي من الجزء التاسع من الاقليم الثالث من تحوم بلاد التبت، ويختلط معه قبل مخرجه من المجزء التاسع نهر فرغانة وعلى سمت نهر الشاش جبل جبراغون يبدأ من الاقليم الخامس وينعطف شرقا ومنحرفا الى الجنوب حتى يخرج الى الجزء التاسع محيطا بأرض الشاش، ثم ينعطف في الجزء التاسع فيحيط بالشاش وفرغانة هناك الى جنوبه فيدخل في الاقليم ثم ينعطف في الجزء بلاد فاراب. وبينه الثالث. وبين نهر الشاش وطرف هذا الجبل في وسط هذا الجزء بلاد فاراب. وبينه

في المشترك اقليم ايلاق متصل باقليم الشاش لا فصل بينها،وهو بكسر الهمزة وسكون الياء بعدها اهـ.

وبين ارض بخارى وخوارزم مفاوز معطلة، وفي زاوية هذا الجزء من الشمال والشرق ارض خجندة وفيها بلد اسبيجاب وطراز.

وفي الجزء التاسع من هذا الاقليم في غربيه بعد أرض فرغانة والشاش أرض الحزلجية في الجنوب وأرض الحليجية في الشمال. وفي شرق الجزء كله أرض الكيماكية، ويتصل في الجزء العاشر كله الى جبل (قوفايا) آخر الجزء شرقا وعلى قطعة من البحر المحيط هنالك وهو جبل يأجوج ومأجوح. وهذه الأمم كلها من شعوب الترك.

## الاقليم الخامس

الجزء الأول منه أكثره مغمور بالماء الا قليلا من جنوبه وشرقه لأن البحر المحيط بهذه الجهة الغربية دخل في الاقليم الخامس والسادس والسابع عن الدائرة المحيطة بالاقليم، فأما المنكشف من جنوبه فقطعة على شكل مثلث متصلة من هنالك بالاندلس وعليها بقيتها. ويحيط بها البحر من جهتين كأنها ضلعان محيطان بزاوية المثلث. ففيها من بقية غرب الاندلس (سنت بيور) على البحر عند اول الجزء من الجنوب والغرب، وشلمنكة شرقا عنها، وفي جوفها سمورة. وفي الشرق عن شلمنكة آبلة آخر الجنوب، وأرض قشتالة شرقا عنها، وفيها مدينة شقونية، وفي شهالها أرض ليون وبرغشت لله تم وراءها في الشهال أرض جليقية الى زاوية القطعة. وفيها على البحر المحيط في آخر الضلع الغربي بلد (شنتياقوب) ومعناه يعقوب. وفيها من شرق بلاد الاندلس مدينة (تطبلة) عند آخر الجزء في الجنوب وشرقا عن قشتالة. وفي شهالها وشرقها وشقة و ينبلونة على سمتها شرقا وشهالا. وفي غرب ينبلونة قشتالة ثم ناجزة فيا بينها وبين برغشت.

ويعترض وسط هذه القطعة جبل عظيم محاذ للبحر وللضلع الشهالي الشرقي منه وعلى قرب، ويتصل به وبطرف البحر عند ينبلونة في جهة الشرق الذي ذكرنا من قبل ان يتصل في الجنوب بالبحر الرومي في الاقليم الرابع ويصير حجرا دمه على بلاد الأندلس من جهة الشرق، وثناياه لها ابواب تفضي الى بلاد غشكونية من امم الفرنج.

<sup>(44)</sup> كذا وقد ذكرها صاحب معجم البلدان: برعش.

<sup>(45)</sup> اي مدافعا عنها.

فمنها من الاقليم الرابع برشلونة وأربونة على ساحل البحر الرومي، وخريدة وقرقشونة وراءهما في الشمال. ومنها من الاقليم الخامس طلوشة شمالا عن خريدة.

وأما المنكشف في هذا الجزء من جهة الشرق، فقطعة على شكل مثلث مستطيل زاويته الحادة وراء ألبرنات شرقا، وفيها على البحر المحيط على رأس القطعة التي يتصل بها جبل ألبرنات بلد نيونة. وفي آخر هذه القطعة في الناحية الشرقية الشهالية من الجزء أرض بنطو من الفرنج الى آخر الجزء. وفي الجزء الثاني في الناحية الغربية منه أرض غشكونية، وفي شهالها ارض بنطو وبرغشت، وقد ذكرناهما، وفي شرق بلاد غشكونية في شهالها قطعة ارض من البحر الرومي، دخلت في هذا الجزء كالضرس مائلة الى الشرق قليلا، وصارت بلاد غشكونية في غربها داخلة في جون من البحر. وعلى راس هذه القطعة شهالا بلاد جنوة، وعلى سمته في الشهال جبل (سنت) جون وفي شهاله وعلى سمته أرض برغونة.

وفي الشرق عن طرف جنوة الخارج من البحر الرومي طرف آخر خارج منه يبقى بينها جون داخل من البرفي البحرفي غربيه (بيش)وفي شرقيه مدينة رومة العظمى كرسي ملك الافرنجة ،ومسكن البابا بطركهم الاعظم. وفيها من المباني الضخمة والهياكل الهائلة والكنائس العادية (64) ما هو معروف الاخبار. ومن عجائبها النهر الجاري في وسطها من المشرق الى المغرب،مفروشا قاعه ببلاط النحاس،وفيها كنيسة بطرس وبولس من الحواريين وهما مدفونان بها.

وفي الشمال عن بلاد رومة بلاد اقرنصيصة الى آخر الجزء، وعلى هذا الطرف من البحر الذي في جنوبه رومة بلاد نابل (47) في الجانب الشرقي منه متصلة ببلد قلورية من بلاد الفرنج. وفي شمالها طرف من خليج البنادقة دخل في هذا الجزء من الجزء الثالث مغربا ومحاذيا للشمال من هذا الجزء، وانتهى الى نحو الثلث منه، وعليه كثير من بلاد البنادقة دخل في هذا الجزء من جنوبه فيما بينه وبين البحر المحيط. ومن شماله بلاد انكلاية في الاقلم السادس.

وفي الجزء الثالث من هذا الاقليم في غربيه بلاد قلورية بين خليج البنادقة والبحر الرومي يحيط بها من شرقيه،يوصل من برها في الاقليم الرابع في البحر الرومي في جون

<sup>(46)</sup> اي التي تحتوي على التحف والطرف القديمة. نسبة لعاد.

<sup>(47)</sup> كذا وهي مدينة «نابولي».

بين طرفين خرجا من البحر على سمت الشمال الى هذا الجزء وفي شرقي بلاد قلورية بلاد أنكيردة في جون بين خليج البنادقة والبحر الرومي، ويدخل طرف من هذا الجزء في الجون في الاقليم الرابع وفي البحر الرومي. ويحيط به في شرقي خليج البنادقة من البحر الرومي ذاهبا الى سمت الشمال، ثم ينعطف الى الغرب محاذيا لآخر الجزء الشمال.

ويخرج على سمته من الاقليم الرابع جبل عظيم يوازيه ويذهب معه في الشهال، ثم يغرب معه في الاقليم السادس الى أن ينتهي قبالة خليج في شهاليه في بلاد انكلاية من الم اللمانيين كما نذكر. وعلى هذا الخليج وبينه وبين هذا الجبل ما داما ذاهبين الى الشهال بلاد البنادقة، فاذا ذهبا الى المغرب فبينهما بلاد (جولاسيا) ثم بلاد الالمانيين عند طرف الخليج.

وفي الجزء الرابع من هذا الاقليم قطعة من البحر الرومي، خرجت اليه من الاقليم الرابع مضرسة كلها بقطع من البحر، تخرج منها الى الشهال وبين كل ضرسين منها طرف من البحر في الجون بينها، وفي آخر الجزء شرقا خليج القسطنطنية يخرج من هذا الطرف الجنوبي ويذهب على سمت الشهال الى ان يدخل في الاقليم السادس، وينعطف من هنالك عن قرب مشرقا الى بحر نيطش في الجزء الخامس وبعض الرابع قبله والسادس بعده من الاقليم السادس كما نذكر.

وبلد القسطنطينية في شرقي هذا الخليج عند آخر الجزء من الشمال، وهي المدينة العظيمة التي كانت كرسي القياصرة، وبها من آثار البناء والضخامة ما كثرت عنه الاحاديث. والقطعة التي ما بين البحر الرومي وخليج القسطنطينية من هذا الجزء وفيها بلاد مقدونية التي كانت لليونانيين ومنها ابتداء ملكهم. وفي شرقي هذا الخليج الى آخر الجزء قطعة من أرض باطوس وأظنها لهذا العهد مجالات للتركمان، وبها ملك ابن عثمان وقاعدته بها برصة، وكانت من قبلهم للروم و(غلبتهم) عليها الامم الى ان صارت للتركمان.

وفي الجزء الخامس من هذا الاقليم من غربيّه وجنوبه ارض باطوس. وفي الشمال عنها الى آخر الجزء بلاد عمورية وفي شرقي عمورية نهر قباقب الذي يمد الفرات، يخرج من جبل هنالك ويذهب في الجنوب حتى يخالط الفرات قبل وصوله من هذا الجزء الثاني الى ممره في الاقليم الرابع.

وهنالك في غربيه آخر الجزء في مبدإ نهر سيحان ثم نهر جيحان غربيه الذاهبين على سمته، وفي موازاته سمته وقد مر ذكرهما. وفي شرقه هنالك مبدأ نهر الدجلة الذاهب على سمته، وفي موازاته

حتى يخالطه عند بغداد. وفي الزاوية التي بين الجنوب والشرق من هذا الجزء وراء الجبل الذي يبدأ منه نهر دجلة بلد(ميافارفين). ونهر قباقب الذي ذكرناه يقسم هذا الجزء بقطعتين :

إحداهما غربية جنوبية وفيها أرض باطوس كها قلناه، وأسافلها الى آخر الجزء شمالا، ووراء الجبل الذي يبدأ منه نهر قباقب أرض عمورية كما قلناه.

والقطعة الثانية شرقية شمالية على الثلث في الجنوب، منها مبدأ الدجلة والفرات، وفي الشمال بلاد البيلقان متصلة بأرض عمورية من وراء جبل قباقب، وهي عريضة وفي آخرها عند مبدإ الفرات بلد خرشنة. وفي الزاوية الشرقية الشمالية (قطيعة) من بحر نيطش الذي يمده خليج القسطنطنية.

وفي الجزء السادس من هذا الاقليم في جنوبه وغربه بلاد أرمينية متصلة الى أن يتجاوز وسط الجزء الى جانب الشرق. وفيها بلد اردن في الجنوب والغرب وفي شمالها تفليس ودبيل. وفي شرقي أُردُن مدينة خلاط ثم برذعة، وفي جنوبها بانحراف الى الشرق مدينة أرمينية. ومن هنالك مخرج بلاد ارمينية الى الاقليم الرابع. وفيها هنالك بلد المراغة في شرقي جبل الاكراد المسمى بارما، وقد مر ذكره في الجزء السادس منه.

ويتاخم بلاد أرمينية في هذا الجزء وفي الاقليم الرابع قبله من جهة الشرق فيها بلاد اذربيجان، وآخرها في هذا الجزء شرقا بلاد اردبيل على قطعة من بحر طبرستان دخلت في الناحية الشرقية من الجزء السابع ويسمى بحر طبرستان. وعليه من شماله في هذا الجزء قطعة من بلاد الحزر وهم التركمان. ويبدأ من عند آخر هذه القطعة البحرية في الشمال جبال يتصل بعضها ببعض على سمت الغرب الى الجزء الخامس، فتمر فيه معطفة ومحيطة ببلد (ميافارفين). ويخرج الى الاقليم الرابع عند آمد، ويتصل بحبل السلسلة في أسافل الشام، ومن هنالك يتصل بحبل اللكام كما مر.

وبين هذه الجبال الشهالية في هذا الجزء ثنايا كالابواب تفضي من الجانبين. ففي جنوبيها بلاد الابواب متصلة في الشرق الى بحر طبرستان، وعليه من هذه البلاد مدينة باب الابواب. وتتصل بلاد الابواب في الغرب من ناحية جنوبيها ببلد ارمينية. وبينها في الشرق وبين بلاد اذربيجان الجنوبية بلاد الران متصلة الى بحر طبرستان.

وفي شمال هذه الجبال قطعة من هذا الجزء في غربها مملكة السرير في الزاوية الغربية الشمالية منها. وفي زاوية الجزء كله قطعة أيضا من بحر نيطش الذي يمده خليج

القسطنطينية وقد مر ذكره. ويحف بهذه القطعة من بحر نيطش بلاد السرير وعليها منها بلد (أطرابزندة) (48 وتتصل بلاد السرير بين جبل الابواب والجهة الشمالية من الجزء الى ان ينتهي شرقا الى جبل حاجز بينها وبين أرض الخزر، وعند آخرها مدينة صول. ووراء هذا الجبل الحاجز قطعة من ارض الخزر تنتهى الى الزاوية الشرقية الشمالية من هذا الجزء من بحر طبرستان وآخر الجزء شمالا.

والجزء السابع من هذا الاقليم غربيّه كله مغمور ببحر طبرستان وخرج من جنوبه في الاقليم الرابع القطعة التي ذكرنا هنالك ان عليها بلاد طبرستان وجبال الديلم الى قزوين.

وفي غربي تلك القطعة متصلة بها القطعة التي في الجزء السادس من الاقليم الرابع. ويتصل بها من شالها القطعة التي في الجزء السادس من شرقيه ايضا. وينكشف من هذا الجزء قطعة عند زاويته الشهالية الغربية يصب فيها نهر اثل (49) في هذا البحر. ويبقى من هذا الجزء في ناحية الشرق قطعة منكشفة من البحر،هي مجالات للغزّمن امم الترك يحيط بها جبل من جهة الجنوب، داخل في الجزء الثامن، ويذهب في الغرب الى ما دون وسطه فينعطف الى الشهال الى ان يلاقي بحر طبرستان فيحتفّ به ذاهبا معه الى بقيته في الأقليم السادس ثم ينعطف مع طرفه ويفارقه ويسمى هنالك جبل (شياه) ، ويذهب مغربا الى الجزء السادس من الاقليم السادس من الاقليم السادس من الاقليم السادس، ثم يرجع جنوبا الى الجزء السادس من الاقليم الخامس. وهذا الطرف منه هو الذي اعترض في هذا الجزء بين ارض السرير وارض الخزر. واتصلت بأرض الخزر في الجزء السادس والسابع حافات هذا الجبل المسمى حبل (شياه) كا سبأتي .

والجزء الثامن من هذا الاقليم الخامس كله مجالات للغزّ من امم الترك. وفي الجهة الجنوبية الغربية منه بحيرة خوارزم التي يصب فيها نهر جيحون، دورها ثلاثمائة ميل. ويصب بها انهار كثيرة من ارض هذه المجالات. وفي الجهة الشهالية الشرقية منه بحيرة عرعون،دورها اربعائة ميل وماؤها حلو. وفي الناحية الشهالية من هذا الجزء جبل مرغار ومعناه جبل الثلج لانه لا يذوب فيه، وهو متصل بآخر الجزء. وفي الجنوب عن بحيرة عرعون جبل من الحجر الصلد لا ينبت شيئا يسمى عرعون وبه سميت البحيرة.

<sup>(48)</sup> كذا بالاصل واسمها الحالي : طرابزون.

<sup>(49)</sup> هو نهر «اورال».

وينجلب منه ومن جبل مرغار شهالي البحيرة انهار لا تنحصر عدتها، فتصب فيها من الجانبين.

وفي الجزء التاسع من هذا الاقليم بلاد اركس من امم الترك في غرب بلاد الغرِّ وشرق بلاد الكياكية، ويحف به من جهة الشرق آخر الجزء جبل قوقيا المحيط بيأجوح ومأجوح، يعترض هنالك من الجنوب الى الشهال حتى ينعطف اول دخوله من الجزء العاشر، وقد كان دخل اليه من آخر الجزء العاشر من الاقليم الرابع قبله، واحتف هنالك بالبحر المحيط الى آخر الجزء في الشهال، ثم انعطف مغربا في الجزء العاشر من الاقليم الرابع الى ما دون نصفه، واحاط من اوله الى هنا ببلاد الكياكية، ثم خرج الى الجزء العاشر من الاقليم العاشر من الاقليم الخامس، فذهب فيه مغربا الى آخره، وبقيت في جنوبيه من هذا الجزء وفي الاعلى منه وانعطف قريبا الى الشهال وذهب على سمته الى الجزء التاسع في شرقيه السادس، وفيه السد هنالك كها نذكره. وبقيت منه القطعة التي أحاط بها جبل قوقيا عند الزاوية الشرقية الشمالية من هذا الجزء، مستطيلة الى الجنوب وهي من بلاد يأجوج ومأجوج.

وفي الجزء العاشر من هذا الاقليم أرض يأجوج ومأجوج متصلة فيه كله إلا قطعة من البحر المحيط غمرت طرفا في شرقيه من جنوبه الى شهاله، والا القطعة التي يفصلها الى جهة الجنوب والغرب جبل قوقيا حين مر فيه وما سوى ذلك فأرض يأجوج ومأجوج، والله سبحانه وتعالى أعلم.

## الاقليم السادس

فالجزء الاول منه غمر البحر اكثر من نصفه واستدار شرقا مع الناحية الشهالية ثم ذهب مع الناحية الشرقية الى الجنوب وانتهى قريبا من الناحية الجنوبية، فانكشفت قطعة من هذه الارض في هذا الجزء داخلة بين الطرفين وفي الزاوية الجنوبية الشرقية من البحر المحيط كالجون فيه، وينفسح طولا وعرضا وهي كلها ارض (بريطانية) وفي بابها بين الطرفين وفي الزاوية الجنوبية الشرقي من هذا الجزء بلاد (صايس) (50) متصلة ببلاد بيطوء التي مر ذكرها في الجزء الاول والثاني من الاقليم الخامس.

<sup>(50)</sup> في نسخة دار الكتاب: «صاقس».

والجزء الثاني من هذا الاقليم دخل البحر المحيط من غربه وشهاله فمن غربه قطعة مستطيلة اكبر من نصفه الشهالي من شرق ارض بريطانية في الجزء الاول، واتصلت بها القطعة الاخرى في الشهال من غربه الى شرقه، وانفسحت في النصف الغربي منه بعض الشيء وفيه هنالك قطعة من جزيرة (انكلطرة)، وهي جزيرة عظيمة متسعة مشتملة على مدن وبها ملك ضخم وبقيتها في الاقليم السابع. وفي جنوب هذه القطعة وجزيرتها في النصف الغربي من هذا الجزءبلاد (برمندية)، وبلاد (افلاندش) متصلين بها، ثم بلاد افرنسية جنوبا وغربا من هذا الجزء، وبلاد برغونية شرقا عنها، وكلها لامم الافرنجة، وبلاد اللهانيين في النصف الشرقي من الجزء. فجنوبه بلاد انكلاية ثم بلاد برغونية شمالا ثم ارض ( لهرنكة وشصونية)، وعلى قطعة البحر المحيط في الزاوية الشمالية الشرقية ارض افريرة وكلها لامم اللهانيين.

وفي الجزء الثالث من هذا الاقليم في الناحية الغربية بلاد(نوابية)في الجنوب،وبلاد (شصونية) في الجنوب، وبلاد بلونية في الشمال . وفي الناحية الشرقية بلاد (انكرية) في الجنوب ، وبلاد بلونية في الشمال . يعترض بينهما جبل بلواط داخلا من الجزء الرابع، ويمر مغرّبا بانحراف الى الشمال الى أن يقف في بلاد (شصونية) آخر النصف الغربي .

وفي الجزء الرابع في ناحية الجنوب ارض جثولية، وتحتها في الشهال بلاد الروسية. ويفصل بينها جبل بلواط من اول الجزء غربا الى ان يقف في النصف الشرقي. وفي شرق ارض جثولية بلاد جرمانية. وفي الزاوية الجنوبية الشرقية أرض القسطنطينية، ومدينتها عند آخر الخليج من البحر الرومي، وعند مدفعه في بحر نيطش، فيقع قطيعة من بحر نيطش في اعالي الناحية الشرقية من هذا الجزء، ويمدها الخليج وبينها في الزاوية بلد (مسناة).

وفي الجزء الخامس من الاقليم السادس، ثم في الناحية الجنوبية عند بحر نيطش يتصل من الخليج في آخر الجزء الرابع ويخرج على سمته مشرقا، فيمر في هذا الجزء كله، وفي بعض السادس على طول الف وثلاثمائة ميل من مبدئه في عرض سمائة ميل. ويبقى وراء هذا البحر في الناحية الجنوبية من هذا الجزء في غربها الى شرقها بر مستطيل في غربه هرقلية على ساحل بحر نيطش، متصلة بارض البيلقان من الاقليم الخامس. وفي شرقه بلاد اللانية وقاعدتها سوتلي على بحر نيطش. وفي شمال بحر نيطش في هذا الجزء غربا ارض ترخان وشرقا بلاد الروسية وكلها على ساحل هذا البحر. وبلاد الروسية غربا ارض ترخان وشرقا بلاد الروسية

محيطة ببلاد (برجان) من شرقها في هذا الجزء من شهالها، في الجزء الخامس من الاقليم السابع، ومن غربها في الجزء الرابع من هذا الاقليم.

وفي الجزء السادس في غربيه بحر نيطش، وينحرف قليلا الى الشمال، ويبتى بينه هنالك وبين آخر الجزء شهالا بلاد قمانية، وفي جنوبه منفسحا الى الشهال بما انحرف هو كذلك، بقية بلاد اللانية التي كانت آخر جنوبه في الجزء الخامس. وفي الناحية الشرقية من هذا الجزء متصل ارض الخزر. وفي شرقها ارض برطاس، وفي الزاوية الشرقية الشهالية ارض بلغار. وفي الزاوية الشرقية الجنوبية ارض بلجر، يجوزها هناك قطعة من جبل (شياه كويه) (13) المنعطف مع بحر الخزر في الجزء السابع بعده، ويذهب بعد مفارقته مغربا فيحوز القطعة، ويدخل الى الجزء السادس من الاقليم الخامس، فيتصل هنالك بجبل الابواب، وعليه من هنالك ناحية بلاد الخزر.

وفي الجزء السابع من هذا الاقليم في الناحية الجنوبية (ما حازه) جبل (شياه) بعد مفارقته بحر طبرستان. وهو قطعة من ارض الخزر الى آخر الجزء غربا. وفي شرقها القطعة من بحر طبرستان التي (حوزها) هذا الجبل من شرقها وشهالها. ووراء جبل (شياه) في الناحية الغربية الشهالية ارض برطاس. وفي الناحية الشرقية من الجزء أرض (بسجرت) و (بحنال) (من) امم الترك.

وفي الجزء الثامن والناحية الجنوبية منه كلها، ارض الجولخ من الترك في الناحية الشهالية غربا، والارض المنتنة، وشرق الارض التي يقال إن يأجوج ومأجوج خرباها قبل بناء السد. وفي هذه الأرض المنتنة مبدأ نهر الاثل من أعظم أنهار العالم وممره في بلاد الترك ومصبه في بحر طبرستان في الاقليم الخامس في الجزء السابع منه. وهو كثير الانعطاف يخرج من جبل في الأرض المنتنة من ثلاثة ينابيع تجتمع في نهر واحد، ويمر على سمت الغرب الى آخر السابع من هذا الاقليم، فينعطف شهالا الى الجزء السابع من الاقليم السابع، فيمر في طرفه بين الجنوب والمغرب، فيخرج في الجزء السادس من السابع ويذهب مغربا غير بعيد، ثم ينعطف ثانية الى الجنوب، ويرجع الى الجزء السادس من الاقليم السادس، ويخرج منه جدول يذهب مغربا، ويرجع الى الجزء السادس من الاقليم السادس. ويخرج منه جدول يذهب مغربا، ويصب في بحر نيطش في ذلك الجزء ويمر هو في قطعة بين الشهال والشرق في بلاد بلغار فيخرج في الجزء السابع من الاقليم السادس، ثم ينعطف ثالثة الى الجنوب، وينفذ في جبل (شياه) ويمر في السابع من الاقليم السادس، ثم ينعطف ثالثة الى الجنوب، وينفذ في جبل (شياه) ويمر في

<sup>(51)</sup> وفي نسخة دار الكتاب «كوه» وهي الاصح اذ «كوه» بالفارسية تعني الحبل.

بلاد الخزر، ويخرج الى الاقليم الخامس في الجزء السابع منه، فيصب هنالك في بحر طبرستان، في القطعة التي انكشفت من الجزء عند الزاوية الغربية الجنوبية.

وفي الجزء التاسع من هذا الاقليم في الجانب الغربي منه بلاد خفشاخ من الترك وهم قفجاق، وبلاد الشركس منهم ايضا. وفي الشرق منه بلاد يأجوج يفصل بينهها جبل قوقيا المحيط، وقد مر ذكره. يبدأ من البحر المحيط في شرق الاقليم الرابع ويذهب معه الى آخر الاقليم في الشهال، ويفارقه مغزبا وبانحراف الى الشهال حتى يدخل في الجزء التاسع من الاقليم الخامس، فيرجع الى سمته الاول حتى يدخل في هذا الجزء التاسع من الاقليم من جنوبه الى شهاله بانحراف الى المغرب.

وفي وسطه ههنا السد الذي بناه الاسكندر، ثم يخرج على سمنه الى الاقليم السابع وفي الجزء التاسع منه، فيمر فيه الى الجنوب الى ان يلتى البحر المحيط في شهاله، ثم ينعطف معه من هنالك مغربا الى الاقليم السابع الى الجزء الخامس منه، فيتصل هنالك بقطعة من البحر المحيط في غربيه. وفي وسط هذا الجزء التاسع هو السد الذي بناه الاسكندركما قلناه. والصحيح من خبره في القرآن. وقد ذكر عبد الله بن خرداذيه في كتابه في المجزافيا ان الواثق رأى في منامه كأن السد انفتح فانتبه فزعا، وبعث سلاما الترجهان، فوقف عليه، وجاء بحبره، ووصفه في حكاية طويلة ليست من مقاصد كتابنا هذا.

وفي الجزء العاشر من هذا الاقليم بلاد مأجوج، متصلة فيه الى آخره على قطعة من هنالك من البحر المحيط، احاطت به من شرقه وشماله مستطيلة في الشمال وعريضة بعض الشيء في الشرق.

## الاقليم السابع

والبحر المحيط قد غمر عامته من جهة الشهال الى وسط الجزء الخامس حيث يتصل بحبل (قوفايا) المحيط بيأجوج ومأجوج.

فالجزء الاول والثاني مغموران بالماء الا ما انكشف من جزيرة (انكلطرة) التي معظمها في الثاني. وفي الاول منها طرف انعطف بانحراف الى الشهال، وبقيتها مع قطعة من البحر مستديرة عليه في الجزء الثاني من الاقليم السادس وهي مذكورة هناك. والمجاز منها الى البر في هذه القطعة سعة اثني عشر ميلا. ووراء هذه الجزيرة في شمال الجزء

الثاني جزيرة رسلاندة مستطيلة من الغرب الى الشرق.

والجزء الثالث من هذا الاقليم مغمور أكثره بالبحر إلا قطعة مستطيلة في جنوبه وتتسع في شرقها، وفيها هنالك متّصَلُ أرض فلونية التي مر ذكرها في الثالث من الاقليم السادس، وأنها في شهاله وفي القطعة من البحر التي تغمر هذا الجزء. ثم في الجانب الغربي منها مستديرة فسيحة، وتتصل بالبر من باب في جنوبها يفضي الى بلاد فلونية. وفي شهالها جزيرة (برقاغة) (52) مستطيلة مع الشهال من المغرب الى المشرق.

والجزء الرابع من هذا الاقليم شهاله كله مغمور بالبحر المحيط من المغرب الى المشرق، وجنوبه منكشف، وفي غربه أرض قيازك، وفي شرقها بلاد طست، ثم ارض رسلاندة الى آخر الجزء شرقا، وهي دائمة الثلوج وعمرانها قليل. ويتصل ببلاد الروسية في الاقليم السادس وفي الجزء الرابع والخامس منه.

وفي الجزء الخامس من هذا الاقليم في الناحية الغربية منه بلاد الروسية، وينتهي في الشمال الى قطعة من البحر المحيط التي يتصل بها جبل (قوفايا) كما ذكرناه من قبل. وفي الناحية الشرقية منه متصل أرض القانية التي على قطعة بحر نيطش من الجزء السادس من الاقليم السادس، وينتهي الى بحيرة طرمى من هذا الجزء، وهي عذبة، تنجلب اليها انهار كثيرة من الجبال عن الجنوب والشمال. وفي شمال الناحية الشرقية من هذا الجزء أرض التتارية من التركمان (53) الى آخره.

وفي الجزء السادس من الناحية الغربية الجنوبية متصل بلاد القهانية، وفي وسط الناحية بحيرة (عتون) (54) عذبة تنجلب اليها الانهار من الجبال في النواحي الشرقية، وهي جامدة دائما لشدة البرد الا قليلا في زمن الصيف. وفي شرق بلاد القهانية بلاد الروسية التي كان مبدؤها في الاقليم السادس في الناحية الشرقية الشهالية من الجزء الخامس منه، وفي الزاوية الجنوبية الشرقية من هذا الجزء بقية ارض بلغار التي كان مبدؤها في الاقليم السادس. وفي الناحية الشرقية الشهالية من الجزء السادس منه، وفي وسط هذه القطعة من ارض بلغار منعطف نهر اثل، (العطفة) الاولى الى الجنوب كما مر. وفي آخر هذا الجزء السادس من شهاله جبل (قوفايا) متصلا من غربه الى شرقه.

<sup>(52)</sup> في نسخة أخرى: برعاقبة، وبوقاعة في أخرى.

<sup>(53)</sup> في نسخة أخرى: من الترك.

<sup>(54)</sup> في نسخة اخرى : عثور.

وفي الجزء السابع من هذا الاقليم في غربه بقية ارض يخناك من امم الترك. وكان مبدؤها من الناحية الشمالية الشرقية من الجزء السادس قبله، وفي الناحية الجنوبية الغربية من هذا الجزء، ويحرج الى الاقليم السادس من فوقه. وفي الناحية الشرقية بقية ارض (بسحرت)، ثم بقية الارض المنتنة الى آخر الجزء شرقا. وفي آخر الجزء من جهة الشمال جبل (قوفايا) المحيط متصلا من غربه الى شرقه.

وفي الجزء الثامن من هذا الاقليم في الجنوبية الغربية منه متصل الارض المنتنة. وفي شرقها الارض المحفورة، وهي من العجائب: خرق عظيم في الارض بعيد المهوى فسيح الاقطار ممتنع الوصول الى قعره، يستدل على عمرانه بالدخان في النهار والنيران في الليل تضيء وتخفى. وربما رؤي فيها نهر يشقها من الجنوب الى الشمال. وفي الناحية الشرقية من هذا الجزء البلاد الخراب المتاخمة للسد. وفي آخر الشمال منه جبل (قوفايا) متصلا من الشرق الى الغرب.

وفي الجزء التاسع من هذا الاقليم في الجانب الغربي منه بلاد خفشاخ وهم قفجق، (يحوزها) جبل (قوفايا) حين ينعطف من شماله عند البحر المحيط، ويذهب في وسطه الى الجنوب بانحراف الى الشرق، فيخرج في الجزء التاسع من الاقليم السادس ويمر معترضا فيه.

وفي وسطه هنالك سد يأجوج ومأوج وقد ذكرناه. وفي الناحية الشرقية من هذا الجزء ارض يأجوج وراء جبل(قوفايا) على البحر قليلة العرض مستطيلة احاطت به من شرقه وشماله.

والجزء العاشر غمر البحر جميعه .

هذا آخر الكلام على الجغرافيا وأقاليمها السبعة . « وفي خَلْقِ السَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ وَاخْتِلَافِ اللَّيْل وَالنَّهَار لَآيَاتٌ لِلْعَالَمِينَ » (55).

<sup>(55)</sup> هذا كلام من آيتين قرآنيتين. جاء في سورة آل عمران اية 190 قوله تعالى : «ان في خلق السماوات والارض واختلاف الليل والنهار لآيات لأولي الألباب) وقوله تعالى في سورة الروم آية 22 : «ومن آياته خلق السماوات والأرض واختلاف السنتكم والوانكم ان في ذلك لآيات للعالمين».

## المقدمة الثالثة في المعتدل من الاقاليم والمنحرف وتأثير الهواء في ألوان البشر والكثير من أحوالهم

قد بيّنا أن المعمور من هذا المنكشف من الارض انما هو وسطه؛ لإفراط الحر في الجنوب منه والبرد في الشمال. ولماكان الجانبان من الشمال والجنوب متضادين في الحر والبرد وجب ان تتدرج الكيفية من كليها الى الوسط فيكون معتدلا. فالاقلم الرابع أعدل (56) العمران، والذي حافاته من الثالث والخامس اقرب الى الاعتدال، والذي يليهما من الثاني والسادس بعيدان من الاعتدال، والاول والسابع أبعد بكثير. فلهذا كانت العلوم والصنائع والمباني والملابس والأقوات والفواكه بل والحيوانات (57) وجميع ما يتكون في هذه الاقاليم الثلاثة المتوسطة مخصوصة بالاعتدال وسكانها من البشر أعدل أجساما وألوانا وأخلاقا وأديانا وأحوالا [حتى النبوات فانما توجد في الاكثر فيها. ولم نقف على خبر بعثة في الاقاليم الجنوبية ولا الشمالية،وذلك أِن الأنبياء والرسل إنما يختص بهم أكمل النوع في خلقهم واخلاقهم قال تعالى : «كُنْتُمْ خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَتْ لِلنَّاسِ» وِذَلك ليتم القبول لما يأتيهم به الأنبياء من عند الله. وأهل هذه الاقاليم أُكمل لوجود الاعتدال لهم] على غاية من التوسط في مساكنهم وملابسهم وأقواتهم وصنائعهم، يتخذون البيوت المنجدة بالحجارة المنمقة بالصناعة، ويتناغون في استجادة الآلات والمواعين،ويذهبون في ذلك الى الغاية. وتوجد لديهم المعادن الطبيعية من الذهب والفضة والحديد والنحاس والرصاص والقصدير، ويتصرفون في معاملاتهم بالنقدين العزيزين (٥٩٠)، ويبعدون عن الانحراف في عامة أحوالهم. وهؤلاء أهل المغرب والشام والحجاز واليمن والعراقين والهند والسند والصين ، وكذلك الأندلس ومن قرب منها من الفرنجة والجلالقة والرَّوم واليونانيّين ، ومن كان مع هؤلاء او قريبا منهم في هذه الاقاليم المعتدلة . ولهذا كان العراق والشام أعدل هذه كلها لانها وسط من جميع الجهات (وأما الحجاز واليمن وهي جزيرة العرب ، وإن كانت مائلة عن الوسط إلا أن هواء

<sup>(56)</sup> كذا بالاصل والاصح: أكثر اعتدالا من العدل. وهذا المعنى غير وارد هنا.

<sup>(57)</sup> الافصح حذف الواو بعد «بل».

<sup>(58)</sup> هذه الجملة لا توجد في الأصل ونقلناها عن نسخة دار الكتاب.

<sup>(59)</sup> الذهب والفضة.

البحار المكتنفة بها عدل من هوائها ، فلحقت بعض الشيء بالمعتدل من الوسط .)

وأما الاقاليم البعيدة من الاعتدال مثل الأول والسادس والسابع فأهلها أبعد من الاعتدال في جُميع أحوالهم، فبناؤهم بالطين والقصب، وأقواتهم من الذرة والعشب وملابسهم من أوراق الشجر يخصفونها عليهم أو الجلود، وأكثرهم عرايا من اللباس. وفواكه بلادهم وأدمها غريبة التكوين ماثلة الى الانحراف. ومعاملاتهم بغير الحجرين الشريفين من نحاس أو حديد أو جلود يقدرونها للمعاملات. وأخلاقهم مع ذلك قريبة من خلق الحيوانات العجم. حتى لينقل عن الكثير من السودان أهل الأقليم الاول أنهم يسكنون الكهوف والغياض،و يأكلون العشب،وأنهم متوحشون غير مستأنسين يأكل بعضهم بعضا وكذا الصقالبة. والسبب في ذلك أنهم لبعدهم عن الاعتدال يقرب عرض أمزجتهم وأخلاقهم من عرض الحيوانات العجم، ويبعدون عن الانسانية بمقدار ذلك. وكذلك أحوالهم في الديانة أيضًا فلا يعرفون نبوة ولا يدينون بشريعة الا من قرب منهم من جوانب الاعتدال، وهو في الأقل النادر مثل الحبشة المجاورين لليمن الدائنين بالنصرانية فيما قبل الاسلام وما بعده لهذا العهد. ومثل اهل مالي وكوكو والتكرور المجاورين لأرض المغرب الدائنين بالاسلام لهذا العهد،يقال انهم دانوا به في المائة السابعة، ومثل من دان بالنصرانية من أمم الصقالبة والافرنجة والترك من الشمال، ومن سوى هؤلاء من أهل تلك الأقاليم المنحرفة جنوبا وشمالاً. فالدين مجهول عندهم، والعلم مفقود بينهم، وجميع أحوالهم بعيدة من أحوال الأناسي قريبة من أحوال البهائم «وَ يَخْلُقُ مَا لَا تَعْلَمُونَ». ولا يعترض على هذا القول بوجود اليمن وحضرموت والاحقاف وبلاد الحجاز واليمامة وما إليها من جزيرة العرب في الإقليم الأول والثاني؛ فإن جزيرة العرب كلها أحاطت بها البحار من الجهات الثلاث كما ذكرنا فكان لرطوبتها أثر في رطوبة هوائها، فنقص ذلك من اليبس والانحراف الذي يقتضيه الحر، وصار فيها بعض الاعتدال بسبب رطوبة البحر.

وقد توهم بعض النسابين \_ ممن لا علم لديه بطبائع الكائنات \_ أن السودان هم ولد حام بن نوح اختصوا بلون السواد لدعوة كانت عليه من ابيه ظهر أثرها في لونه وفيا جعل الله من الرق في عقبه. وينقلون في ذلك حكاية من خرافات القضاص. ودعاء نوح على ابنه حام قد وقع في التوراة وليس فيه ذكر السواد، و إنما دعا عليه بأن يكون ولده عبيدا لولد إخوته لا غير. وفي القول بنسبة السواد الى حام غفلة من طبيعة الحر

والبرد وأثرهما في الهواء، وفيا يتكون فيه من الحيوانات. وذلك أن هذا اللون شمل أهل الاقليم الاول والثاني من مزاج هوائهم للحرارة المتضاعفة بالجنوب، فإن الشمس تسامت رؤوسهم مرتين في كل سنة، قريبة إحداهما من الاخرى، فتطول المسامتة عامة الفصول، فيكثر الضوء لاجلها، ويلح القيظ الشديد عليهم، وتسود جلودهم لافراط الحر.

ونظير هذين الاقليمين مما يقابلها من الشهال الاقليم السابع والسادس، شمل سكانهما أيضا البياض من مزاج هوائهم للبرد المفرط بالشهال، إذ الشمس لا تزال بأفقهم في دائرة مرئي العين أو ما قرب منها ولا ترتفع الى المسامتة ولا ما قرب منها، فيضعف الحر فيها ويشتد البرد عامة الفصول، فتبيض ألوان أهلها وتنتهي الى الزعورة (٥٠٠) ويتبع ذلك ما يقتضيه مزاج البرد المفرط من زرقة العيون وبرش الجلود وصهوبة الشعور. وتوسطت بينها الأقاليم الثلاثة: الخامس والرابع والثالث، فكان لها في الاعتدال الذي هو مزاج المتوسط حظ وافر. والرابع أبلغها في الاعتدال غاية لنهايته في التوسط كما قدمناه. فكان لاهله من الاعتدال في خلقهم وخلقهم ما اقتضاه مزاج أهويتهم، وتبعه عن جانبيه الثالث والخامس و إن لم يبلغا غاية التوسط، لميل هذا مزاج أهويتهم، وتبعه عن جانبيه الثالث والخامس و إن لم يبلغا غاية التوسط، لميل هذا قليلا الى الجنوب الحار وهذا قليلا الى الشمال البارد، إلا أنها لم ينتهيا الى الانحراف.

وكانت الأقاليم الأربعة منحرفة وأهلها كذلك في خُلْقهم وخُلُقهم؛ فالاول والثاني للحر والسواد، والسابع والسادس للبرد والبياض. ويسمى سكان الجنوب من الإقليمين الأول والثاني باسم الحبشة والزنج والسودان، أسماء مترادفة على الامم المتغيرة بالسواد، وإن كان اسم الحبشة مختصا منهم بمن تجاه مكة واليمن، والزنج بمن تجاه بحر الهند، وليست هذه الاسماء لهم من أجل انتسابهم الى آدمي اسود لا حام ولا غيره. وقد نجد من السودان اهل الجنوب من يسكن الرابع المعتدل أو السابع المنحرف الى البياض، فتبيض ألوان أعقابهم على التدريج مع الايام. وبالعكس فيمن يسكن من أهل الشمال أو الرابع بالجنوب، تسود ألوان أعقابهم. وفي ذلك دليل على ان اللون تابع لمزاج الهواء. قال ابن سينا في ارجوزته في الطب :

بالزنج حرَّ غير الأجسادا حتى كسا جلودها سوادا والصِّقلب اكتسبتِ البياضا حتى غدت جلودها بضاضا

<sup>(60)</sup> يقصد بها هنا شدة البياض، والكلمة ليست من الفصحى.

وأما أهل الشهال فلم يسموا باعتبار ألوانهم الان البياض كان لونا لاهل تلك اللغة الواضعة للاسماء. فلم يكن فيه غرابة تحمل على اعتباره في التسمية لموافقته واعتياده. ووجدنا سكانه من الترك والصقالبة والطغرغر والخزر واللان، والكثير من الافرنجة ويأجوج ومأجوج، أسماء متفرّقة وأجيالا متعددة مسمين باسماء متنوعة. وأما أهل الاقاليم الثلاثة المتوسطة، أهل الاعتدال في خلقهم وخلقهم وسيرهم وكافة الاحوال الطبيعية للاعتمار لديهم من المعاش والمساكن والصنائع والعلوم والرياسات والملك فكانت فيهم النبوات والملل (الله والدول والشرائع والعلوم والبلدان والامصار والمباني والغراسة ومن والصنائع الفائقة وسائر الاحوال المعتدلة.

وأهل هذه الاقاليم الذين (63) وقفنا على أخبارهم مثل العرب والروم وفارس وبني اسرائيل واليونان واهل السند والهند والصين.

ولما رأى النشابون اختلاف هذه الامم بسماتها (وشعائرها) حسبوا ذلك لأجل الأنساب؛ فجعلوا أهل الجنوب كلَّهم السودان من ولد حام وارتابوا في الوانهم، فتكلفوا نقل تلك الحكاية الواهية، وجعلوا اهل الشمال كلهم او أكثرهم من ولد يافث، وأكثر الامم المعتدلة وهم اهل الوسط المنتحلون للعلوم والصنائع والملل والشرائع واللياسة والملك من ولد سام.

وهذا الزعم، وإن صادف الحق في انتساب هؤلاء، فليس ذلك بقياس مطرد، أنما هو إخبار عن الواقع، لا أن تسمية اهل الجنوب بالسودان والحبشان من أجل انتسابهم الى حام الاسود. وما أداهم الى هذا الغلط الا اعتقادهم ان التمييز بين الامم إنما يقع بالانساب فقط وليس كذلك : فإن التمييز للجيل أو الامة يكون بالنسب في بعضهم كما للعرب وبني اسرائيل والفرس، ويكون بالجهة والسمة كما للزنج (والحبشان) والصقالبة والسودان، ويكون بالعوائد (والشعائر) والنسب كما للعرب، ويكون بغير ذلك من أحوال الامم وخواصهم ومميزاتهم. فتعميم القول في أهل جهة معينة من جنوب أو شمال بأنهم من ولد فلان المعروف بما شملهم من نحلة أو لون أو سمة وجدت لذلك الأب،

<sup>(61)</sup> في طبعة دار الكتاب: الملك.

<sup>(62)</sup> في طبعة دار الكتاب: الفراسة.

<sup>(63)</sup> في طبعة دار الكتاب: التي.

إنما هو من الاغاليط التي أوقع فيها الغفلة عن طبائع الاكوان والجهات،وان هذه كلها تتبدل في الاعقاب،ولا يجب استمرارها «سُنّةُ اللهِ في عِبَادِهِ وَلَنْ تَجِدَ لِسُنّةِ اللهِ تَبْدِيلاً».

## المقـدمـــة الـرابـعــة في أثر الهواء في أخلاق البشر

قد رأينا من خلق السودان على العموم الخفة والطيش وكثرة الطرب، فتجدهم مولعين بالرقص على كل توقيع موصوفين بالحمق في كل قطر. والسبب في ذلك انه تقرر في موضعه من الحكمة ان طبيعة الفرح والسرور هي انتشار الروح الحيواني وتفشيه، وطبيعة الحزن بالعكس، وهو انقباضه وتكاثفه. وتقرر ان الحرارة مفشية للهواء والبخار، مخلخلة له زائدة في كميته. ولهذا يجد المنتشي من الفرح والسرور ما لا يعبر عنه وذلك بما يداخل بخار الروح في القلب من الحرارة الغريزية التي تبعثها سورة الخمر في الروح من مزاجه، فيتفشى الروح وتجيء طبيعة الفرح.

وكذلك نجد المتنعمين بالحامات اذا تنفسوا في هوائها، واتصلت حرارة الهواء في أرواحهم فتسخنت لذلك، حدث لهم فرح وربما انبعث الكثير منهم بالغناء الناشيء عن السرور.

ولما كان السودان ساكنين في الإقليم الحار، واستولى الحر على أمزَجتهم وفي أصل تكوينهم،كان في أرواحهم من الحرارة على نسبة أبدانهم و إقليمهم؛ فتكون أرواحهم بالقياس الى أرواح اهل الاقليم الرابع أشد حرَّا فتكون أكثر تفشيا، فتكون أسرع فرحا وسرورا وأكثر انبساطا، و يجيء الطيش على أثر هذه.

وكذلك يلحق بهم قليلا أهل البلاد البحرية الماكان هواؤها متضاعف الحرارة بما ينعكس عليه من أضواء بسيط البحر وأشعته ، كانت حصتهم من توابع الحرارة في الفرح والخفة موجودة أكثر من بلاد التلول والجبال الباردة. وقد نجد يسيرا من ذلك في أهل البلاد (الجريدية) من الإقليم الثالث لتوفر الحرارة فيها وفي هوائها ، لانها عريقة في الجنوب عن الأرياف والتلول.

واغتير ذلك أيضا بأهل مصر ؛ فانها في مثل عرض البلاد (الجريدية) أو قريبا منها كيف غلب الفرح عليهم والحفة والغفلة عن العواقب،حتى أنهم لا يدخرون أقوات سنتهم ولاشهرهم،وعامة مآكلهم من أسواقهم.

ولما كانت فاس من بلاد المغرب بالعكس منها في التوغل في التلول الباردة،كيف ترى أهلها مطرقين إطراق الحزن،وكيف أفرطوا في نظر العواقب حتى ان الرجل منهم ليدخر قوت سنتين من حبوب الحنطة،ويباكر الاسواق لشراء قوته ليومه مخافة ان يرزأ (64) شيئا من مدخره، وتتبع ذلك في الأقاليم والبلدان تجد في الاخلاق اثرا من كيفيات الهواء. والله الحلاق العليم.

وقد تعرض المسعودي للبحث عن السبب في خفة السودان وطيشهم وكثرة الطرب فيهم، وحاول تعليله فلم يأت بشيء أكثر من أنه نقل عن جالينوس ويعقوب بن السحق الكندي، أن ذلك لضعف ادمغتهم وما نشأ عنه من ضعف عقولهم، وهذا كلام لا محصل له ولا برهان فيه. «وَاللّهُ يَهْدِي مَنْ يَشَاءُ إِلَى صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ».

## المقدمة الحامسة في اختلاف أحوال العمران في الخصب والجوع وما ينشأ عن ذلك من الآثار في أبدان البشر وأخلاقهم

اعلم أن هذه الاقاليم المعتدلة ليس كلها يوجد بها الخصب ولاكل سكانها في رغد من العيش، بل فيها ما يوجد لاهله خصب العيش من الحبوب والأدم والحنطة والفواكه لزكاء المنابت واعتدال الطينة ووفور العمران، وفيها الأرض الحرة التي لا تنبت زرعا ولا عشبا بالجملة، فسكانها في شظف من العيش: مثل اهل الحجاز وجنوب اليمن، ومثل الملثمين من صنهاجة الساكنين بصحراء المغرب وأطراف الرمال فها بين البربر والسودان، فان هؤلاء يفقدون الحبوب والأدم جملة، وانما أغذيتهم وأقواتهم الألبان واللحوم، ومثل العرب أيضا الجائلين في القفار فإنهم وان كانوا يأخذون الحبوب والأدم من التلول، إلا أن ذلك في الأحايين وتحت ربقة من حاميتها وعلى الإقلال لقلة وجدهم فلا يتوصلون منه الى سد الجلة (65) أو دونها فضلا عن الرغد والخصب، وتجدهم يقتصرون في غالب احوالهم على الالبان وتعوضهم من الحنطة احسن معاض. وتجد مع ذلك هؤلاء الفاقدين للحبوب والأدم من اهل القفار احسن

<sup>(64)</sup> أي ينقص.

<sup>(65)</sup> بمعنى الفقر والحاجة (قاموس).

حالا في جسومهم واخلاقهم من اهل التلول المنغمسين في العيش: فألوانهم أصنى، وأبدانهم أنتى، وأشكالهم أتم وأحسن، وأخلاقهم أبعد من الانحراف، وأذهانهم اثقب في المعارف والادراكات. هذا أمر تشهد له التجربة في كل جيل منهم. فكثير ما بين العرب والبربر فيا وصفناه، وبين الملثمين وأهل التلول، يعرف ذلك من خبره. والسبب في ذلك والله أعلم ان كثرة الأغذية وكثرة الأخلاط الفاسدة العفنة ورطوباتها تولد في الجسم فضلات رديئة، ينشأ عنها بعد أقطارها في غير نسبة. ويتبع ذلك انكساف الألوان وقبح الأشكال من كثر اللحم كها قلناه، وتغطي الرطوبات على الأذهان والأفكار بما يصعد الى الدماغ من أبخرتها الرديئة، فتجيء البلادة والغفلة والانحراف عن الاعتدال بالجملة.

واعتبر ذلك في حيوان القفر ومواطن الجدب من الغزال والنعام والمها والزرافة والحمر الوحشية والبقر، مع أمثالها من حيوان التلول والأرياف والمراعي الخصبة كيف تجد بينها بونا بعيدا في صفاء اديمها وحسن رونقها واشكالها، وتتناسب اعضائها وحدة مداركها. فالغزال أخو المعز والزرافة اخو البعير والحار والبقر اخو الحار والبقر، والبون بينها ما رأيت. وما ذاك إلا لأجل أن الخصب في التلول فعل في ابدان هذه من الفضلات الرديئة والاخلاط الفاسدة ما ظهر عليها أثره، والجوع لحيوان القفر حسن في خلقها وأشكالها ما شاء.

واعتبر ذلك في الآدميين أيضا: فإنا نجد أهل الأقاليم المخصبة العيش، الكثيرة الزرع والضرع والأدم والفواكه يتصف أهلها غالبا بالبلادة في أذهانهم والخشونة في أجسامهم. وهذا شأن البربر المنغمسين في الأدم والحنطة مع المتقشفين في عيشهم المقتصرين على الشعير أو الذرة، مثل المصامدة منهم وأهل غارة والسوس، فتجد هؤلاء أحسن حالا في عقولهم وجسومهم.

وكذا أهل بلاد المغرب على الجملة المنغمسون في الأدم والبرء مع أهل الأندلس المفقود بأرضهم السمن جملة، وغالب عيشهم الذرة افتجد لأهل الأندلس من ذكاء العقول وخفة الأجسام وقبول التعليم ما لا يوجد لغيرهم. وكذا أدل الفيواحي من المغرب بالجملة مع أهل الحضر والأمصار. فإن أهل الأمصار وان كان مكثر بن مثلهم من الأدم ومخصبين في العيش إلا أن استعالم إياها بعد العلاج بالصبح وانتاطيف بما يخاطه ن معها فيذهب لذلك غلظها ويرق قوامها وعامة مآكله الحدم الضأن

والدجاج ولا يغبطون '60' السمن من بين الأدم لتفاهته؛ فتقل الرطوبات لذلك في أغذيتهم ويحف ما تؤديه الى اجسامهم من الفضلات الرديثة. فلذلك تجد جسوم اهل الامصار ألطف من جسوم اهل البادية المخشّنين في العيش. وكذلك تجد المعوّدين بالجوع من اهل البادية لا فضلات في جسومهم غليظةً ولا لطيفةً.

واعلم أن أثر هذا الخصب في البدن واحواله يظهر حتى في حال الدين والعبادة. فنجد المتقشفين من أهل البادية أو الحاضرة ممن ياخد نفسه بالجوع والتجافي عن الملاذ أحسن دينا و إقبالا على العبادة من أهل الترف والخصب. بل نجد أهل الدين قليلين في المدن والامصار لما يعمها من القساوة والغفلة المتصلة بالاكثار من اللحان والأدم ولباب البر. ويختص وجود العبّاد والزهاد لذلك بالمتقشفين في غذائهم من أهل البوادي. وكذلك نجد حال أه أن المدينة الواحدة في ذلك مختلفا باختلاف حالها في الترف والخصب. وكذلك نجد هؤلاء المخصيين في العيش المنغمسين في طيباته من أهل البادية وأهل الحواضر والأمصار، إذا نزلت بهم السنون (٢٠) واخذتهم المجاعات يسرع اليهم الهلاك أكثر من غيرهم، مثل برابرة المغرب وأهل مدينة فاس ومصر فيا يبلغناء لا العرب أهل القفر والصحراء، ولا مثل أهل بلاد النخل الذين غالب عيشهم المتعبر والزيت، وأهل الأندلس الذين غالب عيشهم الذرة والزيت؛ فان هؤلاء وان اخذتهم السنون والمجاعات فلا تنال منهم ما تنال من اولئك، ولا يكثر فيهم الهلاك بالجوع بل ولا يندر.

والسبب في ذلك والله اعلم ان المنغمسين في الخصب المتعودين للأدم والسمن خصوصاء تكتسب من ذلك امعاؤهم رطوبة فوق رطوبتها الاصلية المزاجية حتى تجاوز حدها، فاذا خولف بها العادة بقلة الاقوات وفقدان الادم واستعال الخشن غير المائوف من الغذاء،أسرع الى المعي اليبس والانكماش، وهو عضو ضعيف في الغاية فيسرع اليه المرض ويهلك صاحبه دفعة لانه من المقاتل. فالهالكون في المجاعات انما قتلهم الشبع المعتاد السابق لا الجوع الحادث اللاحق. وأما المتعودون للعيمة (88) وترك الأدم والسمن، فلا تزال رطوبتهم الاصلية واقفة عند حدها من غير زيادة وهي قابلة

<sup>(66)</sup> بمعنى : لا يكثرون من استعال السمن ولا يلتزمونه في آدمهم.

<sup>(67)</sup> السنة : الجدب والقحط. والجمع : سنون.

<sup>(68)</sup> العيمة: شهوة اللبن (قاموس).

لجميع الأغذية الطبيعية فلا يقع في معاهم بتبدل الأغذية يبس ولا انحراف،فيسلمون في الغالب من الهلاك الذي يعرض لغيرهم بالخصب وكثرة الأدم في المآكل.

وأصل هذا كله أن تعلم أن الأغذية وائتلافها أو تركها إنما هو بالعادة، فمن عود نفسه غذاء ولاءمه تناوله كان له مألوفا وصار الخروج عنه والتبدل به داء، ما لم يخرج عن غرض الغذاء بالجملة كالشّموم واليّتوع (69) وما أفرط في الانحراف. فأما ما وجد فيه التغذي والملاءمة فيصير غذاء مألوفا بالعادة. فإذا أخذ الانسان نفسه باستعال اللبن والبقل عوضا عن الحنطة حتى صار له ديدنا، فقد حصل له ذلك غذاء واستغنى به عن الحنطة والحبوب من غير شك. وكذا من عود نفسه الصبر على الجوع والاستغناء عن الطعام كما ينقل عن أهل الرياضات فإنا نسمع عنهم في ذلك أخبارا غريبة يكاد ينكرها من لا يعرفها.

والسبب في ذلك العادة افإن النفس إذا ألفت شيئا صار من جبلتها وطبيعتها الانها كثيرة التلون. فإذا حصل لها اعتياد الجوع بالتدريج والرياضة فقد حصل ذلك عادة طبيعية لها. وما يتوهمه الأطباء من أن الجوع مهلك فليس على ما يتوهمونه إلا إذا حملت النفس عليه دفعة وقطع عنها الغذاء بالكلية ، فإنه حينئذ ينحسم المعي ويناله المرض الذي يخشى معه الهلاك . وأما اذا كان ذلك القدر تدريجا ورياضة باقلال الغذاء شيئا فشيئا كما يفعله المتصوفة فهو بمعزل عن الهلاك . وهذا التدرج ضروري حتى في الرجوع عن هذه الرياضة فإنه إذا رجع به إلى الغذاء الأول دفعة خيف عليه الهلاك. وأما يرجع به كما بدأ في الرياضة بالتدريج. ولقد شاهدنا من يصبر على الجوع أربعين يوما وصالا وأكثر.

وحضر أشياخنا بمجلس السلطان أبي الحسن وقد رفع اليه امرأتان من أهل الجزيرة الخضراء (ورندة) حبستا أنفسها عن الاكل جملة منذ سنين، وشاع أمرهما ووقع اختبارهما، فصح شأنهها واتصل على ذلك حالها الى أن ماتتا. ورأينا كثيرا من أصحابنا أيضا من يقتصر على حليب شاة من المعز، يلتقم ثديها في بعض النهار أو عند الافطار ويكون ذلك غذاءه، واستدام على ذلك خمس عشرة سنة، وغيرهم كثير، ولا ستنكر ذلك.

<sup>(69)</sup> قال في القاموس: اليتوع كصبور او تنوركل نبات له لبن دار مسهل محرق مقطع والمشهور منه سبعة: الشبرم واللاعية والعرطنيثا والماهودانة والمازريون والفلجلشت والعشر. وكل اليتوعات اذا استعملت في غير وجهها أهلكت. اهـ.

واعلم أن الجوع أصلح للبدن من إكثار الاغذية بكل وجه لمن قدر عليه، أو على الاقلال منها، وان له اثرا في الاجسام والعقول في صفائها وصلاحها كما قلناه، واعتبر ذلك بآثار الأغذية التي تحصل عنها في الجسوم. فقد رأينا المتغذين بلحوم الحيوانات الفاخرة العظيمة الجثمان تنشأ اجيالهم كذلك؛ وهذا مشاهد في اهل البادية مع اهل الحاضرة. وكذا المتغذون بألبان الابل ولحومها ايضا مع ما يؤثر في اخلاقهم من الصبر والاحتمال والقدرة على حمل الاثقال الموجود ذلك للابل، وتنشأ أمعاؤهم أيضا على نسبة أمعاء الابل في الصحة والغلظ، فلا يطرقها الوهن ولا الضعف،ولا ينالها من مضار الأغذية ما ينال غيرهم، فيشربون (اليتوعات) لاستطلاق بطونهم غير محجوبة كالحنظل قبل طبخه والدرياس (والفربيون)، ولا ينال امعاءهم منها ضرر. وهي لو تناولها اهل الحضر الرقيقة امعاؤهم بما نشأت عليه من لطيف الأغذية لكان الهلاك اسرع اليهم من طرفة العين لما فيها من الشمّيّة.

ومن تأثير الأغذية في الأبدان ما ذكره اهل الفلاحة وشاهده أهل التجربة ان الدجاج اذا غذيت بالحبوب المطبوخة في بعر الابل واتخذ بيضها، ثم حضنت عليه جاء الدجاج منها أعظم ما يكون. وقد يستغنون عن تغذيتها وطبخ الحبوب بطرح ذلك البعر مع البيض المحضن، فيجيء دجاجها في غاية العظم. وامثال ذلك كثير، فاذا رأينا هذه الآثار من الأغذية في الأبدان فلا شك ان للجوع ايضا آثارا في الابدان، لان الضدين على نسبة واحدة في التأثير وعدمه، فيكون تأثير الجوع في نقاء الأبدان من الزيادات الفاسدة والرطوبات المختلطة المخلة بالجسم والعقل كهاكان الغذاء مؤثرا في وجود ذلك الجسم. والله محيط بعلمه.

## المقدمة السادسة في أصناف المدركين للغيب من البشر بالفطرة أو بالرياضة و يتقدمه الكلام في الوحي والرؤيا

اعلم أن الله سبحانه اصطفى من البشر أشخاصا فضلهم بخطابه، وفطرهم على معرفته، وجعلهم وسائل بينه وبين عباده يعرِّفونهم بمصالحهم، ويحرضونهم على هدايتهم، ويأخذون بحجزاتهم عن النار، ويدلونهم على طريق النجاة. وكان فيما يلقيه اليهم من المعارف ويظهره على ألسنتهم من الخوارق الإخبار بوقوع الكائنات المغيبة عن

البشر التي لا سبيل الى معرفتها إلا من الله بوساطتهم ولا يعلمونها الا بتعليم الله إياهم. قال عَلِيْتُهُ : «ألا و إني لا أعلم إلا ما علمني الله».

واعلم أن خبرهم في ذلك من خاصيته وضرورته الصدق لما يتبين لك عند بيان حقيقة النبوة.

وعلامة هذا الصنف من البشر ان توجد لهم في حال الوحي غيبة عن الحاضرين معهم مع غطيط كأنها غشي أو إغماء في رأي العين وليست منها في شيء وانما هي في الحقيقة استغراق في لقاء الملك الروحاني بادراكهم المناسب لهم الخارج عن مدارك البشر بالكلية. ثم يتنزل الى المدارك البشرية : إما بسماع دوي من الكلام فيتفهمه، أو يتمثل له صورة شخص يخاطبه بما جاء به من عند الله. ثم تنجلي عنه تلك الحال وقد وعى ما ألتي إليه.

قال على المجالية وقد سئل عن الوحي : «أحيانا يأتيني مثل صلصلة الجرس وهو اشده على الهنفصم (٢٠٠) عني وقد وعيت ما قال. وأحيانا يتمثل لي الملك رجلا فيكلمني فأعي ما يقول». ويدركه أثناء ذلك من الشدة والغط ما لا يعبر عنه. فني الحديث : «كان مما يعالج من التنزيل شدّة » (٢٠٠) . وقالت عائشة : «كان ينزل عليه الوحي في اليوم الشديد البرد فيفصم عنه وان جبينه ليتفصد عرقا». وقال تعالى : «إنّا سَنُلْقي عَلَيْكَ قَوْلاً تَقِيلاً». ولأجل هذه الحالة في تنزل الوحي كان المشركون يرمون الأنبياء بالجنون ويقولون : له رئي أو تابع من الجن. وإنما لبس عليهم بما شاهدوه من ظاهر تلك الاحوال «وَمَنْ يُضْلِلِ اللهُ فَمَا لَهُ مِنْ هَادٍ».

ومن علاماتهم أيضا أنه يوجد لهم قبل الوحي خلق الخير والزكاء، ومجانبة المذمومات والرجس أجمع؛ وهذا هو معنى العصمة. وكأنه مفطور على التنزه عن المذمومات والمنافرة لها، وكأنها منافية لجبلته. وفي الصحيح أنه حمل الحجارة وهو غلام مع عمه العباس لبناء الكعبة، فجعلها في إزاره فانكشف، فسقط مغشيًا عليه حتى استتر بإزاره ودعي الى مجتمع وليمة فيها عرس ولعب، فأصابه غشي النوم الى ان طلعت الشمس، ولم يحضر شيئا من شأنهم بل نزهه الله عن ذلك كله، حتى أنه بجبلته يتنزه الشمس، ولم يحضر شيئا من شأنهم بل نزهه الله عن ذلك كله، حتى أنه بجبلته يتنزه

<sup>(70)</sup> يفصم عني : يفارقني وينقطع .

<sup>(71)</sup> الحديث : «كان رسول الله عليه يعالج من التنزيل شدة».

عن المطعومات المستكرهة فقد كان عَلِيْكُ لا يقرب البصل والثوم فقيل له في ذلك فقال : «إني أناجي من لا تناجون».

وانظر لما أخبر النبي عَلَيْكُمْ خديجة رضي الله عنها بحال الوحي أول ما فجأته وأرادت اختباره، فقالت: «اجعلني بينك وبين ثوبك، فلما فعل ذلك ذهب عنه. فقالت: انه ملك وليس بشيطان». ومعناه أنه لا يقرب النساء. وكذلك سألته عن أحب الثياب اليه أن يأتيه فيها فقال: «البياض والخضرة» فقالت: «إنه الملك» يعني أن البياض والخضرة من ألوان الخير والملائكة، والسواد من ألوان الشر والشياطين وأمثال ذلك.

ومن علاماتهم أيضا دعاؤهم الى الدين والعبادة من الصلاة والصدقة والعفاف. وقد استدلت خديجة على صدقه على بذلك وكذلك أبوبكر، ولم يحتاجا في أمره الى دليل خارج عن حاله وخلقه. وفي الصحيح أن هرقل حين جاءه كتاب النبي علي على يدعوه الى الاسلام أحضر من وجد ببلده من قريش، وفيهم أبو سفيان، ليسأله عن حاله فكان فيا سأل أن قال : «بم يأمركم؟» فقال أبو سفيان : «بالصلاة والزكاة والصلة والعفاف ...» الى آخر ما سأل فأجابه. فقال : «إن يكن ما تقول حقا فهو نبي وسيملك ما تحت قدمي هاتين». والعفاف الذي أشار إليه هرقل (٢٥) هو العصمة. فانظر وسيملك ما تحت قدمي هاتين». والعفاف الذي أشار إليه هرقل ويه بوته، ولم يحتج الى معجزة فدل على أن ذلك من علامات النبوة.

ومن علاماتهم أيضا أن يكونوا ذوي حسب في قومهم؛ وفي الصحيح: «وما بعث الله نبيا إلا في منعة من قومه» وفي رواية أخرى «في ثروة من قومه» استدركه الحاكم على الصحيحين. وفي مساءلة هرقل لأبي سفيان كما هو في الصحيح قال: «كيف هو فيكم؟» قال ابو سفيان: «هو فينا ذو حسب»، فقال هرقل: «والرسل تبعث في أحساب قومها»؛ ومعناه أن تكون له (عصبية) وشوكة تمنعه عن أذى الكفار حتى يبلغ رسالة ربه، ويتم مراد الله من إكمال دينه وملته.

ومن علاماتهم أيضا وقوع الخوارق لهم شاهدة بصدقهم، وهي أفعال يعجز البشر عن مثلها فسميت بذلك معجزة، وليست من جنس مقدور العباد، و إنما تقع في غير محل قدرتهم، وللناس في كيفية وقوعها ودلالتها على تصديق الانبياء خلاف.

<sup>(72) .</sup> قوله : الذي اشار اليه هرقل كذا في جميع النسخ، والظاهر أبو سفيان اهـ.

فالمتكلمون \_ بناء على القول بالفاعل المختار \_ قائلون بأنها واقعة بقدرة الله لا بفعل النبي \_ وان كانت أفعال العباد عند المعتزلة صادرة عنهم ، إلا أن المعجزة لا تكون من جنس أفعالهم \_ وليس للنبي فيها عند سائر المتكلمين إلا التحدي بها بإذن الله ، وهو أن يستدل بها النبي عَلَيْتُ قبل وقوعها على صدقه في مدعاه. فإذا وقعت تنزلت منزلة القول الصريح من الله بأنه صادق. وتكون دلالتها حينئذ على الصدق قطعية ، فالمعجزة دالة بمجموع الخارق والتحدي. ولذلك كان التحدي جزءا منها. وعبارة المتكلمين «صفة نفسها» وهو واحد، لانه معنى الذاتي عندهم.

والتحدي هو الفارق بينها وبين الكرامة والسحر؛ اذ لا حاجة فيهها الى التصديق، فلا وجود للتحدي إلا أن وجد اتفاقا. و إن وقع التحدي في الكرامة عند من يجيزها، وكانت لها دلالة، فانما هي على الولاية وهي غير النبوة. ومن هنا منع الاستاذ أبو إسحق وغيره وقوع الخوارق كرامة فرارا من الالتباس بالنبوة عند التحدي بالولاية. وقد أريناك المغايرة بينها وأنه يتحدى بغير ما يتحدى به النبي، فلا لبس. على أن النقل عن الاستاذ في ذلك ليس صريحا، وربما حمل على إنكار أن تقع خوارق الانبياء لهم بناء على اختصاص كل من الفريقين بخوارقه.

وأما المعتزلة فالمانع من وقوع الكرامة عندهم أن الخوارق ليست من أفعال العباد وأفعالهم معتادة فلا فرق.

وأما وقوعها على يد الكاذب تلبيسا فهو محال. أما عند الأشعرية فلأن صفة نفس المعجزة التصديق والهداية، فلو وقعت بحلاف ذلك انقلب الدليل شبهة والهداية ضلالة والتصديق كذبا واستحالت الحقائق، وانقلبت صفات النفس، وما يلزم من فرض وقوعه المحال لا يكون ممكنا، واما عند المعتزلة فلأن وقوع الدليل شبهة ، والهداية ضلالة قبيح، فلا يقع من الله.

وأما الحكماء فالخارق عندهم من فعل النبي، ولوكان في غير محل القدرة بناء على مذهبهم في الإيجاب الذاتي. ووقوع الحوادث بعضها عن بعض متوقف على الاسباب، والشروط الحادثة مستندة أخيرا الى الواجب الفاعل بالذات لا بالاختيار. وان النفس النبوية عندهم لها خواص ذاتية منها صدور هذه الخوارق بقدرته وطاعة العناصر له في التكوين. والنبي عندهم مجبول على التصريف (73) في الاكوان مها توجه

<sup>(73)</sup> صرفه في الامر: فوض الامر اليه (قاموس).

اليها واستجمع لها بما جعل الله له من ذلك. والخارق عندهم يقع للنبي سواء أكان للتحدي أو لم يكن، وهو شاهد بصدقه من حيث دلالته على تصرف النبي في الأكوان الذي هو من خواص النفس النبوية، لا بأنه يتنزل منزلة القول الصريح بالتصديق، فلذلك لا تكون دلالتها عندهم قطعية كها هي عند المتكلمين، ولا يكون التحدي جزءا من المعجزة، ولم يصح فارقا لها عن السحر والكرامة. وفارقها عندهم عن السحر أن النبي مجبول على أفعال الخير، مصروف عن أفعال الشر فلا يلم الشر بخوارقه، والساحر على الضد فأفعاله كلها شر، وفي مقاصد الشر. وفارقها عن الكرامة أن بخوارق النبي مخصوصة المحالصعود الى السماء، والنفوذ في الاجسام الكثيفة، وإحياء الموتى، وتكليم الملائكة، والطيران في الهواء. وخوارق الولي دون ذلك اكتكثير القليل، والحديث عن بعض المستقبل، وأمثاله مما هو قاصر عن تصريف الانبياء. ويأتي النبي (بمثل) خوارقه ولا يقدر هو على مثل خوارق الانبياء. وقد قرر ذلك المتصوفة فيا كتبوه في طريقتهم ولقنوه عمن أخبرهم.

وإذا تقرر ذلك فاعلم أن أعظم المعجزات وأشرفها وأوضحها دلالة القرآن الكريم المنزّل على نبينا محمّد على الله الخوارق في الغالب تقع مغايرة للوحي الذي يتلقاه النبي، ويأتي به لمعجزة شاهدة بصدقه، وهذا ظاهر. والقرآن هو بنفسه الوحي المدعى، وهو الخارق المعجز، (فدلالته) في عنيه ولا يفتقر الى دليل أجنبي عنه كسائر (الخوارق) مع الوحي فهو أوضح دلالة لاتحاد الدليل والمدلول فيه. وهذا معنى قوله على الله والما من الانبياء الا وأوتي من الآيات ما مثله آمن عليه البشر وانماكان الذي اتيته وحيا أوحي الي، فأنا أرجو أن أكون أكثرهم تابعا يوم القيامة» يشير الى أن المعجزة متى كانت بهذه المثابة في الوضوح وقوة الدلالة \_ وهو كونها نفس الوحي \_ كان الصدق لها أكثر لوضوحها، فكثر المصدق المؤمن وهو التابع والامة والله تعالى أعلم.

ولنذكر الآن تفسير حقيقة النبوة على ما شرحه كثير من المحققين ثم نذكر حقيقة الكهانة ثم الرؤيا ثم شأن العرافين وغير ذلك من مدارك الغيب فنقول:

اعلم \_ أرشدنا الله واياك \_ أنا نشاهد هذا العالم بما فيه من المحلوقات كلها على هيئة من الترتيب والاحكام وربط الأسباب بالمسبات، واتصال الاكوان بالاكوان

واستحالة بعض الموجودات الى بعض، لا تنقضي عجائبه في ذلك ولا تنتهي غاياته. وابدأ من ذلك بالعالم المحسوس (الجسماني). وأولا عالم العناصر المشاهد كيف تدرج صاعدا من الارض الى الماء ثم الى الهواء ثم الى النار متصلا بعضها ببعض. وكل واحد منها مستعد أن يستحيل الى ما يليه صاعدا وهابطا، ويستحيل بعض الاوقات. والصاعد منها ألطف مما قبله الى أن ينتهي الى عالم الافلاك وهو ألطف من الكل على طبقات اتصل بعضها ببعض على هيئة لا يدرك الحس منها الا الحركات فقط، وبها يهتدي بعضهم الى معرفة مقاديرها واوضاعها، وما بعد ذلك من وجود الذوات التي لها هذه الآثار فها.

ثم انظر الى عالم التكوين كيف ابتدأ من المعادن ثم النبات ثم الحيوان على هيئة بديعة من التدريج. آخر أفق المعادن متصل بأول أفق النبات؛ مثل الحشائش وما لا (بزرة) له . وآخر أفق النبات مثل النخل والكرم متصل بأول أفق الحيوان (كالحلزون) والصدف لم يوجد لهم الا قوة اللمس فقط. ومعنى الاتصال في هذه المكونات ان آخر أفق منها مستعد بالاستعداد الغريب (٢٩) لان يصير أول أفق الذي بعده. واتسع عالم الحيوان وتعددت انواعه، وانتهى في تدريج التكوين الى الانسان صاحب الفكر والروية، ترتفع اليه من عالم القدرة (٢٥) الذي اجتمع فيه الحس والادراك، ولم ينته الى الروية والفكر بالفعل وكان ذلك (في) ول افق من الانسان بعده. وهذا غاية شهودنا.

ثم إنا نجد في العوالم على اختلافها آثارا متنوعة : فني عالم الحس آثار من (حركة) الافلاك والعناصر، وفي عالم التكوين آثار من حركة النمو والادراك، تشهد كلها بان لها مؤثرا مباينا للأجسام، فهو روحاني و(متصل) بالمكونات لوجود اتصال (هذه العوالم) في وجودها، وذلك هو النفس المدركة والمحركة. ولابد فوقها من (موجود) آخر يعطيها قوى الادراك والحركة ويتصل بها أيضا، وتكون (ذواته) ادراكا صرفا وتعقلا محضا وهو عالم الملائكة. فوجب من ذلك ان يكون للنفس استعداد للانسلاخ من البشرية الى الملكية لتصير بالفعل من جنس الملائكة وقتا من الاوقات في لمحة من اللمحات، وذلك بعد ان

 <sup>(74)</sup> كذا بالاصل وفي بعض النسخ، ولا معنى لكلا اللفظتين هنا. وربما كانت محرفة عن كلمة غريزة.

<sup>(75)</sup> كذا بالاصل في جميع النسخ وفي نسخة لجنة البيان العربي. القردة وهي منسجمة مع سياق معنى العبارة هنا.

تكمل ذاتها الروحانية بالفعل كما نذكره بعد، ويكون لها اتصال بالافق الذي بعدها شأن الموجودات (المترتبة) كما قدمناه ، فلها في الاتصال جهتا العلو والسفل: فهي متصلة بالبدن من اسفل منها، ومكتسبة به المدارك الحسية التي تستعد بها للحصول على التعقل بالفعل، ومتصلة من جهة الاعلى منها بافق الملائكة ومكتسبة به المدارك العلمية والغيبية. فان (علم) الحوادث موجود في تعقلاتهم من غير زمان وهذا على ما قدمناه من الترتيب المحكم في الوجود باتصال ذواته وقواه بعضها ببعض.

ثم إن هذه النفس الانسانية غائبة عن العيان، وآثارها ظاهرة في البدن فكأنه وجميع اجزائه مجتمعة ومفترقة آلات للنفس ولقواها. اما الفاعلة فالبطش باليد والمشي بالرجل والكلام باللسان والحركة الكلية بالبدن متدافعا. واما المدركة وان كانت قوى الادراك (مترتبة) ومرتقية الى القوة العليا منها، ومن المفكرة التي (يعبرون) عنها بالناطقة فقوى الحس الظاهر بآلاته من السمع والبصر وسائرها ترتقي الى الباطن، وأوله الحس المشترك، و (هو) قوة تدرك المحسوسات مبصرة ومسموعة وملموسة وغيرها في حالة واحدة، وبذلك فارقت قوة الحس الظاهرة، لان المحسوسات لا تزدحم عليها في الوقت الواحد. ثم يؤديه الحس المشترك الى الخيال، وهو قوة تمثل الشيء المحسوس في النفس كما هو مجرد عن المواد الخارجة فقط. وآلة هاتين القوتين في تصرفها البطن الاول من الدماغ مقدمة للأولى، ومؤخرة للثانية. ثم يرتقي الخيال الى (الوهمية) والحافظة؛ (فالوهية) لادراك المعاني المتعلقة بالشخصيات كعداوة زيد وصداقة عمر ورحمة الاب وافتراس الذئب. والحافظة لايداع المدركات كلها متخيلة وغير متخيلة وهي لها كالخزانة تحفظها (الى) وقت الحاجة الها.

وآلة هاتين القوتين في (تصرفهما) البطن المؤخر من الدماغ : اوله للأولى ومؤخره للأخرى. ثم ترتقي جميعها الى قوة الفكر. وآلته البطن الأوسط من الدماغ ، وهي القوة التي يقع بها حركة (الروية) والتوجه نحو التعقل ؛ (فتتحرك) النفس بها دائما لما ركب فيها من النزوع (الى ذلك تتخلص) من درك القوة والاستعداد الذي للبشرية، وتخرج الى الفعل في تعقلها متشبهة بالملأ الأعلى الروحاني. وتصير في اول مراتب الروحانيات في ادراكها بغير الآلات الجسمانية. فهي متحركة دائما ومتوجهة نحو ذلك.

وقد تنسلخ بالكلية من البشرية وروحانيتها الى الملكية من الأفق الاعلى من غير اكتساب بل بما جعل الله فيها من الجبلة والفطرة الاولى في ذلك.

## أصناف النفوس البشرية

# والنفوس البشرية في ذلك على ثلاثة أصناف :

صنف عاجز بالطبع عن الوصول الى الادراك الروحاني (فيقنع) بالحركة الى الجهة السفلى نحو المدارك الحسية والخيالية، وتركيب المعاني من الحافظة و (الوهمية) على قوانين محصورة، وترتيب خاص يستفيدون به العلوم التصورية والتصديقية التي للفكر في البدن. وكلها خيالي منحصر نطاقه اذ هو من جهة مبدئه ينتهي الى الاوليات ولا يتجاوزها، وان فسد فسد ما بعدها. وهذا هو في الأغلب نطاق الادراك البشري الجسماني. واليه تنتهى مدارك العلماء وفيه ترسخ اقدامهم.

وصنف متوجه بتلك الحركة الفكرية نحو (التعقل) لروحاني والادراك الذي لا يفتقر الى (آلات البدن) بما جعل فيه من الاستعداد لذلك فيتسع نطاق ادراكه عن الاوليات التي هي نطاق الادراك الاول البشري ويسرح في فضاء المشاهدات الباطنية، وهي وجدان كلها لا نطاق لها من مبدئها ولا من منتهاها. وهذه مدارك الاولياء اهل العلوم اللدنية والمعارف الربانية وهي الحاصلة بعد الموت لاهل السعادة في البرزخ.

وصنف مفطور على الانسلاخ من البشرية جملة جسمانيتها وروحانيتها الى الملائكة من الافق الاعلى ليصير في لمحة من اللمحات ملكا بالفعل، ويحصل له شهود الملا الأعلى في أفقهم وساع الكلام النفساني والخطاب الإلهي في تلك اللمحة.

#### الوحسي

وهؤلاء هم الانبياء صلوات الله وسلامه عليهم ، جعل الله لهم الانسلاخ من البشرية في تلك اللمحة ، وهي حالة الوحي ، فطرة فطرهم الله عليها وجبلة صورهم فيها ، ونزههم عن موانع البدن وعوائقه ما داموا ملابسين لها بالبشرية ، بما ركب في غرائزهم من (العصمة) والاستقامة التي يحاذون بها تلك الوجهة ، وركز في (طباعهم) رغبة في العبادة تكشف بتلك الوجهة و (تشيع) نحوها فهم يتوجهون الى ذلك الافق بذلك النوع من الانسلاخ متى شاؤوا بتلك الفطرة التي فطروا عليها لا باكتساب ولا صناعة . فلذا توجهوا وانسلخوا عن بشريتهم ، وتلقوا في ذلك الملا الأعلى ما يتلقونه ، وعاجوا به على المدارك البشرية منزلا في قواها لحكمة التبليغ للعباد . فتارة (بسماع دوي) كأنه رمز من

الكلام ياخذ منه المعنى الذي التي اليه فلا ينقضي الدوي الا وقد وعاه وفهمه. وتارة يتمثل له الملك \_ الذي يلتي اليه \_ رجلا فيكلمه ويعي ما يقوله. والتلتي من الملك والرجوع(على)المدارك البشرية وفهمه ما التي عليه كله كأنه في لحظة واحدة بل،أقرب من لمح البصر لأنه ليس في زمان، بل كلها تقع جميعا فتظهر كأنها سريعة، ولذلك سميت وحيا لان الوحى في اللغة الاسراع.

واعلم أن الأولى \_ وهي حالة الدوي \_ هي رتبة الانبياء غير المرسلين على ما حققوه ، والثانية \_ وهي حالة تمثل الملك رجلا يخاطب \_ هي رتبة الانبياء المرسلين ، ولذلك كانت أكمل من الأولى. وهذا معنى الحديث الذي فسر فيه النبي عليه الوحي لما سأله الحارث بن هشام وقال : «كيف يأتيك الوحي؟ فقال : أحيانا ياتيني مثل صلصلة الجرس وهو أشده على فيفصم عني وقد وعيت ما قال ، وأحيانا يتمثل لي الملك رجلا فيكلمني فأعي ما يقول». و إنماكانت الأولى أشد؛ لأنها مبدأ الحروج في ذلك الاتصال من القوة الى الفعل فيعسر بعض العسر. ولذلك لما عاج فيها على المدارك البشرية اختصت بالسمع وصعب ما سواه. وعند ما يتكرر الوحي ويكثر التلقي يسهل ذلك الاتصال . فعندما (يعوج) الى المدارك البشرية يأتي على جميعها وخصوصا الأوضح منها المضارع لطيفة من البلاغة ، وهي أن الكلام جاء مجيء التمثيل لحالتي الوحي . (مثلت) المضارع لطيفة من البلاغة ، وهي أن الكلام جاء مجيء التمثيل لحالتي الوحي . (مثلت) الحالة الأولى بالدوي الذي هو في المتعارف غير كلام ، وأخبر أن الفهم والوعي يتبعه الحالة الاولى بالدوي الذي هو في المتعارف غير كلام ، وأخبر أن الفهم والوعي بالماضي غبّ انقضائه ، فناسب عند تصوير انقضائه وانفصاله العبارة عن الوعي بالماضي المطابق للانقضاء والانقطاع ، و (مثل) الملك في الحالة الثانية برجل يخاطب و يتكلم والكلام يساوقه الوعي، فناسب العبارة بالمضارع المقتضي للتجدد.

واعلم أن في حالة الوحي كلها صعوبة على الجملة، وشدة قد اشار اليها القرآن، قال تعالى : «إِنَّا سَنُلْقِي عَلَيْكَ قَوْلاً تَقِيلاً». وقالت عائشة : «كان مما يعاني من التنزيل شدة» (76) وقالت : «كان ينزل عليه الوحي في اليوم الشديد البرد فيفصم عنه وان جبينه ليتفصد عرقا» \_ ولذلك كان يحدث عنها في تلك الحالة من الغيبة والغطيط ما هو معروف. وسبب ذلك ان الوحي كما قررناه مفارقة البشرية الى المدارك الملكية وتلقى

<sup>(75)</sup> نص الحديث «كان رسول الله عَلِيلية يعالج من التنزيل شدة» وهو مروي عن ابن عباس وليس عن عائشة.

كلام النفس، فتحدث عنه شدة من مفارقة الذات ذاتها وانسلاخها عنه من أفقها الى ذلك الافق الآخر. وهذا هو معنى الغظ الذي عبر به في مبدإ الوحي في قوله: «فغطني حتى بلغ مني الجهد، ثم أرسلني فقال: اقرأ، فقلت: ما أنا بقارىء ...» وكذا ثانية وثالثة كما في الحديث. وقد يفضي الاعتياد فيه بالتدريج شيئا فشيئا الى بعض السهولة بالقياس الى ما قبله. ولذلك كان تنزل نجوم القرآن وسوره وآياته حين كان بمكة أقصر منها وهو بالمدينة. وانظر الى ما نقل في نزول سورة براءة في غزوة تبوك، وأنها أنزلت كلها أو أكثرها عليه وهو يسير على ناقته، بعد أن كان بمكة ينزل عليه بعض السورة من قصار المفصل في وقت، وينزل الباقي في حين آخر. وكذلك كان من آخر ما نزل بالمدينة آية الدين، وهي ما هي في الطول بعد أن كانت الآيات تنزل بمكة مثل آيات سورة الرحمة والذاريات والمدثر والضحى والفلق وامثالها. وأعتبر من ذلك علامة تميز بها بين المكي والمدني من السور والآيات. والله المرشد للصواب. هذا محصل أمر النبوة.

### الكهانة

وأما الكهانة فهي أيضا من خواص النفس الانسانية. وذلك انه وقد تقدم لنا في جميع ما مر ان للنفس الانسانية استعدادا للانسلاخ من البشرية الى الروحانية التي فوقها. وانه يحصل من ذلك لمحة للبشر في صنف الانبياء بما فطروا عليه من ذلك، وتقرر انه يحصل لهم من غير اكتساب ولا استعانة بشيء من المدارك، ولا من التصورات، ولا من الافعال البدنية كلاما او حركة، ولا بامر من الامور انما هو انسلاخ من البشرية الى الملكية بالفطرة في لحظة اقرب من لمح البصر.

واذا كان كذلك، وكان هذا الاستعداد موجودا في الطبيعة البشرية، فيعطي التقسيم العقلي. وإن هنا صنفا آخر من البشر ناقصا عن رتبة الصنف الاول نقصان الضد عن ضده الكامل، لأن عدم الاستعانة في ذلك الادراك ضد الاستعانة فيه وشتان ما بينها. فإذا أعطي تقسيم الوجود الى هنا صنفا آخر من البشره مفطورا على أن تتحرك قوته العقلية حركتها الفكرية بالإرادة، عندما يبعثها النزوع لذلك وهي ناقصة عنه بالجبلة، فيكون لها بالجبلة عندما يعوقها العجز عن ذلك تشبّت بأمور جزئية محسوسة أو متخيلة كالاجسام الشفافة وعظام الحيوانات وسجع الكلام وما سنح من طير أو

حيوان، فيستديم ذلك الاحساس أو التخيل مستعينا به في ذلك الانسلاخ الذي يقصده ويكون كالمشيع له. وهذه القوة التي فيهم مبدءا لذلك الإدراك هي الكهانة.

ولكون هذه النفوس مفطورة على النقص والقصور عن الكمال كان إدراكها في الجزئيات أكثر من الكليات. ولذلك تكون الخيلة فيهم في غاية القوة لانها آلة الجزئيات فتنفذ فيها نفوذا تاما في نوم أو يقظة، وتكون عندها حاضرة عتيدة تحضرها المخيلة وتكون لها كالمرآة تنظر فيها دائما. ولا يقوى الكاهن على الكمال في ادراك المعقولات لان وحيه من وحي الشيطان.

وأرفع أحوال هذا الصنف أن يستعين بالكلام الذي فيه السجع والموازنة ليشتغل به عن الحواس، ويقوى بعض الشيء على ذلك الاتصال الناقص، فيهجس في قلبه عن تلك الحركة، والذي يشيعها من ذلك الاجنبي، ما يقذفه على لسانه، فربما صدق ووافق الحق، وربما كذب بلانه يتمم نقصه بأمر أجنبي عن ذاته المدركة ومباين لها غير ملائم، فيعرض له الصدق والكذب جميعا ولا يكون موثوقا به. وربما يفزع الى الظنون والتخمينات حرصا على الظفر بالادراك بزعمه، وتمويها على السائلين، وأصحاب هذا السجع هم المخصصون باسم الكهان لانهم ارفع سائر اصنافهم وقد قال عيلة في مئله : «هذا من سجع الكهان». فجعل السجع مختصا بهم بمقتضى الاضافة. وقد قال ناتيني صادقا وكاذبا » . فقال : « خلط عليك الامر » يعني ان النبوة خاصتها قال : « يأتيني صادقا وكاذبا » . فقال : « خلط عليك الامر » يعني ان النبوة خاصتها لصدق فلا يعتريها الكذب بحال ؛ لانها اتصال من ذات النبي بالملا الأعلى من غير مشبع ولا استعانة بأجنبي. والكهانة لما احتاج صاحبها بسبب عجزه الى الاستعانة بالتصورات الاجنبية كانت داخلة في ادراكه، والتبست بالادراك الذي توجه اليه فصار مختلطا بها، وطرقه الكذب من هذه الجهة فامتنع أن تكون نبوة.

و إنما قلنا إن أرفع مراتب الكهانة حالة السجع؛ لأن معنى السجع أخف من سائر المغيبات من المرئيات والمسموعات. وتدل خفة المعنى على قرب ذلك الاتصال والادراك، والبعد فيه عن العجز بعض الشيء.

وقد زعم بعض الناس أن هذه الكهانة قد انقطعت منذ زمن النبوة بما وقع من شأن رجم الشياطين بالشهب بين يدي البعثة، وأن ذلك كان لمنعهم من خبر السماء كما وقع في القرآن، والكهان انما يتعرفون اخبار السماء من الشياطين، فبطلت الكهانة

من يومئذ. ولا يقوم من ذلك دليل؛ لان علوم الكهان كما تكون من الشياطين تكون من نفوسهم ايضاكما قررناه. وايضا فالآية انما دلت على منع الشياطين من نوع واحد من اخبار السماء، وهو ما يتعلق بخبر البعثة ولم يمنعوا مما سوى ذلك. وأيضا فانماكان ذلك الانقطاع بين يدي النبوة فقط. ولعلها عادت بعد ذلك الى ماكانت عليه، وهذا هو الظاهر لان هذه المدارك كلها تخمد في زمن النبوة، كما تخمد الكواكب والسرج عند وجود الشمس الان النبوة هي النور الاعظم الذي يخني معه كل نور ويذهب.

وقد زعم بعض الحكماء انها أنما توجد بين يدي النبوة ثم تنقطع، وهكذا مع كل نبوة وقعت؛ لأن وجود النبوة لابد له من وضع فلكي يقتضيه وفي تمام ذلك الوضع تمام تلك النبوة التي دل عليها، ونقص ذلك الوضع عن التمام يقتضي وجود طبيعة \_ من ذلك النوع الذي يقتضيه \_ ناقصة وهو معنى الكاهن على ما قررناه. فقبل أن يتم ذلك الوضع الكامل يقع الوضع الناقص ويقتضي وجود الكاهن اما واحدا او متعددا.

فإذا تم ذلك الوضع تم وجود النبي بكماله، وانقضت الأوضاع الدالة على مثل تلك الطبيعة، فلا يوجد منها شيء بعد. وهذا بناء على أن بعض الوضع الفلكي يقتضي بعض أثره، وهو غير مسلم، فلعل الوضع إنما يقتضي ذلك الاثر بهيئته الخاصة ولو نقص بعض اجزائها فلا يقتضي شيئا، لا أنه يقتضي ذلك الاثر ناقصاكما قالوه.

ثم إن هؤلاء الكهان اذا عاصروا زمن النبوة فإنهم عارفون بصدق النبي ودلالة معجزته، لأن لهم بعض الوجدان من امر النبوة كما لكل إنسان من أمر النوم، ومعقولية تلك النسبة موجودة للكاهن بأشد مما للنائم، ولا يصدهم عن ذلك ويوقعهم في التكذيب إلا (وسواس) المطامع في انها نبوة لهم فيقعون في العناد كما وقع لامية بن أبي الصلت فإنه كان يطمع أن يتنبأ، وكذا وقع لابن صياد ولمسيلمة وغيرهم. فإذا غلب الإيمان وانقطعت تلك الاماني آمنوا أحسن إيمان، كما وقع لطليحة الأسدي وسواد ابن قارب، وكان لها في الفتوحات الاسلامية من الآثار الشاهدة بحسن الإيمان.

#### الرؤيا

وأما الرؤيا فحقيقتها مطالعة النفس الناطقة في ذاتها الروحانية لمحة من صور الواقعات. فإنها عندما تكون روحانية تكون صور الواقعات فيها موجودة بالفعل كما هو شأن الذوات الروحانية كلها. وتصير روحانية بأن تتجرد عن المواد الجسمانية والمدارك

البدنية. وقد يقع لها ذلك لمحة بسبب النوم كما نذكر، فتقتبس بها علم ما تتشوف اليه من الامور المستقبلة وتعود به الى مداركها. فإن كان ذلك الاقتباس ضعيفا وغير جلي (عانته) بالمحاكاة والمثال في الخيال (لتحصيله) فيحتاج من أجل هذه المحاكاة الى التعبير . وقد يكون الاقتباس قويا يستغنى فيه عن المحاكاة فلا يحتاج الى تعبير لخلوصه من المثال والخيال.

والسبب في وقوع هذه اللمحة للنفس أنها ذات روحانية بالقوة مستكملة بالبدن ومداركه (٢٦) حتى تصير ذاتها تعقلا محضا، ويكمل وجودها بالفعل فتكون حينئذ ذاتا روحانية مدركة بغير شيء من الآلات البدنية. إلا أن نوعها في الروحانيات دون نوع الملائكة أهل الأفق الأعلى الذين لم يستكملوا ذواتهم بشيء من مدارك البدن ولا غيره. فهذا الاستعداد حاصل لها ما دامت في البدن : ومنه خاص كالذي للأولياء، ومنه عام للبشر على العموم، وهو امر الرؤيا.

وأما الذي للأنبياء فهو استعداد بالانسلاخ من البشرية الى الملكية المحضة التي هي أعلى الروحانيات. ويخرج هذا الاستعداد فيهم متكررا في حالات الوحي، وهو عندما يعرج على المدارك البدنية ويقع فيها ما يقع من الادراك يكون "أشيها بحال النوم شبها بينا و إن كان حال النوم أدون منه بكثير. فلأجل هذا الشبه عبر الشارع عن الرؤيا بأنها جزء من ستة وأربعين جزءا من النبوة، وفي رواية ثلاثة وأربعين، وفي رواية سبعين. وليس العدد في جميعها مقصودا بالذات وانما المراد الكثرة في تفاوت هذه المراتب بدليل ذكر السبعين في بعض طرقه وهو للتكثير عند العرب. وما ذهب اليه بعضهم في بدليل ذكر السبعين في بعض طرقه وهو للتكثير عند العرب. وما ذهب اليه بعضهم في ومدة النبوة كلها بمكة والمدينة ثلاث وعشرون سنة، فنصف السنة منها جزء من ستة وأربعين، فكلام بعيد من التحقيق؛ لانه انما وقع ذلك للنبي عليا ومن أين لنا أن هذه المدة وقعت لغيره من الأنبياء مع ان ذلك الما يعطى نسبة زمن الرؤيا من زمن ومن ومن أين لنا أن

<sup>(77)</sup> في نسخة لجنة البيان العربي عبارة بين قوسين وهي (ولابد من تخلصها من البدن ومداركه). وهذه الجملة غير واردة في جميع النسخ الاخرى وهي متممة لمعنى الجملة التي قبلها، ولا يستقيم المعنى بدونها.

<sup>(78)</sup> وردت هذه الكلمة في طبعة لجنة البيان الغربي وهي ساقطة في جميع النسخ ولا يستقيم المعنى بدونها.

النبوة ولا يعطي نسبة حقيقتها من حقيقة النبوة؟ واذا تبين لك هذا مما ذكرناه أولا علمت أن معنى هذا الجزء نسبة الاستعداد الأول الشامل للبشر الى الاستعداد القريب الخاص بصنف الأنبياء الفطري لهم صلوات الله عليهم اذ هو الاستعداد البعيد وان كان عاما في البشر ومعه عوائق وموانع كثيرة من حصوله بالفعل.

ومن أعظم تلك الموانع الحواس الظاهرة. ففطر الله البشر على ارتفاع حجاب الحواس بالنوم الذي هو جبلي لهم، فتتعرض النفس عند ارتفاعه الى معرفة ما تتشوف اليه في عالم الحق ، فتدرك في بعض الاحيان منه لمحة يكون فيها الظفر (بالمقصود) . ولذلك جعلها الشارع من المبشرات فقال : «لم يبق من النبوة الا المبشرات» قالوا : «وما المبشرات يا رسول الله؟» قال : «الرؤيا الصالحة يراها الرجل الصالح او ترى له».

وأما سبب ارتفاع حجاب الحواس بالنوم فعلى ما أصفه لك؛ وذلك أن النفس الناطقة إنما إدراكها وأفعالها بالروح الحيواني الجسماني، وهو بخار لطيف مركزه بالتجويف الايسر من القلب على ما في كتب التشريح لجالينوس وغيره. وينبعث مع الدم في الشريانات والعروق فيعطي الحس والحركة وسائر الافعال البدنية. ويرتفع لطيفه الى الدماغ فيعدل من برده و(يتمم) أفعال القوى التي في بطونه. فالنفس الناطقة انما تدرك وتعقل بهذا الروح البخاري وهي متعلقة به لما اقتضته حكمة التكوين في ان اللطيف لا يؤثر في الكثيف، ولما لطف هذا الروح الحيواني من بين المواد البدنية صار عملا لآثار الذات المباينة له في جسمانيته، وهي النفس الناطقة، وصارت آثارها حاصلة في البدن بواسطته.

وقد كنا قدمنا ان ادراكها على نوعين: ادراك بالظاهر وهو بالحواس الخمس، وادراك بالباطن بالقوى الدماغية. وان هذا الادراك كله صارف لها عن ادراكها ما فوقها من ذواتها الروحانية التي هي مستعدة له بالفطرة. ولما كانت الحواس الظاهرة جسمانية كانت معرضة (للوهن) والفشل بما يدركها من التعب والكلال، وتغشى الروح بكثرة التصرف. فخلق الله لها طلب الاستجام (لتجدد) الادراك على الصورة الكاملة. وانما يكون ذلك بانخناس (٢٥) الروح الحيواني من الحواس الظاهرة كلها، ورجوعه الى الحس الباطن. ويعين على ذلك ما يغشى البدن من البرد بالليل فتطلب الحرارة الغريزية أعاق البدن، وتذهب من ظاهره الى باطنه فتكون مُشتّعة مرحمة وهو الروح

<sup>(79)</sup> انخنس: تأخر وانقبض وتخلف (قاموس).

الحيواني الى الباطن. ولذلك كان النوم للبشر في الغالب انما هو بالليل، فاذا انحنس الروح عن الحواس الظاهرة ورجع الى القوة الباطنة، وخفت عن النفس شواغل الحس وموانعه ورجعت الى الصورة التي في الحافظة تمثل منها بالتركيب والتحليل صور خيالية، واكثر ما تكون معتادة لانها منتزعة من المدركات المتعاهدة قريبا. ثم ينزلها الحس المشترك الذي هو جامع الحواس الظاهرة فيدركها على انحاء الحواس الخمس الظاهرة. وربما التفتت النفس لفتة الى ذاتها الروحانية مع منازعتها القوى الباطنية، فتدرك بادراكها الروحاني، لانها مفطورة عليه وتقتبس من صور الاشياء التي صارت معتلقة في ذاتها حينئذ. ثم ياخذ الحيال تلك الصور المدركة فيمثلها بالحقيقة او الحاكاة من هذه هي المحتاجة للتعبير وتصرفها بالتركيب في القوالب المعهودة. والحاكاة من هذه هي المحتاجة للتعبير وتصرفها بالتركيب والتحليل في صور الحافظة قبل ان تدرك من تلك اللمحة ما تدركه هي اضغاث أحلام. وفي الصحيح ان النبي عليه قال : «الرؤيا ثلاث : رؤيا من الله، ورؤيا من الله ، ورؤيا من الله ، ورؤيا من الله ، ورؤيا من الله ، ورؤيا من الشيطان ، لانها كلها الملك ، ورؤيا من الشيطان ، لانها كلها والشيطان ينبوع الباطل والشيطان ينبوع الباطل .

هذه حقيقة الرؤيا وما يسببها ويشيعها من النوم، وهي خواص للنفس الانسانية موجودة في البشر على العموم لا يخلو عنها احد منهم، بل كل واحد من الاناسي رأى في نومه ما صدر له في يقظته مرارا غير واحدة، وحصل له على القطع ان النفس مدركة للغيب في النوم، ولابد، واذا جاز ذلك في عالم النوم فلا يمتنع في غيره من الاحوال لان الذات المدركة واحدة وخواصها عامة في كل حال. والله الهادي الى الحق.

#### فصل

ووقوع ما يقع للبشر من ذلك غالبا انما هو من غير قصد ولا قدرة عليه. وانما تكون النفس متشوفة لذلك الشيء فيقع لها بتلك اللمحة في النوم لا انها تقصد الى ذلك فتراه. وقد وقع في كتاب الغاية وغيره من كتب اهل الرياضات ذكر اسماء تذكر عند النوم فتكوّن عنها الرؤيا فيما يتشوف اليه ويسمونها الحالومية. وذكر منها مسلمة في كتاب الغاية حالومة سهاها «حالومة الطّبّاع التّام» وهو ان يقال عند النوم بعد فراغ السر وصحة التوجه هذه الكلمات الأعجمية وهي : «تماغس بعد ان يسواد وغداس نوفنا

غادس» (80 و يذكر حاجته فانه يرى الكشف عما يسأل عنه في النوم.

وحكي ان رجلا فعل ذلك بعد رياضة ليالي في مأكله وذكرة ، فتمثل له شخص يقول له أنا طباعك التام . (فسل). وأخبره عاكان يتشوف اليه . وقد وقع لي انا بهذه الاسماء تراء عجيبة واطلعت بها على اموركنت اتشوف اليها من احوالي . وليس ذلك بدليل على ان القصد للرؤيا يحدثها ، وانما هذه الحالومات تحدث استعدادا في النفس لوقوع الرؤيا ، فاذا قوي الاستعدادكان أقرب الى حصول ما يستعد له . وللشخص ان يفعل من الاستعداد ما احب ولا يكون دليلا على ايقاع المستعد له فالقدرة على الاستعداد غير القدرة على الشيء ، فاعلم ذلك وتدبره فيا تجد من امثاله . والله الحكيم الخبير.

#### فصل

ثم انا نجد في النوع الانساني اشخاصا يخبرون بالكائنات قبل وقوعها، بطبيعة فيهم يتميز بها صنفهم عن سائر الناس، ولا يرجعون في ذلك الى صناعة، ولا يستدلون عليه بأثر من النجوم ولا غيرها؛ انما نجد مداركهم في ذلك بمقتضى فطرتهم التي فطروا عليها. وذلك مثل العرافين والناظرين في الاجسام الشفافة كالمرايا وطساس الماء والناظرين في قلوب الحيوانات واكبادها وعظامها، واهل الزجر في الطير والسباع واهل الطرق بالحصى والحبوب من الحنطة والنوى، وهذه كلها موجودة في عالم الانسان لا يسع أحدا جحدها ولا إنكارها. وكذلك المجانين يلتى على ألسنتهم كلات من الغيب فيخبرون بها. وكذلك النائم والميت لاول موته او نومه يتكلم بالغيب. من الخيب غلى سبيل الكرامة معروفة.

ونحن الآن نتكلم على هذه الادراكات كلها ونبتديء منها بالكهانة ثم نأتي عليها واحدة واحدة الى آخرها. ونقدم على ذلك مقدمة في ان النفس الانسانية كيف تستعد لادراك الغيب في جميع الاصناف التي ذكرناها. وذلك أنها ذات روحانية موجودة بالقوة من بين سائر الروحانيات كها ذكرناه قبل. وانما تخرج من القوة الى الفعل بالبدن

<sup>(80)</sup> ترددت هذه الكلمة لدى المهتمين بهذه الأمور على أشكال مختلفة وهي لا تعني شيئا في اللغات المعروفة ولعلها اسماء اعلام لنفر من الجن .

واحواله. وهذا أمر مدرك لكل أحد. وكل ما بالقوة فله مادة وصورة. وصورة هذه النفس التي بها يتم وجودها هو عين الادراك والتعقل. فهي توجد أولا بالقوة مستعدة للإدراك وقبول الصور الكلية والجزئية، ثم يتم نشوؤها ووجودها بالفعل بمصاحبة البدن وما يعودها بورود مدركاتها المحسوسة عليها، وما تنزع من تلك الادراكات من المعاني الكلية فتتعقل الصور مرة بعد أخرى حتى يحصل لها الادراك والتعقل بالفعل، فتتم ذاتها وتبقى النفس كالهيولى والصور متعاقبة عليها بالادراك واحدة بعد واحدة.

ولذلك نجد الصبي في أول نشأته لا يقدر على الادراك الذي لها من ذاتها لا بنوم ولا بكشف ولا بغيرهما. وذلك لان صورتها التي هي عين ذاتها وهو الادراك والتعقل لم يتم بعد، بل لم يتم لها انتزاع الكليات. ثم إذا تمت ذاتها بالفعل حصل لها ما دامت مع البدن نوعان من الادراك: ادراك بآلات الجسم تؤديه اليها المدارك البدنية و إدراك بذاتها من غير واسطة وهي محجوبة عنه بالانغاس في البدن والحواس وبشواغلها؛ لان الحواس أبدا جاذبة لها الى الظاهر بما فطرت عليه اولا من الادراك الجسماني، وربما تنغمس من الظاهر الى الباطن فيرتفع حجاب البدن لحظة: إما بالخاصية التي هي للانسان على الاطلاق مثل النوم، أو بالخاصية الموجودة لبعض البشر مثل الكهانة والطرق، أو بالرياضة مثل أهل الكشف من الصوفية. فتلتفت حينئذ الى الذوات التي وتلك الذوات روحانية وهي إدراك محض وعقول بالفعل، وفيها صور الموجودات وحقائقها كما مر. فيتجلى فيها شيء من تلك الصور وتقتبس منها علوما. وربما دفعت وحقائقها كما مر. فيتجلى فيها شيء من تلك الصور وتقتبس منها علوما. وربما دفعت تلك الصور المدركة الى الخيال ونصفه في القوالب المعتادة ثم يراجع الحس بما ادركت لما جردا أو في قوالبه فتخبر به. هذا هو شرح استعداد النفس لهذا الادراك الغيبي.

فأما الناظرون في الاجسام الشفافة من المرايا وطساس المياه وقلوب الحيوان وأكبادها وعظامها، وأهل الطرق بالحصى والنوى فكلهم من قبيل الكهان، إلا أنهم أضعف رتبة فيه في اصل خلقهم الأن الكاهن لا يحتاج في رفع حجاب الحس الى كثير معاناة، وهؤلاء يعانون بانحصار المدارك الحسية كلها في نوع واحد منها، وأشرفها البصر فيعكف على المرئي البسيط حتى يبدو له مدركه الذي يخبر به عنه. وربما يظن أن مشاهدة هؤلاء لما يرونه هو في سطح المرآة وليس كذلك. بل لا يزالون ينظرون في

سطح المرآة الى أن يغيب عن البصر، ويبدو فيما بينهم وبين سطح المرآة حجاب كأنه غمام يتمثل فيه صور هي (مدركاتهم) فيشيرون إليهم بالمقصود لما يتوجهون الى معرفته من نفى او اثبات، فيخبرون بذلك على نحو ما ادركوه.

وأما المرآة وما يدرك فيها من الصور فلا يدركونه في تلك الحال، و إنما ينشأ لهم بها هذا النوع الآخر من الادراك وهو نفساني ليس من إدراك البصر بل يتشكل به المدرك النفساني للحس كما هو معروف، ومثل ذلك ما يعرض للناظرين في قلوب الحيوانات وأكبادها وللناظرين في الماء والطساس وأمثال ذلك. وقد شاهدنا من هؤلاء من يشغل الحس بالبخور فقط ثم بالعزائم للاستعداد ثم يخبر (عما) أدرك ، ويزعمون انهم يرون الصور متشخصة في الهواء تحكي لهم احوال ما يتوجهون الى إدراكه بالمثال والاشارة، وغيبة هؤلاء عن الحس اخف من الاولين. والعالم أبو الغرائب.

واما الزجر وهو ما يحدث من بعض الناس من التكلم بالغيب عند سنوح طائر او حيوان والفكر فيه بعد مغيبه. وهي قوة في النفس تبعث على الحرص والفكر فيما زجر فيه من مرئي أو مسموع. وتكون قوته المخيلة كما قدمناه قوية، فيبعثها في البحث مستعينا بما رآه أو سمعه، فيؤديه ذلك الى ادراك ما، كما تفعله القوة المتخيلة في النوم وعند ركود الحواس؛ اذ تتوسط بين المحسوس المرئي في يقظته وتجمعه مع ما عقلته فيكون عنها الرؤيا.

وأما المجانين فنفوسهم الناطقة ضعيفة التعلق بالبدن لفساد امزجتهم غالبا وضعف الروح الحيواني فيها وفتكون نفسه غير مستغرقة في الحواس ولا منغمسة فيها بما شغلها في نفسها من ألم النقص ومرضه. وربما زاحمها على التعلق به روحانية اخرى شيطانية تتشبث به وتضعف هذه عن ممانعتها فيكون عنه التخبط. فإذا أصابه ذلك التخبط: إما لفساد مزاجه من فساد في ذاتها، أو لمزاحمة من النفوس الشيطانية في تعلقه، غاب عن حسه جملة، فأدرك لمحة من عالم نفسه وانطبع فيها بعض الصور وصرفها الخيال. وربما نطق على لسانه في تلك الحال من غير ارادة النطق.

و إدراك هؤلاء كلهم مشوب فيه الحق بالباطل؛ لانه لا يحصل لهم الاتصال و إن فقدوا الحس إلا بعد الاستعانة بالتصورات الاجنبية كما قررناه. ومن ذلك يجيء الكذب في هذه المدارك.

وأما العرافون فهم المتعلقون بهذا الادراك وليس لهم ذلك الاتصال فيسلطون

الفكر على الأمر الذي يتوجهون اليه، و يأخذون فيه بالظن والتخمين بناء على ما يتوهمونه من مبادىء ذلك الاتصال والادراك ويدعون بذلك معرفة الغيب وليس منه على الحقيقة.

هذا تحصيل هذه الأمور. وقد تكلم عليها المسعودي في «مروج الذهب» فما صادف تحقيقا ولا إصابة. ويظهر من كلام الرجل أنه كان بعيدا عن الرسوخ في المعارف، فينقل ما سمع من اهله ومن غير أهله.

وهذه الادراكات التي ذكرناها موجودة كلها في نوع البشر. فقد كان العرب يفزعون الى الكهان في تعرف الحوادث ويتنافرون اليهم في الخصومات ليعرفوهم بالحق فيها من إدراك غيبهم. وفي كتب أهل الأدب كثير من ذلك. واشتهر منهم في الجاهلية شق بن أنمار بن نزار، وسطيح بن مازن بن غسان، وكان يدرج كها يدرج الثوب (١٤) ولا عظم فيه إلا الجمجمة. ومن مشهور الحكايات عنهها تأويل رؤيا ربيعة بن مُضر وما أخبراه به من ملك الحبشة لليمن، وملك مضر من بعدهم. وظهور النبوة المحمدية في قريش، و(كذا) رؤيا الموبذان التي اولها سطيح لما بعث اليه بها كسرى عبد المسيح فأخبره بشأن النبوة وخراب ملك فارس. وهذه كلها مشهورة. وكذلك العرافون كان في العرب منهم كثير وذكروهم في أشعارهم قال:

فقلت لعراف اليمامة داوني فانك ان داويتني لطبيب وقال الآخر:

جعلت لعراف اليمامة حكمه وعراف نجد ان هما شفياني فقالا شفاك الله والله ما لنا بما حملت منك الضلوع يدان(82)

وعراف اليمامة هو رباح بن عجلة، وعراف نجد الابلق الاسدي.

ومن هذه المدارك (الغيبية)، ما يصدر لبعض الناس عند مفارقة اليقظة والتباسه بالنوم من الكلام على الشيء الذي يتشوف اليه بما يعطيه غيب ذلك الامركما يريد. ولا يقع ذلك إلا في مبادىء النوم عند مفارقة اليقظة وذهاب الاختيار في الكلام، فيتكلم كأنه مجبور على النطق وغايته أن يسمعه ويفهمه، وكذلك يصدر عن المقتولين

<sup>(81)</sup> أدرجت الثوب والكتاب : طويته (قاموس).

<sup>(82)</sup> ما لنا قدرة على شفائك من الحب الذي تحمله ضلوعك.

عند مفارقة رؤوسهم واوساط ابدانهم كلام بمثل ذلك. ولقد بلغنا عن بعض الجبابرة الظالمين أنهم قتلوا من سجونهم أشخاصا ليتعرفوا من كلامهم عند القتل عواقب أمورهم في أنفسهم فأعلموهم بما يستبشع.

وذكر مسلمة في كتاب الغاية له في مثل ذلك: أن آدميا إذا جعل في دن مملوء بدهن السمسم، ومكث فيه أربعين يوما يغذى بالتين والجوز حتى يذهب لحمه، ولا يبقى منه إلا العروق وشؤون رأسه، فيخرج من ذلك الدهن، فحين يجف عليه الهواء يجيب عن كل شيء يسأل عنه من عواقب الأمور الخاصة والعامة. وهذا فعل من مناكير أفعال السحرة لكن يفهم منه عجائب العالم الانساني.

ومن الناس من يحاول حصول هذا المدرك الغيبي بالرياضة، فيحاولون بالمجاهدة موتا صناعيا بإماتة جميع القوى البدينة، ثم محو آثارها التي تلونت بها النفس، ثم تغذيتها بالذكر لتزداد قوة في نشئها. ويحصل ذلك بجمع الفكر وكثرة الجوع. ومن المعلوم على القطع أنه إذا نزل الموت بالبدن ذهب الحس وحجابه، واطلعت النفس على ذاتها وعالمها. فيحاولون ذلك بالاكتساب ليقع لهم قبل الموت ما يقع لهم بعده، وتطلع النفس على المغيبات.

ومن هؤلاء أهل الرياضة السحرية يرتاضون بذلك ليحصل لهم الاطلاع على المغيبات والتصرفات في العوالم. وأكثر هؤلاء في الأقاليم المنحرفة جنوبا وشهالا، خصوصا بلاد الهند، ويسمون هنالك (الجوكية). ولهم كتب في كيفية هذه الرياضة كثيرة، والاخبار عنهم في ذلك غريبة.

وأما المتصوفة فرياضتهم دينية وعرية عن هذه المقاصد المذمومة. وإنما يقصدون جمع الهمة والإقبال على الله بالكلية ليحصل لهم أذواق أهل العرفان والتوخيد. ويزيدون في رياضتهم الى الجمع والجوع التغذية بالذكر، فيها تتم وجهتهم في هذه الرياضة ، لأنه إذا نشأت النفس على الذكركانت أقرب الى العرفان بالله وإذا عريت عن الذكركانت شيطانية. وحصول ما يحصل من معرفة الغيب والتصرف لهؤلاء المتصوفة إنما هو بالعرض، ولا يكون مقصودا من أول الأمر لأنه اذا قصد ذلك كانت الوجهة فيه لغير الله الما هي لقصد التصرف والاطلاع على الغيب، وأخيس بها صفقة فانها في الحقيقة شرك. قال بعضهم : «من آثر العرفان للعرفان فقد قال بالثاني» (83). فهم

<sup>(83)</sup> اى فقد قال بان الله له ثان اي اشرك بالله.

يقصدون بوجهتهم المعبود لا لشيء سواه. وإذا حصل في أثناء ذلك ما يحصل فبالعرض وغير مقصود لهم. وكثير منهم يفر منه إذا عرض له ولا يحفل له وإنما يريد الله لذاته لا لغيره، وحصول ذلك لهم معروف. ويسمون ما يقع لهم من الغيب والحديث على الخواطر فراسة وكشفا، وما يقع لهم من التصرف كرامة، وليس شيء من ذلك بنكير في حقهم.

وقد ذهب الى إنكاره الأستاذ أبو إسحاق الإسفرايني وأبو محمد بن أبي زيد المالكي في آخرين (١٠٠٠) فرارا من التباس المعجزة بغيرها. والمعول عليه عند المتكلمين حصول التفرقة بالتحدي فهو كاف. وقد ثبت في الصحيح ان رسول الله عليه قال : «إن فيكم محدّثين وإن منهم عمر». وقد وقع للصحابة من ذلك وقائع معروفة تشهد بذلك في مثل قول عمر رضي الله عنه : «يا سارية الجبل». وهو سارية ابن زنيم كان قائدا على بعض جيوش المسلمين بالعراق ايام الفتوحات، وتورط مع المشركين في معترك وهم بالانهزام، وكان بقربه جبل (يتحيز) اليه، فرفع لعمر ذلك وهو يخطب على المنبر بالمدينة فناداه : «يا سارية الجبل» وسمعه سارية وهو بمكانه ورأى شخصه هنالك، والقصة معروفة. ورفع مثله ايضا لابي بكر في وضيته عائشة ابنته رضي الله عنها في شأن ما نَحلَه الله عنها في طورثة. فقال في سياق كلامه : «و إنما هما أحواك وأختاك». فقالت : «إنما هي أسماء في المؤرثة. فقال في سياق كلامه : «و إنما هما أحواك وأختاك». فقالت : «إنما هي أسماء في المؤطأ في باب ما لا يجوز من النحل.

ومثل هذه الوقائع كثيرة لهم ولمن بعدهم من الصالحين واهل الاقتداء. الا ان اهل التصوف يقولون انه يقل في زمن النبوة اذ لا يبقى للمريد حالة بحضرة النبي حتى انهم يقولون ان المريد اذا جاء للمدينة النبوية سلب حاله ما دام فيها حتى يفارقها. والله يرزقنا الهداية ويرشدنا الى الحق.

<sup>(84)</sup> هو استعال غير صحيح الا ان ابن خلدون استعمله في مواضع متفرقة من كتاب العبر والاصح: وآخرون.

<sup>(85)</sup> كذا بالأصل والاصح: انحلها، لانها هنا بمعنى خصها. ومعنى نحله: أعطاه.

<sup>(86)</sup> أوسق : ج وسق وهو وزن ستين صاعا أو حمل بغير.

<sup>(87)</sup> أي لتختص به.

<sup>(88)</sup> بطن : بمعنى استتر و يجوز ان تكون العبارة إن ذا بطن بنت.

#### فصل

ومن هؤلاء المريدين من المتصوفة قوم بهاليل (89) معتوهون،أشبه بالمجانين من العقلاء، وهم مع ذلك قد صحت لهم مقامات الولاية وأحوال الصديقين. وعِلمَ ذلك من احوالهم من يفهم عنهم من اهل الذوق (90)، مع أنهم غير مكلفين. ويقع لهم من الإخبار عن المغتبات عجائب، لانهم لا يتقيدون بشيء فيطلقون كلامهم في ذلك ويأتون منه بالعجائب. وربما ينكر الفقهاء انهم على شيء من المقامات لما يرون من سقوط التكليف عنهم، والولاية لا تحصل الا بالعبادة، وهو غلط فان فضل الله يؤتيه من يشاء ولا يتوقف حصول الولاية على العبادة ولا غيرها.

وإذا كانت النفس الانسانية ثابتة الوجود فالله تعالى يخصها بما شاء من مواهبه. وهؤلاء القوم لم تعدم نفوسهم الناطقة ولا فسدت كحال المجانين، وإنما فقد لهم العقل الذي يناط به التكليف، وهي صفة خاصة للنفس، وهي علوم ضرورية للانسان، يشتد بها نظره، ويعرف احوال معاشه واستقامة منزله، وكأنه إذا ميز أحوال معاشه واستقامة منزله لم يبق له عذر في قبول التكاليف لإصلاح معاده. وليس من فقد هذه الصفة بفاقد لنفسه ولا ذاهل عن حقيقته، فيكون موجود الحقيقة معدوم العقل التكليني الذي هو معرفة المعاش ولا استحالة في ذلك، ولا يتوقف اصطفاء الله عباده للمعرفة على شيء من التكاليف.

و إذا صح ذلك فاعلم أنه ربما يلتبس حال هؤلاء بالمجانين الذين تفسد نفوسهم الناطقة ويلتحقون بالبهائم، ولك في تمييزهم علامات :

منها أن هؤلاء البهاليل تجد لهم وجهة ما ، لا يخلون عنها اصلا من ذكر وعبادة ، لكن على غير الشروط الشرعية لما قلناه من عدم التكليف ، والمجانين لا تجد لهم وجهة أصلا .

ومنها أنهم يخلقون على البله من اول نشأتهم، والمجانين يعرض لهم الجنون بعد مدة من العمر لعوارض بدنية طبيعية فاذا عرض لهم ذلك وفسدت نفوسهم الناطقة ذهبوا بالخيبة.

(90) أهل الذوق : هم الدّين يتاح لهم أن يذوقوا حلاوة المعرفة الالهية.

<sup>(89)</sup> بهاليل : ج بهلول وهو السيد الجامع لكل خير. والمعنى المشهور لكلمة بهلول هو المعتوه.

ومنها كثرة تصرفهم في الناس بالخير والشر؛ لانهم لا يتوقفون على آذن لعدم التكليف في حقهم والمجانين لا تصرف لهم.

وهذا فصل انتهى بنا الكلام اليه. والله المرشد للصواب.

#### فصل

وقد يزعم بعض الناس أن هنا مدارك (الانكليب، من دون غيبة عن الحس. فنهم المنجمون القائلون بالدلالات النجومية، ومقتضى أوضاعها في الفلك، وآثارها في العناصر، وما يحصل من الامتزاج بين طباعها بالتناظر، ويتأدى من ذلك المزاج الى الهواء. وهؤلاء المنجمون ليسوا من الغيب في شيء إنما هي ظنون حدسية وتخمينات مبنية على (التأثير النجومي). وحصول المزاج منه للهواء مع مزيد حدس يقف به الناظر على تفصيله في الشخصيات في العالم كما قاله بطليموس. ونحن نبين بطلان ذلك في محله ان شاء الله. وهو لو ثبت فغايته حدس وتخمين وليس مما ذكرناه في شيء.

ومن هؤلاء قوم من العامة استنبطوا لاستخراج الغيب، وتعرقف الكائنات صناعة سموها خطّ الرمل، نسبة الى المادة التي يضعون فيها عملهم. ومحصول هذه الصناعة انهم صيروا من النقط اشكالا ذات اربع مراتب تختلف باختلاف مراتبها في الزوجية والفردية واستوائها فيهها، فكانت ستة عشر شكلا. لأنها إن كانت أزواجا كلها أو أفرادا كلها فشكلان؛ و إن كان الفرد فيهما في مرتبة واحدة فقط فأربعة أشكال، و إن كان الفرد في مرتبتين فستة أشكال، و إن كان في ثلاث مراتب فأربعة أشكال، و إن كان الفرد في مرتبتين فستة أشكال، و إن كان في ثلاث مراتب فأربعة أشكال، الكواكب وجعلوا لها ستة عشر بيتا طبيعية بزعمهم، وكأنها البروج الاثنا عشر التي الكواكب وجعلوا لها ستة عشر بيتا طبيعية بزعمهم، وكأنها البروج الاثنا عشر التي للفلك والاوتاد الاربعة. وجعلوا لكل شكل منها بيتا وخطوطا (20) ودلالة على صنف من لفلك والاوتاد الاربعة. وجعلوا لكل شكل منها بيتا وخطوطا (20) ودلالة على صنف من موجودات عالم العناصر يختص به، واستنبطوا من ذلك فنا حاذوا به فن النجامة ونوع قضائه. إلا أن أحكام النجامة مستندة الى (دلالات) طبيعية كما زعم بطليموس [دلالتها قضائه. إلا أن أحكام النجامة مستندة الى (دلالات) طبيعية كما زعم بطليموس [دلالتها

<sup>(91)</sup> كذا بالاصل في جميع النسخ والاصح ان يقال : قد يظن البعض أن هنا من يدرك الغيب فتنسجم العبارة مع ما بعدها.

<sup>(92)</sup> كذا وفي نسخة : وحظوظا.

وضعية. وذلك أن بطليموس إنما تكلم في المواليد والقرانات التي هي عنده من آثار الكواكب والأوضاع الفلكية في عالم العناصر. وتكلم المنجمون من بعده في المسائل باستخراج الضائر وتقسيمها على بيوت الفلك، والحكم عليها باحكام ذلك البيت النجومية وهي التي ذكر بطليموس.

واعلم أن الضائر أمور نفسية ليست من عالم العناصر فليست من آثار الكواكب والاوضاع الفلكية ولا دلالة لها عليها. نعم إنه صار لفن المسائل مدخل في صناعة النجامة من حيث الاستدلال بالكواكب والاوضاع، واستصعابا لمعاناة الارتفاع بالآلات وتعديل الكواكب بالحسبان، واستخرجوا هذه الاشكال الخطية وفرضوها ستة عشر بيتا من بيوت الفلك وأوتاده ونوعوها الى سعد ونحس وممترج؛ شأن الكواكب السيارة واقتصر على التسديس من المناظرة ونزلوا الاحكام النجومية عليها كما في المسائل لأن دلالة كل منها غير طبيعية كما قدمنا.

وانتحل هذه الصناعة كثير من البطالين للمعاش في المدن،وصنفوا فيها التصانيف المحصلة لقواعدها وأصولها كما فعله الزناتي منهم وغيره. وقد يكون من أهل هذه الصناعة من يتعرض بها لادراك الغيب باشغال الحس بالنظر في أشكال تلك الخطوط، فتعتريه حالة استعدادكما يعتري المفطورين على ذلك كما نذكره بعد. وهؤلاء أشرف أهل هذه الصناعة. وهم على الجملة] يزعمون أن أصل ذلك من النبوّات القديمة في العالم، وربما نسبوها الى دانيال أو الى إدريس صلوات الله عليهما، شأن الصنائع كلها. وربما يدعون مشروعيتها ويحتجون لذلك بقوله عَلِيلَةٍ : «كان نبي يخط، فن وافق خطه فذاك». وليس في الحديث دليل على مشروعية خط الرمل كما يزعمه بعض من لا تحصيل لديه، لأن معنى الحديث كان نبي يخط فيأتيه الوحي عند ذلك الخط، ولا استحالة في ان يكون ذلك عادة لبعض الانبياء. [فانهم صلوات الله عليهم متفاوتون في ادراك الوحي، قال الله تعالى : «تِلْكَ الرُّسُلُ فَضَّلْنَا بَعْضَهُمْ عَلَى بَعْضٍ» فمنهم من يأتيه الوحي ويكلمه الملك ابتداء من غير طلب ولا وجهة لذلك. ومنهم من يتوجه فيما يعرض له من أمور البشر سؤال أمته عن مشكل أو تكليف أو نحو ذلك، فيتوجه وجهة ربانية يتعرض بها لكشف ما يريد من ذلك من الله،ويعطي التقسيم هنا قسها آخر إن وجد، لأن الوحي قد يكون وهو يستعد له بشيء من الاحوال كالَّذي ذكرناه،وقد يكون وهو مستعد لبعض الأحوال كما نقل في الاسراء : أن بعض الانبياء

كان يستعد لنزول الوحي بسماع الاصوات الطيبة الملحنة. وهذا النقل و إن لم يكن متمكنا في الصحة إلا أنه غير بعيد، فالله تعالى يختص أنبياءه ورسله بما يشاء.

وإذا تقرر ذلك وقد كنا قدمنا أن في أصحاب خط الرمل من يتعرض للكشف به بإشغال الحس بالنظر في تلك الخطوط والاشكال، فيعتريه حينئذ الإدراك الغيبي والوجداني للتفرغ عن الحس جملة، ويفارق المدارك البشرية الى المدارك الروحانية، وقد مر تفسيرها. وهذا من الكهانة من نوع النظر في العظام والمياه والمرايا، بخلاف من يختصر في ذلك منها على الامر الصناعي الذي يحصل به على الغيب بالحدس والتخمين، وهو لم يفارق المدارك الجسمانية بعد جائلا في مرامي الظنون فقد يكون شأن بعض الانبياء استعدادا بالخط في مقامه النبوي لخطاب الملك، كما يستعد به من ليس بنبي للادراك الروحاني ومفارقة المدارك البشرية، إلا أن إدراكه روحاني فقط و إدراك النبي ملكي بالوحي من عند الله.

وأما مقامات أهل صناعة الخط في مدارك الحدس والتخمين فحاشى الأنبياء منها فإنهم لا يشرعون التكلم بالغيب ولا الخوض فيه لأحد من البشر] فمن وافق خطه ذلك النبي فهو ذاك، أي فهو صحيح من بين الخط بما عضده من الوحي لذلك النبي الذي كانت عادته أن يأتيه الوحي عند الخط. وأما إذا أخذ ذلك من الخط مجردا من غير موافقة وحي فلا صحة فيه، وهذا معنى الحديث والله أعلم.

[وليس فيه دلالة على مشروعية خط الرمل، ولا جواز انتحاله لتعرف الغيب كما هو شأن أهله في المدن، وإن مال الى ذلك بعضهم بناء على أن فعل النبي شريعة متبعة فيكون مشروعا على مذهب من يرى أن شرع من قبلنا شرع لنا. وليس هذا بمطابق لذلك فإن الشرع إنما هو للرسل المشرعين للامم، والحديث لم يدل على ذلك وإنما دل ان هذه الحالة قد تحصل لبعض الانبياء. ويحتمل أن يكون غير مشرع فلا يكون ذلك شرعا ولا خاصا بأمته ولا عاما لهم ولغيرهم، وانما يدل على أنها حالة تقع لبعض الأنبياء خاصة به فلا تتعداه للبشر. وهذا آخر ما أردنا تحقيقه هنا والله الملهم للصواب].

فإذا أرادوا استخراج مغيّب بزعمهم عمدوا الى قرطاس أو رمل أو دقيق، فوضعوا النقط سطورا على عدد المراتب الأربع، ثم كرروا ذلك أربع مرات فتجيء ستة عشر سطرا. ثم يطرحون النقط أزواجا ويضعون ما بتي من سطر زوجاكان أو فردا في مرتبته على الترتيب فتجيء أربعة أشكال يضعونها في سطر متتالية. ثم يولدون منها أربعة

أشكال أخرى من جانب العرض باعتباركل مرتبة وما قابلها من الشكل الذي بإزائه وما يجتمع منها من زوج أو فرد، فتكون ثمانية أشكال موضوعة في سطر، ثم يولدون من كل شكلين شكلا تحتها باعتبار ما يجتمع في كل مرتبة من مراتب الشكلين أيضا من زوج أو فرد فتكون أربعة أخرى تحتها ثم يولدون من الأربعة شكلين كذلك تحتها، ثم من الشكلين شكلا كذلك تحتها ثم من هذا الشكل الخامس عشر مع الشكل الاول شكلا يكون آخر الستة عشر. ثم يحكمون على الخط كله بما اقتضته أشكاله من السعودة والنحوسة بالذات والنظر والحلول والامتزاج والدلالة على أصناف الموجودات وسائر ذلك تحكما غريبا. وكثرت هذه الصناعة في العمران ووضعت فيها التآليف واشتهر فيها الأعلام من المتقدمين والمتأخرين وهي كما رأيت تحكم وهوى.

والتحقيق الذي ينبغي أن يكون نصب فكرك أن الغيوب لا تدرك بصناعة البتة ولا سبيل الى تعرفها إلا للخواص من البشر المفطورين على الرجوع عن عالم الحس الى عالم الروح. ولذلك يسمي المنجمون هذا الصنف كلهم بالزهريين نسبة الى ما تقتضيه دلالة الزهرة بزعمهم في أصل مواليدهم على إدراك الغيب. فالخط وغيره من هذه ال كان الناظر فيه من أهل هذه الخاصية وقصد بهذه الامور التي ينظر فيها من النقط أو العظام أو غيرها إشغال الحس لترجع النفس الى عالم الروحانيات لحظة ما فهو من باب الطرق بالحصى والنظر في قلوب الحيوانات والمرايا الشفافة كما ذكرناه. و إن لم يكن الطرق بالحصى والنظر في قلوب الحيوانات والمرايا الشفافة كما ذكرناه. و إن لم يكن والعمل. والله يهدي من يشاء.

والعلامة لهذه الفطرة التي فطر عليها أهل هذا الادراك الغيبي، أنهم عند توجههم الى تعرف الكائنات، يعتريهم خروج عن حالتهم الطبيعية كالتثاوب والتمطط ومباديء الغيبة عن الحس. ويختلف ذلك بالقوة والضعف على اختلاف وجودها فيهم. فهن لم توجد له هذه العلامة فليس من ادراك الغيب في شيء وانما هو ساع في تنفيق (89) كذبه.

#### فصل

ومنهم طوائف يضعون قوانين لاستخراج الغيب ليست من الطور الاول الذي هو من مدارك النفس الروحانية، ولا من الحدس المبني على تأثيرات النجوم كما زعمه ——————

<sup>(93)</sup> نفّق البضاعة : روجّها.

بطليموس، ولا من الظن والتخمين الذي يحاول عليه العرافون، وانما هي مغالطة يجعلونها كالمصائد لأهل العقول المستضعفة. ولست أذكر من ذلك إلا ما ذكره المصنفون وولع له الخواص. فمن تلك القوانين الحساب الذي يسمونه حساب النيم، وهو مذكور في آخركتاب السياسة المنسوب لأرسطو يعرف به الغالب من المغلوب في المتحاربين من الملوك، وهو أن تحسب الحروف التي في اسم احدهما بحساب الجمل المصطلح عليه في حروف أبحد المن الواحد الى الألف آحادا وعشرات ومثين وألوفا. فاذا حسبت الاسم وتحصل لك منه عدد مفاحسب اسم الآخركذلك. ثم اطرح من كل واحد منها تسعة تسعة واحفظ بقية هذا وبقية هذا. ثم انظر بين العددين الباقيين من واحد منها تسعة تسعة واحفظ بقية هذا وبقية هذا. ثم انظر بين العددين الباقيين من فصاحب الاسمين، فإن كان العددان (ووان كان أحدهما زوجا والآخر فردا فصاحب الأكثر هو الغالب، وإن كان أحدهما زوجا والآخر فردا فصاحب الأكثر هو الغالب، وإن كان أحدهما زوجان فالمطلوب هو الغالب وإن كانا متساويين في الكمية وهما معا زوجان فالمطلوب هو الغالب وان كانا معا فردين فالطالب هو الغالب. ونقل هنالك بيتان في هذا العمل اشتهرا بين الناس وهما:

$$(30 - 30) (70 - 20) (30 - 30) (30 - 30) (30 - 30) (30 - 30) (30 - 30) (30 - 30) (30 - 30) (30 - 30) (30 - 30) (30 - 30) (30 - 30) (30 - 30) (30 - 30) (30 - 30) (30 - 30) (30 - 30) (30 - 30) (30 - 30) (30 - 30) (30 - 30) (30 - 30) (30 - 30) (30 - 30) (30 - 30) (30 - 30) (30 - 30) (30 - 30) (30 - 30) (30 - 30) (30 - 30) (30 - 30) (30 - 30) (30 - 30) (30 - 30) (30 - 30) (30 - 30) (30 - 30) (30 - 30) (30 - 30) (30 - 30) (30 - 30) (30 - 30) (30 - 30) (30 - 30) (30 - 30) (30 - 30) (30 - 30) (30 - 30) (30 - 30) (30 - 30) (30 - 30) (30 - 30) (30 - 30) (30 - 30) (30 - 30) (30 - 30) (30 - 30) (30 - 30) (30 - 30) (30 - 30) (30 - 30) (30 - 30) (30 - 30) (30 - 30) (30 - 30) (30 - 30) (30 - 30) (30 - 30) (30 - 30) (30 - 30) (30 - 30) (30 - 30) (30 - 30) (30 - 30) (30 - 30) (30 - 30) (30 - 30) (30 - 30) (30 - 30) (30 - 30) (30 - 30) (30 - 30) (30 - 30) (30 - 30) (30 - 30) (30 - 30) (30 - 30) (30 - 30) (30 - 30) (30 - 30) (30 - 30) (30 - 30) (30 - 30) (30 - 30) (30 - 30) (30 - 30) (30 - 30) (30 - 30) (30 - 30) (30 - 30) (30 - 30) (30 - 30) (30 - 30) (30 - 30) (30 - 30) (30 - 30) (30 - 30) (30 - 30) (30 - 30) (30 - 30) (30 - 30) (30 - 30) (30 - 30) (30 - 30) (30 - 30) (30 - 30) (30 - 30) (30 - 30) (30 - 30) (30 - 30) (30 - 30) (30 - 30) (30 - 30) (30 - 30) (30 - 30) (30 - 30) (30 - 30) (30 - 30) (30 - 30) (30 - 30) (30 - 30) (30 - 30) (30 - 30) (30 - 30) (30 - 30) (30 - 30) (30 - 30) (30 - 30) (30 - 30) (30 - 30) (30 - 30) (30 - 30) (30 - 30) (30 - 30) (30 - 30) (30 - 30) (30 - 30) (30 - 30) (30 - 30) (30 - 30) (30 - 30) (30 - 30) (30 - 30) (30 - 30) (30 - 30) (30 - 30) (30 - 30) (30 - 30) (30 - 30) (30 - 30) (30 - 30) (30 - 30) (30 - 30) (30 - 30) (30 - 30) (30 - 30) (30 - 30) (30 - 30) (30 - 30) (30 - 30) (30 - 30) (30 - 30) (30 - 30) (30 - 30) (30 - 30) (30 - 30) (30 - 30) (30 - 30) (30 - 30) (30 - 30) (30 - 30) (30 - 30) (30 - 30) (30 - 30) (30 - 30) (30 - 30) (30 - 30) (30 - 30) (30 - 30) (30 - 30) (30 - 30) (30 - 30) (30 - 30) (30 - 30) (30 - 30) (30 - 30) (30 - 30) (30 - 30) (30 - 30) (30 - 30) (30 - 30) (30 - 30) (30$$

<sup>(94)</sup> حساب الجمل المصطلح عليه في حروف ابجد هو ان لكل حرف من الحروف الهجائية رقما خاصا على النحو الآتي :

أولا : على طريقة المغاربة وهي الطريقة التي عناها أبن خلدون وسار عليها :

<sup>(</sup>l = 1) (l = 2) (l = 3) (l = 4) (l = 8) (l =

<sup>(1000 = 000)</sup> (غ= 800) (غ= 900) (ش= 1000) (ض

ثانيا : على طريقة المشارقة وهي الطريقة المشهورة في مصر والعراق وسوريا وغيرها من البلاد العربية الأخرى :

<sup>(2) (9 = 1) (</sup> $\psi$  = 2) ( $\psi$  = 3) ( $\psi$  = 5) ( $\psi$  = 6) ( $\psi$  = 6) ( $\psi$  = 6) ( $\psi$  = 6) ( $\psi$  = 60) ( $\psi$ 

<sup>(00 = 90)</sup> (00 = 100) (00 = 00) (00 = 00) (00 = 00) (00 = 00) (00 = 00) (00 = 00) (00 = 00)

ويستعمل حساب الجمل هذا المنجمون والذين يتعاطون تاريخ الاحداث التاريخية والوفيات والولادات وما شاكل.

<sup>(95)</sup> كلمة : العددان. لم تذكر في الاصل ووردت في طبعة دار الكتاب.

أرى الزوج والأفراد يسمو أقلها وأكثرها عند التحالف غالبا ويغلب مطلوب اذا الزوج يستوي وعند استواء الفرد يغلب طالب

ثم وضعوا لمعرفة ما بقي من الحروف بعد طرحها بتسعة قانونا معروفا عندهم في طرح تسعة ، وذلك (بأن يجمعوا) الحروف الدالة على الواحد في المراتب الأربع : (أ) الدالة على الواحد، و (ي) الدالة على العشرة؛ وهي واحد في مرتبة العشرات، و (ق) الدالة على المائة ؛ لأنها واحد في مرتبة المئين ، و (ش) الدالة على الألف؛ (وهي) واحد في مرتبة الآلاف. وليس بعد الألف عدد يدل عليه بالحروف لان الشين هي آخر حروف أبجد. ثم رتبوا هذه (الحروف) الأربعة على نسق المراتب، فكان منها كلمة رباعية هي (أيقش).

ثم فعلوا ذلك بالحروف الدالة على اثنين في المراتب الثلاث، وأسقطوا مرتبة الآلاف لانها كانت آخر حروف أبجد موكان مجموع حروف الاثنين في المراتب الثلاث، ثلاثة حروف: وهي (ب) الدالة على اثنين في الآحاد، و(ك) الدالة على اثنين في العشرات وهي عشرون و (ر) الدالة على اثنين في المثين وهي ماثنان، وصيروها كلمة واحدة ثلاثية على نسق المراتب وهي (بكر).

ثم فعلوا كذلك في الحروف الدالة على ثلاثة فنشأت عنها كلمة (جلس). وكذلك الى آخر حروف أبجد، وصارت تسع كلمات نهاية عدد الآحاد وهي : أيقش، بكر جلس، دمت، هنث، وصخ، زغد، حفظ، طضغ مرتبة على توالي الاعداد. ولكل كلمة منها عددها الذي في مرتبته. فالواحد لكلمة ايقش، والاثنان لكلمة بكر، والثلاثة لكلمة جلس، وكذلك الى التاسعة التي هي طضغ، فتكون لها التسعة. فإذا أرادوا طرح الاسم بتسعة نظروا كل حرف منه في اي كلمة هو من هذه الكلمات وأخذوا عددها مكانه، ثم جمعوا الاعداد التي يأخذونها بدلا من حروف الاسم : فإن كانت زائدة على التسعة أخذوا ما فضل عنها، و إلا أخذوه كها هو ثم يفعلون كذلك كانت زائدة على التسعة أخذوا ما فضل عنها، و الا أخذوه كها هو ثم يفعلون كذلك بالاسم الآخر و ينظرون بين الخارجين بما قدمناه. والسر في هذا القانون بين، وذلك أن الباقي من كل عقد من عقود الأعداد بطرح تسعة انما هو واحد، فكأنه يجمع عدد العقود خاصة من كل مرتبة فصارت اعداد العقود كأنها آحاد فلا فرق بين الاثنين والمائتين والألفين وكلها اثنان، وكذلك الثلاثة والثلاثون والثلاثماثة والثلاثة والملاثة والمعربة وحدولة وحد

آلاف كلها ثلاثة ثلاثة، فوضعت الأعداد على التوالي دالة على أعداد العقود ولا غيره وجعلت الحروف الدالة على أصناف العقود في كل كلمة من الآحاد والعشرات والمئين والألوف (96)، وصار عدد الكلمة الموضوع عليها نائبا عن كل حرف فيها سواء دل على الآحاد أو العشرات أو المئين. فيؤخذ عدد كل كلمة عوضا عن الحروف التي فيها، وتجمع كلها الى آخرها كما قلناه. هذا هو العمل المتداول بين الناس منذ الامر القديم.

وكان بعض من لقيناه من شيوخنا يرى أن الصحيح فيها كلمات أخرى تسعة مكان هذه ومتوالية كتواليها، ويفعلون بها في الطرح بتسعة مثل ما يفعلونه بالاخرى سواء وهي هذه : أرب، يسقك، جزلط، مدوص، هف، تحذن، غش، خع، ثضظ، تسع كلمات على توالي العدد ولكل كلمة منها عددها الذي في مرتبته فيها الثلاثي والرباعي والثنائي وليست جارية على اصل مطرد كما تراه ؛ لكن كان شيوخنا ينقلونها عن شيخ المغرب في هذه المعارف من النجامة والسيمياء واسرار الحروف وهو ابو العباس ابن البناء . ويقولون عنه إن العمل بهذه الكلمات في طرح حساب النيم اصح من العمل بكلمات أيقش . والله أعلم كيف ذلك .

وهذه كلها مدارك للغيب غير مستندة الى برهان ولا تحقيق، والكتاب الذي وجد فيه حساب النيم غير معزو الى ارسطو عند المحققين لما فيه من الآراء البعيدة عن التحقيق والبرهان، يشهد لك بذلك تصفحه ان كنت من اهل الرسوخ.

ومن هذه القوانين الصناعية لاستخراج الغيوب فيا يزعمون الزايرجة المسهاة «بزايرجه العالم» المعزوة الى أبي العباس سيدي أحمد السبتي من اعلام المتصوفة بالمغرب ، كان في آخر المائة السادسة بمراكش ولعهد أبي يعقوب المنصور من ملوك الموحدين . وهي غريبة العمل (صنيعة) . وكثير من الخواص يولعون بإفادة الغيب منها بعملها المعروف الملغوز يحرصون بذلك على حل رمزه وكشف غامضه . وصورتها التي يقع العمل عندهم فيها دائرة عظيمة في داخلها دوائر متوازية منها للافلاك والعناصر والمكونات والروحانيات وغير ذلك من اصناف الكائنات والعلوم . وكل دائرة مقسومة بأقسام فلكها إما البروج ، وإما العناصر أو غيرهما . وخطوط كل قسم مارة الى المركز و يسمونها الأوتار . وعلى كل

<sup>(96)</sup> علق الهوريني في طبعة بولاق على ذلك بقوله : «قوله والالوف، فيه نظر لان الحروف ليس فيها ما يزيد عن الالف كما سبق في كلامه» الهـ.وعلق الدكتور على عبد الواحد وافي على هذا التعليق بقوله : وقد أورد ابن خلدون كلمة الالوف بالجمع للمشاكلة مع قوله الاحاد والعشرات والمئين، وان لم يكن في الحروف الا الف واحد».

وتر حروف متتابعة موضوعة. فنها برشوم (97) الزمام التي هي اشكال الاعداد عند اهل الدواوين و (الحسبان) بالمغرب لهذا العهد، ومنها برشوم الغبار المتعارفة في داخل الزايرجة. وبين الدوائر أسماء العلوم ومواضع الأكوان. وعلى ظاهر الدوائر جدول متكثر البيوت المتقاطعة طولا وعرضا يشتمل على خمسة وخمسين بيتا في العرض ومائة وواحد وثلاثين في الطول، جوانب منه معمورة البيوت تارة بالعدد وأخرى بالحروف وجوانب خالية البيوت. ولا تعلم نسبة تلك الاعداد في اوضاعها ولا القسمة التي عينت البيوت العامرة من الخالية. وحافات الزايرجة ابيات من عروض الطويل على روي اللام المنصوبة، تتضمن صورة العمل في استخراج المطلوب من تلك الزايرجة. إلا أنها من قبيل الألغاز في عدم الوضوح والجلاء. وفي بعض جوانب الزايرجة بيت من الشعر منسوب لبعض أكابر اهل الحدثان (80) بالمغرب، وهو مالك بن وهيب من علماء اشبيلية كان في الدولة اللمتونية ونص البيت:

«سؤالٌ عظيمُ الخَلْق حزْتَ فصنْ إذن غرائبَ شكِّ ضبطُه الجِدُّ مَثَّلاً

وهو البيت المتداول عندهم في العمل لاستخراج الجواب من السؤال في هذه الزايرجة وغيرها. فإذا أرادوا استخراج الجواب عا يسأل عنه من المسائل كتبوا ذلك السؤال وقطعوه حروفا، ثم أخذوا الطالع لذلك الوقت من بروج الفلك ودرجها. وعمدوا الى الزايرجة ثم الى الوتر المكتنف فيها بالبرج الطالع من أوله مارا الى المركز ثم الى محيط الدائرة قبالة الطالع فيأخذون جميع الحروف المكتوبة عليه من اوله الى آخره والأعداد (المرشومة بيها)، ويصيرونها حروفا بحساب الجمل. وقد يُنقلون آحادها الى العشرات، وعشراتها الى المئين وبالعكس فيهها كما يقتضيه قانون العمل عندهم، ويضعونها مع حروف السؤال، ويضيفون الى ذلك جميع ما على الوتر المكتنف بالبرج الثالث من الطالع من الحروف والأعداد من أوله الى المركز فقط لا يتجاوزونه الى الخيط. ويفعلون بالأعداد ما فعلوه بالأول ويضيفونها الى الحروف الأخرى، ثم يقطعون

<sup>(97)</sup> علق الهوريني على هذه الكلمة بقوله «قوله: برشوم، اي موضوعة برشوم بضم الراء جمع رشم بالشين المعجمة» اهـ. ومعنى رشم : كتب. والرشم : الكتابة والشكل. ومعنى رسوم الزمام : أشكال الاعداد المستعملة بالمغرب. ورشوم الغبار اشكال الارقام الهندية المصطلح عليها في المشرق.

<sup>(98)</sup> بمعنى : أنه من كبار المحدثين والخبرين عما يخبئه الغيب من أحداث الدهر وشؤون المستقبل.

حروف البيت الذي هو أصل العمل وقانونه عندهم وهو بيت مالك بن وهيب المتقدم، ويضعونها ناحية، ثم يضربون عدد درج الطالع في أس البرج عن آخر المراتب عكس ما عليه الأس عند أهل صناعة الحساب فإنه عندهم البعد عن أول المراتب. ثم يضربونه في عدد آخر يسمونه الأس الاكبر والدور الأصلي. ويدخلون بما تجمع لهم من ذلك في بيوت الجدول على قوانين معروفة وأعمال مذكورة وأدوار معدودة ويستخرجون منها حروفا ويسقطون أخرى. ويقابلون بما معهم في حروف البيت وينقلون منه ما ينقلون الى حروف السؤال وما معها، ثم يطرحون تلك الحروف بأعداد معلومة يسمونها الادوار، يعاودون ذلك بعدد الأدوار المعينة عندهم لذلك. فيخرج آخرها حروف متقطعة وتؤلف على التوالي، فتصير كلمات منظومة في بيت واحد على وزن البيت الذي يقابل به العمل ورويه وهو بيت مالك بن وهيب المتقدم حسما نذكر ذلك كله في فصل العلوم عند كيفبة العمل بهذه الزايرجة.

وقد رأينا كثيرا من الخواص يتهافتون على استخراج الغيب منها بتلك الاعال، ويحسبون أن ما وقع من مطابقة الجواب للسؤال في توافق الخطاب دليل على مطابقة الواقع. وليس ذلك بصحيح لأنه قد مر لك ان الغيب لا يدرك بأمر صناعي البتة و إنما المطابقة التي فيها بين الجواب والسؤال من حيث الافهام والتوافق في الخطاب، حتى يكون الجواب مستقيا أو موافقا للسؤال. ووقوع ذلك بهذه الصناعة في تكسير المحروف المجتمعة من السؤال والأوتار. والدخول في الجدول بالاعداد المجتمعة من ضرب الاعداد المفروضة واستخراج الحروف من الجدول بذلك وطرح اخرى ومعاودة ذلك في الادوار المعدودة ومقابلة ذلك كله بحروف البيت على التوالي غير مستنكر، وقد يفع الاطلاع من بعض الاذكياء على تناسب بين هذه الاشياء فيقع له معرفة المجهول. فالتناسب بين الاشياء هو سبب الحصول على المجهول من المعلوم الحاصل للنفس، وطريق لحصوله ولا سيا من اهل الرياضة فانها تفيد العقل قوة على القياس وزيادة في وطريق لحصوله ولا ميا من اهل الرياضة فانها تفيد العقل قوة على القياس وزيادة في الفكر وقد مر تعليل ذلك غير مرة.

ومن أجل هذا المعنى ينسبون هذه الزايرجة في الغالب لاهل الرياضة فهي منسوبة للسبتي. ولقد وقفت على اخرى منسوبة لسهل بن عبد الله. ولعمري انها من الاعمال الغريبة والمعاناة العجيبة. والجواب الذي يخرج منها فالسر في خروجه منظوما يظهر لي انما هو المقابلة بحروف ذلك البيت. ولهذا يكون النظم على وزنه ورويه. ويدل عليه انا وجدنا اعمالا اخرى لهم في مثل ذلك اسقطوا فيها المقابلة بالبيت، فلم يخرج الجواب

منظوماكها تراه عند الكلام على ذلك في موضعه. وكثير من الناس تضيق مداركهم عن التصديق بهذا العمل ونفوذه الى المطلوب فينكر صحتها ويحسب أنها من التخيلات والإيهامات، وأن صاحب العمل بها يثبت حروف البيت الذي ينظمه كها يريد بين أثناء حروف السؤال والأوتار، ويفعل تلك الصناعات على غير نسبة ولا قانون، ثم يجيء بالبيت ويوهم ان العمل جاء على طريقة منضبطة.

وهذا الحسبان توهم فاسد حمل عليه القصور عن فهم التناسب بين الموجودات والمعدومات والتفاوت بين المدارك والعقول. ولكن من شأن كل مدرك انكار ما ليس في طوقه إدراكه. ويكفينا في رد ذلك مشاهدة العمل بهذه الصناعة، والحدس القطعي. فانها جاءت بعمل مطرد وقانون صحيح لا مرية فيه عند من يباشر ذلك ممن له (مزيد) ذكاء وحدس. وإذا كان كثير من المعاياة في العدد الذي هو أوضح الواضحات يعسر على الفهم إدراكه لبعد النسبة فيه وخفائها فما ظنك بمثل هذا مع خفاء النسبة فيه وغرابتها. فنذكر مسألة من المعاياة يتضح لك بها شيء مما ذكرناه.

لو قيل لك خذ عددا من الدراهم واجعل بازاء كل درهم ثلاثة من الفلوس، ثم اجمع الفلوس التي اخذت واشتر بها طائرا، ثم اشتر بالدراهم كلها طيورا بسعر ذلك الطائر فكم الطيور المشتراة؟

فجوابه أن تقول هي تسعة. لأنك تعلم أن فلوس الدراهم أربعة وعشرون وأن الثلاثة ثمنها وأن عدة أثمان الواحد ثمانية (فكأنك جمعت النمن من كل درهم) الى الثمن على الآخر، فكان كله ثمن طائر فهي ثمانية طيور عدة أثمان الواحد (على ذلك السعر)، وتزيد على الثمانية طائرا آخر وهو المشترى بالفلوس المأخوذة أولا، وعلى سعره اشتريت بالدراهم فتكون تسعة، فأنت ترى كيف خرج لك الجواب المضمر بسر التناسب الذي بين اعداد المسألة. والوهم اول ما تلتى اليك هذه وامثالها انما يجعله من قبيل الغيب الذي لا حكن معرفته. وظهر ان التناسب بين الامور هو الذي يخرج مجهولها من معلومها. وهذا إنما هو في الواقعات الحاصلة في الوجود او العلم. واما المكائنات المستقبلة اذا لم تعلم اسباب وقوعها ولا (ثبت) لها خبر صادق عنها فهو غيب لا يمكن معرفته.

و إذا تبين لك ذلك فالاعمال الواقعة في (هده) الزايرجة كلها إنما هي في استخراج

ألفاظ الجواب من ألفاظ السؤال، لأنهاكها رأيته استنباط حروف على ترتيب من تلك الحروف بعينها على ترتيب آخر. وسر ذلك انما هو من تناسب بينها يطلع عليه بعض دون بعض . فمن عرف ذلك التناسب تيسر عليه استخراج ذلك الجواب بتلك القوانين ، والجواب يدل في مقام آخر من حيث موضوع ألفاظه وتراكيبه على وقوع أحد طرفي السؤال من نني أو إثبات ، وليس هذا من المقام الاول، بل إنما يرجع لمطابقة الكلام لما في الخارج. ولا سبيل الى معرفة ذلك من هذه الاعمال ، بل البشر محجوبون عنه ، وقد استأثر الله بعلمه. «وَاللهُ يَعْلَمُ وَأَنْتُمْ لاَ تَعْلَمُونَ».

## بسم الله الرحمان الرحميم وصلى الله على سيدنـا مـحـمـد وآله وصحبه وسلـــم

الفصل الثاني من البـاب الأول في العمران البدوي والامم الوحشية والقبائل وما يعرض في ذلك من الاحوال وفيه فصول وتمهيدات

#### فصــل في أن أجيال البدو والحضر طبيعية

اعلم أن اختلاف الاجيال في أحوالهم إنما هو باختلاف نحلتهم من المعاش، فإن اجتماعهم إنما هو للتعاون على تحصيله والابتداء بما هو ضروري منه وبسيط قبل الحاجي والكمالي. فنهم من (ينتحل) الفلح من الغراسة والزراعة ، ومنهم من ينتحل القيام على الحيوان من (الشاة) والبقر والمعز والنحل والدود لنتاجها واستخراج فضلاتها. وهؤلاء القائمون على الفلح والحيوان تدعوهم الضرورة ولابد الى البدو؛ لانه متسع لما لا تتسع له الحواضر من المزارع والفدن والمسارح للحيوان وغير ذلك. فكان اختصاص هؤلاء بالبدو أمرا ضروريا لهم، وكان حينئذ اجتاعهم وتعاونهم في (حاجات) معاشهم وعمرانهم من القوت والكن و (الدفء) إنما هو بالمقدار الذي يحفظ الحياة ، و يحصل بُلغة العيش من غير مزيد عليه للعجز عا وراء ذلك.

ثم إذا اتسعت أحوال هؤلاء المنتحلين للمعاش وحصل لهم ما فوق الحاجة من الغنى والرفه، دعاهم ذلك الى السكون والدعة، وتعاونوا في الزائد على الضرورة، واستكثروا من الأقوات والملابس، والتأنق فيها وتوسعة البيوت واختطاط المدن والأمصار للتحصر. ثم تزيد احوال الرفه والدعة فتجيء عوائد الترف البالغة مبالغها في التأنق في علاج القوت واستجادة المطابخ وانتقاء الملابس الفاخرة في أنواعها من الحرير والديباج وغير ذلك، ومعالاة البيوت والصروح وإحكام وضعها في

تنجيدها(١)، والانتهاء بالصنائع في الخروج من القوة الى الفعل الى غاياتها، فيتخذون القصور والمنازل، ويجرون فيها المياه ويعالون في (صروحها)، ويبالغون في تنجيدها، ويختلقون في استجادة ما يتخذونه من ملبوس أو فراش أو آنية أو ماعون. وهؤلاء هم الحضر، ومعناه الحاضرون، أهل الامصار والبلدان. ومن هؤلاء من ينتحل في معاشه الصنائع ومنهم من ينتحل التجارة. وتكون مكاسبهم أنمى وأرفه من أهل البدو، لأن أحوالهم زائدة على الضروري ومعاشهم على نسبة وجدهم. فقد تبين أن أجيال البدو والحضر طبيعية لا بد منها كما قلناه.

### فصــل في ان جيل العرب في الخليقة طبيعي

قد قدمنا في الفصل قبله ان اهل البدو هم المنتحلون للمعاش الطبيعي من الفلح والقيام على الأنعام، وأنهم مقتصرون على الصروري (في) الأقوات والملابس والمساكن وسائر الأحوال والعوائد، ومقصرون عا فوق ذلك من حاجي أو كالي فيتخذون البيوت من الشعر أو الوبر أو الشجر أو من الطين والحجارة غير منجدة، إنما هو قصد الاستظلال والكن لا ما وراءه، وقد يأوون الى الغيران والكهوف. وأما أقواتهم فيتناولونها (بيسير العلاج) او بغير علاج البتة إلا ما مسته النار. فمن كان معاشه منهم في الزراعة والقيام بالفلح كان المقام به أولى من الظعن ، وهؤلاء سكان المدن والقرى والجبال، وهم عامة البربر والاعاجم. ومن كان معاشه في السائمة مثل الغنم والبقر فهم ظعن في الأغلب لارتياد المسارح والمياه (لحيوانهم) اذ (التقلب) في الارض أصلح (بها)، ويستون شاوية، ومعناه القائمون على الشاء والبقر، ولا يبتعدون في القفر لفقدان ويستون شاوية، ومعناه القائمون على الشاء والبقر، ولا يبتعدون في القفر لفقدان المسارح الطيبة (به)، وهؤلاء مثل البربر والترك واخوانهم من التركمان والصقالبة.

وأما من كان معاشهم في الابل فهم أكثر ظعنا وأبعد في القفر مجالا، لأن مسارح التلول ونباتها وشجرها لا يستغني بها الابل في قوام حياتها عن مراعي الشجر بالقفر وورود مياهه الملحة<sup>(2)</sup>، والتقلب فصل الشتاء في نواحيه فرارا من أذى البرد الى (دفء) هوائه وطلبا (لمفاحص) النتاج في رماله، إذ الابل أصعب الحيوان فصالا ومخاضا

<sup>(1)</sup> بمعنى التزيين.

<sup>(2)</sup> يقال أملح الماء: صار (ملحا) بعد أن كان عذبا (قاموس).

وأحوجها في ذلك الى (الدفء) . فاضطروا الى إبعاد النجعة. وربما ذادتهم الحامية عن التلول أيضا ، فأوغلوا في القفار نفرة عن (النصفة) منهم (والجزاء بعدوانهم) . فكانوا لذلك أشد الناس توحشا، (وتنزلوا) من أهل الحواضر منزلة الوحش غير المقدور عليه والمفترس من الحيوان العجم، وهؤلاء هم العرب، وفي معناهم (طواعن) البربر وزناتة بالمغرب والاكراد والتركيان والترك بالمشرق. إلا أن العرب أبعد نجعة وأشد بداوة لأنهم مختصون بالقيام على الابل فقط، وهؤلاء يقومون عليها وعلى الشياه والبقر معها. فقد تبين لك ان جيل العرب طبيعي لابد منه في العمران والله الخلاق العلم.

### فصــل في أن البدو أقدم من الحضر وسابق عليه وأن البادية أصل العمران والأمصار مدد لها

قد ذكرنا ان البدو هم المقتصرون على الضروري في احوالهم ، العاجزون عما فوقه ، وان الحضر المعتنون بحاجات الترف والكمال في احوالهم وعوائدهم. ولا شك ان الضروري اقدم من الحاجي والكمالي وسابق عليه ، و (كأن ) الضروري أصل والكمالي فرع ناشيء عنه. فالبدو أصل للمدن والحضر وسابق عليهما لأن أول مطالب الانسان الضروري، ولا تنتهي الى الترف والكمال إلا إذا كان الضروري حاصلا. فخشونة البداوة قبل رقة الحضارة. ولهذا نجد التمدن غاية للبدو يجري اليها ، وينتهي بسعيه الى مقترحه منها. ومتى حصل على الرياش الذي تحصل به أحوال الترف وعوائده عاج الى الدعة ، وأمكن نفسه الى قياد المدينة. وهكذا شأن القبائل المتبدية كلهم. والحضري لا يتشوف الى احوال البادية الا لضرورة تدعوه اليها او لتقصير عن احوال اهل مدينته.

ومما يشهد لنا ان البدو اصل للحضر ومتقدم عليه، انا اذا فتشنا أهل مصر من الامصار وجدنا أولية أكثرهم من أهل البدو الذين بسناحية ذلك المصر وفي قراه، وأنهم أيسروا فسكنوا المصر وعدلوا الى الدعة والترف الذي في الحضر. وذلك يدل على أن أحوال الحضارة ناشئة عن أحوال البداوة وأنها أصل لها، فتفهمه.

ثم إن كل واحد من البدو والحضر متفاوت الأحوال من جنسه ؛ فرب حي أعظم من حي، وقبيلة أعظم من قبيلة، ومصر أوسع من مصر، ومدينة أكثر عمرانا من مدينة. فقد تبين أن وجود البدو متقدم على وجود المدن والأمصار وأصل لها، (كما) أن

وجود المدن والأمصار من عوائد الترف والدعة (الذي هو متأخر) عن عوائد الضرورة المعاشية ، والله أعلم .

#### فصــل في أن أهل البدو أقرب الى الخير من أهل الحضر

وسببه ان النفس اذا كانت على الفطرة الأولى كانت متهيئة لقبول ما يرد عليها وينطبع فيها من خير أو شر، قال عليها على مولود يُولد على الفطرة فأبواه يهودانه أو ينصرانه أو يمجسانه». وبقدر ما (يسبق) اليها من أحد الخلقين تبعد عن الآخر ويصعب عليها اكتسابه . فصاحب الخير إذا سبقت الى نفسه عوائد الخير وحصلت لها ملكته بعد عن الشر وصعب عليه طريقه ، وكذا صاحب الشر إذا سبقت اليا، أيضا عوائده.

وأهل الحضر لكثرة ما يعانون من فنون الملاذ وعوائد الترف والاقبال على الدنيا والعكوف على شهواتهم منها، قد تلوثت بكثير من مذمومات الخلق والشر، وبعدت عليهم طرق الخير ومسالكه بقدر ما حصل لهم من ذلك. حتى لقد ذهبت عنهم مذاهب الحشمة في احوالهم، فتجد الكثير منهم يقذعون في أقوال الفحشاء في مجالسهم وبين كبرائهم وأهل محارمهم، لا يصدهم عنه وازع الحشمة، لما اخذتهم به عوائد السوء في التظاهر بالفواحش قولا وعملا.

وأهل البدو و إن كانوا مقبلين على الدنيا مثلهم إلا أنه في المقدار الضروري لا في الترف،ولا في شيء من أسباب الشهوات واللذات ودواعيها. فعوائدهم في معاملاتهم على نسبتها وما يحصل فيهم من مذاهب السوء ومذمومات الخلق بالنسبة الى أهل الحضر أقل بكثير. فهم أقرب الى الفطرة الأولى وأبعد عما ينطبع في النفس من سوء الملكات بكثرة العوائد المذمومة وقبحها، فيسهل علاجهم عن علاج الحضر، وهو ظاهر. وقد (توضع) فيما بعد أن الحضارة هي نهاية العمران وخروجه الى الفساد، والله الشر والبعد عن الخير. فقد تبين أن أهل البدو أقرب الى الخير من أهل الحضر. والله يجب المتقين.

ولا يُعترض على ذلك بما ورد في صحيح البخاري من قول الحجاج لسلمة بن الاكوع وقد بلغه انه خرج الى سكنى البادية، فقال له : «ارتددت على عقبيك؟ تعربت؟» فقال : «لا ولكنّ رسول الله عَيْنَاتُهُ أذن لي في البدو». فاعلم أن الهجرة

افترضت أول الاسلام على أهل مكة ليكونوا مع النبي عَيْنَاتُهُ حيث حلّ من المواطن، ينصرونه ويظاهرونه على أمره ويحرسونه، ولم تكن واجبة على الأعراب أهل البادية، لأن أهل مكة يمسهم من عصبية النبي عَيْنَاتُهُ في المظاهرة والحراسة ما لا يمس غيرهم من بادية الأعراب.

وقد كان المهاجرون يستعيذون بالله من التعرب وهو سكنى البادية حيث لا تجب الهجرة. وقال على المهاجرون يستعيذون بالله من ابي وقاص عند مرضه بمكة: «اللهم أمض لأصحابي هُجرتهم،ولا تردهم على أعقابهم» ومعناه أن يوفقهم لملازمة المدينة وعدم التحول عنها، فلا يرجعوا عن هجرتهم التي ابتدأوا بها، وهو من باب الرجوع على العقب في السعي الى وجه من الوجوه. وقيل إن ذلك كان خاصا بما قبل الفتح حين كانت الحاجة داعية الى الهجرة لقلة المسلمين، وأما بعد الفتح وحين كثر المسلمون واعتزوا وتكفل الله لنبيه بالعصمة من الناس فان الهجرة ساقطة حينئذ؛ لقوله عالية: «لا هجرة بعد الفتح». وقيل سقط إنشاؤها عمن يسلم بعد الفتح. وقيل سقط وجوبها عمن أسلم وهاجر قبل الفتح. والكل مجمعون على أنها بعد الوفاة ساقطة لأن الصحابة افترقوا من يومئذ في الآفاق وانتشروا ولم يبق إلا فضل السكنى بالمدينة وهو هجرة. فقول الحجاج لسلمة حين سكن البادية «ارتددت على عقبيك؟ تعربت؟» نعي عليه فقول الحجاج لسلمة حين سكن البادية «ارتددت على عقبيك؟ تعربت؟» نعي عليه في ترك السكنى بالمدينة بالاشارة الى الدعاء المأثور الذي قدمناه، وهو قوله: «ولا في ترك السكنى بالمدينة بالاشارة الى الدعاء المأثور الذي قدمناه، وهو قوله: «ولا قردهم على أعقابهم».

وقوله: «تعربت» إشارة الى أنه صار من الأعراب الذين لا يهاجرون. وأجاب سلمة بإنكار ما ألزمه من الأمرين، وأن النبي عليه أذن له في البدو. ويكون ذلك خاصا به كشهادة خزيمة (ق) وعناق أبي بردة (٩). ويكون الحجاج إنما نعى عليه ترك السكنى بالمدينة فقط، لعلمه بسقوط الهجرة بعد الوفاة، وأجابه سلمة بأن اغتنامه لإذن النبي عليه أولى وأفضل، فما آثره به واختصه إلا لمعنى علمه فيه. وعلى كل تقدير فليس دليلا على مذمة البدو والذي عبر عنه بالتعرب، لان مشروعية الهجرة انما كانت فليس دليلا على مذمة البدو والذي عبر عنه بالتعرب، لان مشروعية الهجرة انما كانت

<sup>(3)</sup> هو خزيمة بن ثابت الانصاري، صحابي وقد جعل الرسول لله شهادته بشهادة رجلين. وردت الكلمة في الاصل: حرمه.

<sup>(4)</sup> العناق: الاثنى من ولد المعزقبل استكمالها الحول، وقد اجاز النبي عَيِّلَيَّةً لابي بردة ابن نيار خاصة ان يضحي بها. يقصد ابن خلدون ان الخصوصيات مستثناة من عموم الاحكام، لما ورد بشأنها في أحاديث الرسول عَيِّلَةً.

كما علمت لمظاهرة النبي عَلَيْكُم وحراسته، لا لمذمة البدو. فليس في النعي على ترك هذا الواجب بالتعرب دليل على مذمة التعرب. والله سبحانه أعلم، وبه التوفيق.

### فصل في أن أهل البدو أقرب الى الشجاعة من أهل الحضر

والسبب في ذلك أن أهل الحضر ألقوا جنوبهم على مهاد الراحة والدعة، وانغمسوا في النعيم والترف، ووكلوا أمرهم في المدافعة عن أموالهم وأنفسهم الى واليهم والحاكم الذي يسوسهم والحامية التي تولت حراستهم، واستناموا الى الأسوار التي تحوطهم، والحرز الذي يحول دونهم، فلا تهيجهم هيعة (أ)، ولا ينفر لهم صيد (أ)، فهم غار ون آمنون، قد ألقوا السلاح، وتوالت على ذلك منهم الاجيال، وتنزلوا منزلة النساء والولدان الذين هم عيال على أبي مثواهم، حتى صار ذلك خلقا يتنزل منزلة الطبيعة.

وأهل البدو لتفردهم عن المجتمع وتوحشهم في الضواحي، وبعدهم عن الحامية، وانتباذهم عن الاسوار والابواب قائمون بالمدافعة عن أنفسهم، لا يكلونها الى سواهم، ولا يثقون فيها بغيرهم. فهم دائما يحملون السلاح ويتلفتون عن كل جانب في الطرق، ويتجافون عن الهجوع إلا غرارا في المجالس وعلى الرحال وفوق الاقتاب، ويتوجسون للنبآت (8) والهيعات، ويتفردون في القفر والبيداء، مدلين ببأسهم، واثقين بأنفسهم، قد صار لهم البأس خلقاء والشجاعة سجية يرجعون اليها متى دعاهم داع أو استفرهم صارخ.

وأهل الحضر مها خالطوهم في البادية أو صاحبوهم في السفر عيال عليهم لا يملكون معهم شيئا من أمر أنفسهم. وذلك مشاهد بالعيان حتى في معرفة النواحي والجهات وموارد(الماء)ومشارع السبل. وسبب ذلك ما شرحناه. وأصله أن الانسان ابن عوائده ومألوفه، لا ابن طبيعته ومزاجه. فالذي ألفه في الاحوال حتى صار خلقا

<sup>(5)</sup> الهيعة: الصوت المفزع.

<sup>(6)</sup> كناية عن اطمئنانهم.

<sup>(7)</sup> غارون : غافلون مطمئنون.

<sup>(8)</sup> يتوجسون: يتسمعون. والنبآت: الأصوات الخفية.

وملكة وعادة تنزّل منزلة الطبيعة والجبلّة. واعتبرْ ذلك في الآدميين تجده كثيرا صحيحا. والله يخلق ما يشاء.

# فصل فصل ألاحكام مفسدة للبأس فيهم ذاهبة بالمنعة منهم

وذلك انه ليس كل أحد (مالكا)أمر نفسه، اذ الرؤساء والأمراء المالكون لأمر الناس قليل بالنسبة الى غيرهم، فمن الغالب أن يكون الانسان في ملكة غيره، ولا بد فان كانت الملكة رفيقة وعادلة، لا يعانى منها حكم ولا منع وصدكان من تحت يدها مدلين بما في أنفسهم من شجاعة أو جبن، واثقين بعدم الوازع، حتى صار لهم الادلال جبلة لا يعرفون سواها.

أما إذا كانت الملكة وأحكامها بالقهر والسطوة فتكسر حينئذ من سورة بأسهم وتذهب المنعة عنهم، لما يكون من التكاسل في النفوس المضطهدة كما نبينه. وقد نهى عمر سعدا رضي الله عنهما عن مثلها، لما أخذ زهرة بن جوية سلّب الجالنوس، وكانت قيمته خمسة وسبعين ألفا من الذهب، وكان اتّبع الجالنوس يوم القادسية فقتله وأخذ سلّبه، فانتزعه منه سعد وقال له: «هلا انتظرت في اتباعه إذني؟» وكتب الى عمر يستأذنه، فكتب اليه عمر: «تعميدُ الى مثل زهرة وقد صَلي بما صَلي به (٩) وبقي عليك ما بقي من حربك، وتكسر (قرنه) وتفسد قلبه وأمضى له عمر سلبه.

واما اذا كانت الاحكام بالعقاب فمذهبة للبأس بالكلية لأن وقوع العقاب به ولم يُدافع عن نفسه يُكسِبُه المذلة التي تكسر من سورة بأسه بلا شك. وأما إذا كانت الاحكام تأديبية وتعليمية وأخذت من عهد الصبا أثرت في ذلك بعض الشيء لمرباه على المخافة والانقياد فلا يكون مدلاً ببأسه (١١)، ولهذا نجد المتوحشين من العرب (١٤) أهل

<sup>(9)</sup> بمعنى : قاسى شدائد الحرب.

<sup>(10)</sup> بمعنى: تثبط همته.

<sup>(11)</sup> يدل بشيء: يعتزبه. والمعنى يعتزبقوة بأسه.

<sup>(12)</sup> بمعنى الأعراب أو سكان البادية. استعملها ابن خلدون في أماكن كثيرة من كتابه بهذا المعنى.

البدو أشد بأسا ممن تأخذه الاحكام. ونجد ايضا الذين يعانون الاحكام وملكتها من لدن مرباهم في التأديب والتعليم في الصنائع والعلوم والديانات ينقص ذلك من بأسهم كثيرا ولا يكادون (يدافعون) عن انفسهم عادية بوجه من الوجوه. وهذا شأن طلبة العلم المنتحلين للقراءة والأخذ عن المشايخ والائمة المارسين للتعليم والتأديب في مجالس الوقار والهيبة، (فتفهم) هذه الاحوال وذهابها بالمنعة والبأس.

ولا تستنكرن ذلك بما وقع في الصحابة من أخذهم بأحكام الدين والشريعة ولم ينقص ذلك من بأسهم، بل كانوا أشد الناس بأسا لأن الشارع صلوات الله عليه لما أخذ المسلمون عنه دينهم كان (وازعه) فيه من أنفسهم يلا تلا عليهم من الترغيب والترهيب، ولم يكن بتعليم صناعي ولا تأديب تعليمي و إنما هي أحكام الدين وآدابه المتلقاة نقلا يأخذون أنفسهم بها بما رسخ فيهم من عقائد الايمان والتصديق. فلم تزل سورة بأسهم مستحكمة كها كانت ولم تخدشها أظفار التأديب والحكم. قال عمر رضي الله عنه : «من لم يؤدبه الشرع لا أدبه الله»؛ حرصا على أن يكون الوازع لكل أحد من نفسه، ويقينا بأن الشارع أعلم بمصالح العباد.

ولما تناقص الدين في الناس وأخذوا بالاحكام الوازعة، ثم صار الشرع علما وصناعة يؤخذ بالتعليم والتأديب، ورجع الناس الى الحضارة وخلّق الانقياد الى الاحكام نقصت بذلك سورة البأس فيهم.

فقد تبين ان الاحكام السلطانية والتعليمية مفسدة للبأس لأن الوازع فيها أجنبي، وأما الشرعية فغير مفسدة لأن الوازع فيها ذاتي. ولهذا كانت هذه الاحكام السلطانية والتعليمية بما يؤثر في أهل الحواضر في ضعف نفوسهم وخضد الشوكة منهم بمعاناتهم في وليدهم وكهولهم، والبدو بمعزل عن هذه المنزلة لبعدهم عن أحكام السلطان والتعليم والآداب. ولهذا قال (أبو) محمد بن أبي زيد في كتابه في أحكام المعلمين والمتعلمين: «إنه لا ينبغي للمؤدب أن يضرب أحدا من الصبيان في التعليم فوق ثلاثة أسواط»، نقله عن شريح القاضي، واحتج له بعضهم بما وقع في حديث بدء الوحي من شأن الغط وأنه كان ثلاث مرات وهو ضعيف، ولا يصلح شأن الغط أن يكون دليلا على ذلك لبعده عن التعليم المتعارف. والله الحكيم الخبير.

### فصل في أن سكنى البدو لا يكون الا للقبائل أهل العصبية

اعلم ان الله سبحانه رخب في طبائع البشر الخير والشركما قال تعالى «وَهَدَيْنَاهُ النّجْدَيْنِ» وقال : «فَأَلْهَمَهَا فُجُورَهَا وَتَقْوَاهَا» والشر أقرب الخلال اليه اذا أهمل في مرعى عوائده ولم يهذبه الاقتداء بالدين. وعلى ذلك الجم الغفير إلا من وفقه الله. ومن أخلاق (الشر)فيهم الظلم والعدوان بعض على بعض، فمن امتدت عينه الى متاع اخيه امتدت يده الى أخذه إلا أن يصده وازع كما قال :

والظلم من شِيم النفوس فأن تجد ذا عِقَّة فلِعِلَّة لا يَظلمُ (١١)

فأما المدن والأمصار فعدوان بعضهم على بعض تدفعه الحكام والدولة بما قبضوا على أيدي من تحتهم من الكافة ان يمتد بعضهم (الى) بعض أو يعدو عليه، (فهم) مكبوحون بحكمة (١٠) القهر والسلطان عن التظالم إلا إذا كان من الحاكم بنفسه. وأما العدوان الذي من خارج المدينة فيدفعه سياج الأسوار عند الغفلة أو الغرة ليلا أو العجز عن المقاومة نهارا، ويدفعه ذياد الحامية من أعوان الدولة عند الاستعداد والمقاومة.

وأما أحياء البدو فيزع بعضهم عن بعض مشايخهم وكبراؤهم، بما وقر في نفوس الكافة لهم من الوقار والتجلة. وأما حللهم فانما يذود عنها من خارج حامية الحي من أنجادهم وفتيانهم المعروفين بالشجاعة فيهم. ولا يصدق دفاعهم وذيادهم إلا إذا كانوا عصبية وأهل نسب واحد، لأنهم بذلك تشتد شوكتهم ويخشى جانبهم، إذ نعرة كل أحد على نسبه وعصبيته أهم. وما جعل الله في قلوب عباده من الشفقة والنعرة (قال على ذوي أرحامهم (وقرباهم) موجودة في (الطباع) البشرية ، وبها يكون التعاضد والتناصر ، وتعظم رهبة العدو لهم . واعتبر ذلك فيما حكاه القرآن عن إخوة يوسف عليه السلام حين قالوا لأبيه «لَئِنْ أَكلَهُ الذِّبُ وَنَحْنُ عُصْبَةٌ (١٥) إِنّا إِذًا لَخَاسِرُونَ». والمعنى أنه لا يتوهم قالوا لأبيه «لَئِنْ أَكلَهُ الذِّبُ وَنَحْنُ عُصْبَةٌ (١٥)

<sup>(13)</sup> أبو الطيب المتنبي .

<sup>(14)</sup> الحكمة ما أحاط بحنكي الفرس من لجامه، والكلام هنا مجازي.

<sup>(15)</sup> النعرة والنعار بالضم فيهما والنعير: الصراخ والصياح في حرب أو شركما في القاموس. والمقصود بها هنا معنى مجازي وهو التعصب لاولي الارحام ونجدتهم.

<sup>(16)</sup> وعصبة الرجل بنوه وقرابته لأبيه سموا بذلك لانهم عصبوا أي أحاطوا ، فالاب طرف والابن طرف والابن طرف والابن طرف والعم جانب والاخ جانب.

العدوان على أحد مع وجود العصبية له.

واما المتفردون في أنسابهم فقل أن تصيب أحدا منهم نعرة على صاحبه، فاذا أظلم الجو بالشريوم الحرب تسلل كل واحد منهم يبغي النجاة لنفسه خيفة واستيحاشا من التخاذل. فلا يقدرون من أجل ذلك على سكنى القفر، لما أنهم حينئذ طعمة لمن يلتهمهم من الامم سواهم.

واذا تبين ذلك في السكنى التي تحتاج للمدافعة والحاية فبمثله يتبين لك في كل أمر يحمل الناس عليه من نبؤة أو إقامة ملك أو دعوة إذ بلوغ الغرض من ذلك كله إنما يتم بالقتال عليه لما في (طباع) البشر من الاستعصاء، ولا بد في القتال من العصبية كما ذكرناه أنفا، فاتّيخذه إماما تقتدي به فما نورده عليك من بعد. والله الموفق للصّواب.

# فصل فصل فصل في أن العصبية إنما تكون من الالتحام بالنسب أو ما في معناه

وذلك ان صلة الرحم طبيعي في البشر الا في الاقل. ومن صلتها النعرة على ذوي القربى وأهل الارحام أن ينالهم ضيم أو تصيبهم هلكة. فإن القريب يجد في نفسه غضاضة من ظلم قريبه أو العداء عليه، ويود لو يحول بينه وبين ما يصله من المعاطب والمهالك؛ نزعة طبيعية في البشر مذكانوا. فإذاكان النسب (الواصل) بين المتناصرين قريبا جدا بحيث حصل به الاتحاد والالتحام كانت الوصلة ظاهرة فاستدعت ذلك بمجردها ووضوحها.

و إذا بعد النسب بعض الشيء فربما تنوسي بعضها وتبقى منها شهرة فتحمل على النصرة لذوي نسبه بالامر المشهور منه فرارا من الغضاضة التي يتوهمها في نفسه من ظلم من هو منسوب اليه بوجه. ومن هذا الباب الولاء والحلف؛ اذ نعرة كل أحد على أهل ولائه وحلفه (للأنفة) التي تلحق النفس من اهتضام جارها أو قريبها أو نسيبها بوجه من وجوه النسب، وذلك لاجل اللحمة الحاصلة من الولاء مثل لحمة النسب او قريبا منها. ومن هذا تفهم معنى قوله عليه الاتعلموا من أنسابكم ما تصلون به أرحامكم » بمعنى أن النسب إنما فائدته هذا الالتحام الذي يوجب صلة الارحام حتى تقع المناصرة والنعرة. وما فوق ذلك مستغنى عنه إذ النسب أمر وهمي لاحقيقة له ونفعه إنما هو في

هذه الوصلة والالتحام. فإذا كان ظاهرا واضحا حمل النفوس على طبيعتها من النعرة

كما قلناه. واذاكان انما يستفاد من الخبر البعيد ضعف فيه الوهم، وذهبت فائدته، وصار الشغل به مجانا ((1) ومن أعمال اللهو المنهي عنه. ومن هذا الاعتبار معنى قولهم: «النسب علم لا ينفع وجهالة لا تضر» بمعنى ان النسب اذا خرج عن الوضوح وصار من قبيل العلوم ذهبت فائدة الوهم فيه عن النفس وانتفت النعرة التي تحمل عليها العصبية فلا منفعة حينئذ فيه. والله سبحانه وتعالى أعلم.

# فصل فصل في أن الصريح من النسب إنما يوجد للمتوحشين في القفر من العرب ومن في معناهم

وذلك لما اختصوا به من نكد العيش وشظف الاحوال وسوء المواطن، حملتهم عليها الضرورة التي عينت لهم تلك القسمة. وهي لما كان معاشهم من القيام على الابل ونتاجها ورعايتها، والابل تدعوهم الى التوحش في القفر لرعبها من شجره ونتاجها في رماله كها تقدم، والقفر مكان الشظف والسغب (١٤)، فصار لهم إلفا وعادة وربيت فيه أجيالهم حتى تمكنت خلقا وجبلة. فلا ينزع اليهم أحد من الامم أن يساهمهم في حالهم ولا يأنس بهم أحد من الأجيال. بل لو وجد واحد منهم السبيل الى الفرار من حاله وأمكنه ذلك لما تركه، فيؤمن عليهم لاجل ذلك من اختلاط أنسابهم وفسادها ولا تزال بينهم محفوظة و (صريحة). واعتبر ذلك في مضر من قريش وكنانة وثقيف وبني أسد وهذيل ومن جاورهم من خزاعة، لما كانوا أهل شظف ومواطن غير ذات زرع ولا ضرع، وبعدوا من أرياف الشام والعراق ومعادن الأدم والحبوب، كيف كانت أنسابهم صريحة مفوظة، لم يدخلها اختلاط ولا عرف فيهم شوب (١٩).

وأما العرب الذين كانوا بالتلول في معادن الخصب للمراعي والعيش، من حمير وكهلان مثل لخم وجذام وغسان وطي وقضاعة و إياد فاختلطت أنسابهم وتداخلت شعوبهم. فني كل واحد من بيوتهم من الخلاف عند الناس ما تعرف. وانما جاءهم ذلك من قبل العجم ومخالطتهم. وهم لا يعتبرون المحافظة على النسب في بيوتهم

<sup>(17)</sup> كذا بالأصول والصواب: مجانة أو مجونا.

<sup>(18)</sup> بمعنى الجوع مع التعب. الشظف : الضيق والشدة.

<sup>(19)</sup> بمعنى: اختلاط النسب.

وشعوبهم وانما هذا للعرب فقط. قال عمر: «تعلموا النسب ولا تكونوا كنبط (20) السواد، واذا سئل احدهم عن أصله قال من قرية كذا» هذا الى ما لحق هؤلاء العرب اهل الأرياف من الازدحام مع الناس على البلد الطيب والمراعي الخصيبة، فكثر الاختلاط وتداخلت الانساب.

وقد كان وقع في صدر الاسلام الانتماء الى المواطن فيقال جند فيسرين (<sup>12)</sup>، جند دمشق، جند العواصم، وانتقل ذلك الى الاندلس، ولم يكن لاطراح العرب أمر النسب و إنما كان لاختصاصهم بالمواطن بعد الفتح حتى عرفوا بها. وصارت لهم علامة زائدة على النسب يتميزون بها عند أمرائهم. ثم وقع الاختلاط في الحواضر مع العجم وغيرهم، وفسدت الانساب بالجملة وفقدت ثمرتها من العصبية فاطرحت. ثم تلاشت القبائل ودثرت فدثرت العصبية بدثورها وبتي في البدو كما كان. والله وارث الارض ومن عليها.

### فصــل في اختلاط الانساب كيف يقع

اعلم أنه من البين أن بعضا من أهل الأنساب يسقط الى أهل نسب آخر (بنزوع) اليهم أو حلف أو ولاء،أو لفرار من قومه بجناية أصابها،فيدعى بنسب هؤلاء و يعد منهم في ثمراته من النعرة والقود (22) وحمل الديات وسائر الاحوال. واذا وجدت ثمرات النسب فكأنه وجد، لانه لا معنى لكونه من هؤلاء ومن هؤلاء الا جريان أحكامهم وأحوالهم عليه،وكأنه التحم بهم. ثم إنه قد يتناسى النسب الاول بطول الزمان،و يذهب أهل العلم به فيخنى على الأكثر. ومازالت الانساب تسقط من شعب الى شعب ويلتحم قوم بآخرين في الجاهلية والاسلام والعرب والعجم.

وانظر خلاف الناس في نسب آل المنذر وغيرهم يتبين لك شيء من ذلك. ومنه شأن بجيلة في عرفجة بن هرثمة لما ولاه عمر عليهم، فسألوه الاعفاء منه وقالوا:هو فينا

<sup>(20)</sup> النبط: قوم ينزلون بالبطائح بين العراقين.

<sup>(21)</sup> استعملت لفظة «جند» بمعنى الولاية، في العصر العباسي.

<sup>(22)</sup> القود: القصاص في القتلى.

(نزيف) في أي دخيل ولصيق، وطلبوا أن يولي عليهم جريرا. فسأله عمر عن ذلك فقال عرفجة : «صدقوا يا أمير المؤمنين أنا رجل من الأزد أصبت دما في قومي ولحقت بهم». وانظر منه كيف اختلط عرفجة ببجيلة، ولبس جلدتهم ودعي بنسبهم حتى ترشح للرياسة عليهم. ولولا علم بعضهم بوشائجه، ولو غفلوا عن ذلك وامتد الزمن لتنوسي بالجملة وعد منهم بكل وجه ومذهب. فافهمه واعتبر سر الله في خليقته. ومثل هذا كثير لهذا العهد ولما قبله من العهود . والله الموقق للصواب بمنه وفضله وكرمه .

# فصل فصل في أن الرياسة لا تزال في نصابها المحصوص من أهل العصبية (24)

اعلم أن كل حي أو بطن من القبائل و إن كانوا عصابة واحدة لنسبهم العام ففيهم أيضا عصبيات أخرى لأنساب خاصة هي أشد التحاما من النسب العام لهم مثل عشير واحد ،أو أهل بيت واحد ،أو إخوة بني أب واحد لا مثل بني العم الأقربين أو الأبعدين. فهؤلاء أقعد بنسبهم المخصوص ويشاركون من سواهم من العصائب في النسب العام. والنعرة تقع من أهل نسبهم المخصوص ومن أهل النسب العام إلا أنها في النسب الخاص أشد لقرب اللحمة. والرياسة فيهم إنما تكون في نصاب واحد منهم ولا تكون في الكل.

ولما كانت الرياسة إنما تكون بالغلب وجب أن تكون عصبية ذلك النصاب أقوى من سائر العصائب، ليقع الغلب بها وتتم الرياسة لاهلها. فاذا وجب ذلك تعين أن الرياسة عليهم لا تزال في ذلك النصاب المخصوص بأهل الغلب عليهم؛ إذ لو خرجت عنهم وصارت في العصائب الاخرى النازلة عن عصابتهم في الغلب لما تمت لهم الرياسة. فلا تزال في ذلك النصاب متناقلة من فرع منهم الى فرع، ولا تنتقل الا الى الاقوى من فروعه لما قلناه من سر الغلب. لان الاجتماع والعصبية بمثابة المزاج في المتكون، والمزاج في المتكون لا يصلح إذا تكافأت العناصر، فلا بد من غلبة أحدهما

<sup>(23)</sup> وفي نسخة دار الكتاب: لزيق.

<sup>(24)</sup> كتب الهوريني في هامش طبعة بولاق التعليق التالي : هذا الفصل ساقط من النسخ الفارسية وموجود في النسخة التونسية و إثباته أولى ليطابق كلامه أول الفصل الموالي.

و إلا لم يتم التكوين، فهذا هو سر اشتراط الغلب في العصبية. ومنه تعين استمرار الرياسة في النصاب المخصوص بهاكها قررناه.

# فصل فصل في غير نسبهم في أهل العصبية لا تكون في غير نسبهم

وذلك أن الرياسة لا تكون إلا بالغلب، والغلب إنما يكون بالعصبية كما قدمناه. فلا بد في الرياسة على القوم أن تكون من عصبية غالبة لعصبياتهم واحدة واحدة الأناع. كل عصبية منهم إذا أحست بغلب عصبية الرئيس لهم أقروا بالإذعان والاتباع. والساقط في نسبهم بالجملة لا تكون له عصبية فيهم بالنسب، إنما هو ملصق (نريف). وغاية التعصب له بالولاء والحلف، وذلك لا يوجب له غلبا عليهم البتة. و(إن) فرضنا أنه قد التحم بهم واختلط، وتنوسي عهده الاول من الالتصاق ولبس جلدتهم ودعي بنسبهم فكيف له الرياسة قبل هذا الالتحام أو لأحد من سلفه؟

والرياسة على القوم إنما تكون متناقلة من منبت واحد تعين له الغلب بالعصبية. فالاولية التي كانت لهذا الملصق قد عرف فيها التصاقه من غير شك ومنعه ذلك الالتصاق من الرياسة حينئذ، فكيف تنوقلت عنه وهو على حال الالتصاق؟ والرياسة لابد وأن تكون موروثة عن مستحقها لما قلناه من التغلب بالعصبية، وقد يتشوف (25) كثير من الرؤساء على القبائل والعصائب الى أنساب يلهجون بها، إما لخصوصية فضيلة كانت في أهل ذلك النسب من شجاعة أو كرم أو ذكر كيف اتفق؛ فينزعون الى ذلك النسب، ويتورطون بالدعوى في شعوبه، ولا يعلمون ما يوقعون فيه أنفسهم من القدح في رياستهم والطعن في شرفهم. وهذا كثير في الناس لهذا العهد.

فن ذلك ما تدعيه زناتة جملة أنهم من العرب. ومنه ادعاء أولاد (رياب) المعروفين بالحجازيين من بني عامر أحد شعوب زغبة انهم من بني سليم ثم من الشريد منهم، لحق جدهم ببني عامر نجارا يصنع الحرجان (26) واختلط بهم والتحم بنسبهم حتى رأس عليهم و يسمونه الحجازي.

<sup>(25)</sup> الحرجان ـ بكسر الحاء ـ : جمع حرج بفتحتين : نعش الموتى (قاموس).

<sup>(26)</sup> تشوف تشوفا من السطح : نظر وأشرف. وتشوف الى الشيء : تطلع إليه.

ومن ذلك ادعاء بني عبد القوي بن العباس بن توجين أنهم من ولد العباس بن عبد المطلب؛ رغبة في هذا النسب الشريف، وغلطا باسم العباس بن عطية أبي عبد القوي. ولم يعلم دخول أحد من العباسيين الى المغرب؛ لأنه كان منذ أول دولتهم على دعوة العلويين أعدائهم من الأدارسة والعبيديين، فكيف يسقط العباسي الى أحد من شيعة العلويين؟

وكذلك ما يدعيه أبناء زيان ملوك تلمسان من بني عبد (الواد) أنهم من ولد القاسم بن إدريس، ذهابا الى ما اشتهر في نسبهم أنهم من ولد القاسم، فيقولون بلسانهم الزناتي (آيت) القاسم،أي بنو القاسم، ثم يدعون أن القاسم هذا هو القاسم بن إدريس أو القاسم بن محمد بن إدريس. ولو كان ذلك صحيحا فغاية القاسم هذا أنه فر من مكان سلطانه مستجيرا بهم، فكيف تتم له الرياسة عليهم في باديتهم؟ وانما هو غلط من قبل اسم القاسم، فانه كثير (الدوران) في الأدارسة فتوهموا أن قاسمهم من ذلك النسب، وهم غير محتاجين لذلك فان منالهم للملك والعزة إنما كان بعصبيتهم، ولم يكن بادعاء علوية ولا عباسية ولا شيء من الأنساب. وإنما يحمل على هذا المتقربون الى الملوك بمنازعهم ومذاهبهم ويشتهر حتى يبعد عن الرد. ولقد بلغني عن يغمراسن بن زيان مؤثل سلطانهم انه لما قيل له ذلك (نكره)، وقال بلغته الزناتية ما معناه: أما الدنيا والملك فنلناهما بسيوفنا لا جذا النسب، وأما نفعه في الآخرة فردود الى الله. وأعرض عن (المتقرب)اليه بذلك.

ومن هذا الباب ما يدعيه بنو سعد شيوخ بني يزيد من زغبة أنهم من ولد أبي بكر الصديق رضي الله عنه. وبنو سلامة شيوخ بني يَدُلَلْتُن من توجين أنهم من سليم. و (الذواودة) شيوخ رياح أنهم من أعقاب البرامكة. وكذا بنو مهنى أمراء طيء بالمشرق يدعون فيا بلغنا أنهم من أعقابهم. وأمثال ذلك كثيرة، ورياستهم في قومهم مانعة من ادعاء هذه الأنساب كما ذكرناه، بل تعين أن يكونوا من صريح ذلك النسب وأقوى عصبياته. فاعتبره واجتنب المغالط فيه. ولا تجعل من هذا الباب إلحاق مهدي الموحدين بنسب العلوية، فإن المهدي لم يكن من منبت الرياسة في هرثمة قومه، و إنما رأس عليهم بعد اشتهاره بالعلم والدين ودخول قبائل المصامدة (27) في دعوته، وكان مع ذلك من أهل المنابت المتوسطة فيهم. والله عالم الغيب والشهادة.

<sup>(27)</sup> قوم لا حرفة لهم ولا شيء يعيشون به.

# فصل فصل فصل في أن البيت والشرف بالاصالة والحقيقة لاهل العصبية ويكون لغيرهم بالمجاز والشبه

وذلك أن الشرف والحسب إنما هو بالخلال، ومعنى البيت أن يعد الرجل في آبائه أشرافا مذكورين تكون له بولادتهم إياه والانتساب اليهم تجلة في أهل جلدته، لما وقر في نفوسهم من تجلة سلفه وشرفهم بحلالهم. والناس في (نشوئهم) وتناسلهم معادن. قال عليه : «الناس معادن: خيارهم في الجاهلية خيارهم في الاسلام اذا فقهوا» فمعنى الحسب راجع الى الأنساب. وقد بينا أن ثمرة الانساب وفائدتها إنما هي العصبية للنعرة والتناصر، فحيث تكون العصبية مرهوبة ومخشية ،والمنبت فيها زكي محمي تكون والتناصر، فحيث تكون الحسب والشرف (أصيلا) في أهل العصبية لوجود ثمرة النسب. و(تتفاوت) البيوت في هذا الشرف بتفاوت العصبية لأنه سرها.

ولا يكون (للمتفردين) من أهل الأمصار بيت إلا بالمجاز وان توهموه فزخرف من الدعاوي. و إذا اعتبرت الحسب في أهل الأمصار وجدت معناه أن الرجل منهم يعد سلفا في خلال الخير، ومخالطة أهله مع الركون الى العافية ما استطاع، وهذا مغاير لسر العصبية التي هي ثمرة النسب وتعديد الآباء ولكنه يطلق عليه حسب وبيت بالمجاز، لعلاقة ما فيه من تعديد الآباء المتعاقبين على طريقة واحدة من الخير ومسالكه، وليس حسبا بالحقيقة وعلى الاطلاق. وإن ثبت أنه حقيقة فيهما بالوضع اللغوي فيكون من المشكّك الذي هو في بعض مواضعه أولى .

وقد يكون للبيت شرف أول بالعصبية والخلال، تم ينسلخون منه لذهابها بالحضارة كما تقدم، ويختلطون بالغار. ويبقى في نفوسهم وسواس ذلك الحسب يعدون به أنفسهم من أشراف البيوتات أهل العصائب، وليسوا منها في شيء، لذهلب العصبية جملة. وكثير من أهل الأمصار الناشئين في بيوت العرب أو العجم لأول عهدهم موسوسون بذلك. وأكثر ما رسخ الوسواس في ذلك لبني اسرائيل فانه كان لهم بيت من أعظم بيوت العالم بالمنبت:

أولا لما تعدد في سلفهم من الأنبياء والرسل من لدن إبراهيم عليه السلام الى موسى صاحب ملتهم وشريعتهم، ثم بالعصبية ثانيا وما آتاهم الله بها من الملك الذي وعدهم به ، ثم انسلخوا من ذلك أجمع ، وضربت عليهم الذلة والمسكنة ، وكتب عليهم الجلاء في الارض، وانفردوا بالاستعباد للكفر آلافا من السنين . وما زال هذا الوسواس مصاحبا لهم

فتجدهم يقولون: هذا هاروني، هذا من نسل يوشع، هذا من عقب كالب، هذا من سبط يهوذا، مع ذهاب العصبية، ورسوخ الذل فيهم منذ أحقاب متطاولة. وكثير من أهل الامصار وغيرهم المنقطعين في أنسابهم عن العصبية يذهب الى هذا الهذيان.

وقد غلط أبو الوليد بن رشد في هذا لما ذكر الحسب في كتاب الخطابة من تلخيص كتاب المعلم الاول (28). والحسب هو ان يكون من قوم قديم نزلهم بالمدينة، ولم يتعرض لما ذكرناه، وليت شعري ما الذي ينفعه قِدّم نُزلهم بالمدينة ان لم تكن له عصابة يرهب بها جانبه، وتحمل غيرهم على القبول منه؟ فكأنه أطلق الحسب على تعديد الآباء فقط مع أن الخطابة إنما هي استمالة من تؤثر استمالته وهم أهل الحل والعقد. وأما من لا قدرة له البتة فلا يلتفت اليه، ولا يقدر على استمالة أحد ولا يستمال هو. وأهل الامصار من الحضر بهذه المثابة، إلا أن ابن رشد رُقي في جيل وبلد لم يمارسوا العصبية، ولا أنسوا أحوالها، فبقي في أمر البيت والحسب على الأمر المشهور من تعديد الآباء على الاطلاق، ولم يراجع فيه حقيقة العصبية وسرها في الخليقة، والله بكل شيء عليم.

### فصــل في أن البيت والشرف للموالي وأهل الاصطناع انما هو بمواليهم لا بأنسابهم

وذلك أنا قدمنا ان الشرف بالأصالة، والحقيقة انما هو لاهل العصبية. فاذا اصطنع اهل العصبية قوما من غير نسبهم او استرقوا العبدان والموالي، والتحموا بهم كما قلناه، ضرب معهم أولئك الموالي والمصطنعون بنسبهم في تلك العصبية ولبسوا جلدتها كأنها (عصبيتهم)، وحصل لهم من الانتظام في العصبية مساهمة في نسبها كما قال عليه : «مولى القوم منهم». وسواء كان مولى رق (29) أو مولى اصطناع وحلف (30). وليس نسب ولادته بنافع له في تلك العصبية وإذ هي مباينة لذلك النسب، وعصبية ذلك النسب

<sup>(28)</sup> المعلم الأول: أرسطو. وأطلق عليه هذا الاسم الباحثون الأولون من العرب كما أطلقوا على الفارابي اسم المعلم الثاني.

<sup>(29)</sup> مولى الرق هو العبد يعتقه سيده فيصبح ولاؤه له ثم يرثه اذا مات ولم يترك عصبة. مولى الحلف : الرجل الحر الاصل يتخذ له مولى بعقد صريح فيصبح بمنزلة عضو في أسرة مولاه.

<sup>(30)</sup> الحلف: العهد يكون بين القوم.

مفقودة لذهاب سرها عند التحامه بهذا النسب الآخر، وفقدانه أهل عصبيتها، فيصير من هؤلاء ويندرج فيهم. فإذا تعددت له الآباء في هذه العصبية كان له بينهم شرف وبيت على نسبته في ولائهم واصطناعهم لا يتجاوزه الى شرفهم، بل يكون أدون منهم على كل حال.

وهذا شأن الموالي في الدول والخدمة كلهم، فانهم انما يشرفون بالرسوخ في ولاء الدولة وحدمتها، وتعدد الآباء في ولايتها. ألا ترى الى موالي الأتراك في دولة بني العباس، وألى بني برمك من قبلهم، وبني نوبخت كيف أدركوا البيت والشرف،وبنوا المجد والأصالة بالرسوخ في ولاء الدولة! فكان جعفر بن يحيى بن خالد من أعظم الناس بيتا وشرفا بالانتساب الى ولاء الرشيد وقومه لا بالانتساب في الفرس. وكذا موالي كل دولة وخدمها إنما يكون لهم البيت والحسب بالرسوخ في ولائها والاصالة في اصطناعها. ويضمحل نسبه الأقدم من غير نسبها، ويبتى ملغى لا عبرة به في أصالته ومجده،وانما المعتبر نسبة ولائه واصطناعه،إذ فيه سر العصبية التي بها البيت والشرف، فكان شرفه مشتقا من شرف مواليه ، و(بيته) من بنائهم فلم ينفعه نسب ولادته ، وإنما بني مجده نسب الولاء في الدولة ولحمة الاصطناع فيها، والتربية. وقد يكون نسبه الاول في لحمة (عصبية) و (دولة) ، فإذا ذهبت وصار ولاؤه واصطناعه في أخرى لم تنفعه الأولى لذهاب عصبيته وانتفع بالثانية لوجودها. وهذا حال بني برمك؛إذ المنقول أنهم كانوا أهل بيت في الفرس من سدنة بيوت النار عندهم،ولما صاروا الى ولاء بني العباس لم يكن بالاول اعتبار، و إنماكان شرفهم من حيث ولايتهم في الدولة واصطناعهم. وما سوى هذا فوهم توسوس به النفوس الجامحة ولا حقيقة له والوجود شاهد بما قلناه. «وَإِنَّ أَكْرَمَكُمْ عِنْدَ اللَّهِ أَتَّقَاكُمْ»، والله ورسوله أعلم.

#### فصل في أن نهاية الحسب في العقب الواحد أربعة آباء

اعلم أن العالم العنصري بما فيه كائن فاسد، لا من ذواته ولا من أحواله. فالمكونات من المعدن والنبات وجميع الحيوانات ؛ الانسان وغيره، كائنة فاسدة بالمعاينة. وكذلك ما يعرض لها من الاحوال وخصوصا الانسانية، فالعلوم تنشأ ثم تدرس وكذا الصنائع وأمثالها. والحسب من العوارض التي تعرض للآدميين فهو كائن فاسد لا

محالة. وليس يوجد لأحد من أهل الخليقة شرف متصل في آبائه من لدن آدم اليه. إلا ما كان من ذلك للنبي عليه الله وحياطة على السر فيه. وأول كل شرف خارجية (١٦) كما قيل؛ وهي الخروج عن الرياسة والشرف الى الضعة والابتذال وعدم الحسب. ومعناه أن كل شرف وحسب فعدمه سابق عليه شأن كل محدث.

ثم إن نهايته (في) أربعة (أبناء من عقبه) . وذلك أن باني المجد عالم بما عاناه في بنائه ، ومحافظ على الخلال التي هي أسباب كونه وبقائه. وابنه من بعده مباشر لأبيه،قد سمع منه ذلك وأخذه عنه،إلا أنه مقصر في ذلك تقصير السامع بالشيء عن المعاين له. ثم إذا جاء الثالث كان حظه الاقتفاء والتقليد خاصة، فقصر عن الثاني تقصير المقلد عن المجتهد. ثم إذا جاء الرابع قصر عن طريقتهم جملة وأضاع الخلال الحافظة لبناء مجدهم واحتقرها، وتوهم أن ذلك البنيان لم يكن بمعاناة ولا تكلف،و إنما هو أمر وجب لهم منذ أول النشأة بمجرد انتسابهم، وليس بعصابة ولا بخلال لما يرى من التجلة بين الناس، ولا يعلم كيف كان حدوثها ولا سببها، ويتوهم أنه النسب فقط، فيربأ بنفسه عن أهل عصبيته ويرى الفضل له عليهم وثوقا بما ربي فيه من استتباعهم،وجهلا بما أوجب ذلك الاستتباع من الخلال التي منها التواضع لهم، والأخذ بمجامع قلوبهم، فيحتقرهم لذلك فينتقضون عليه، ويحتقرونه، ويديلون منه (32) سواه من أهل ذلك المنبت، ومن فروعه في غير ذلك العقب للاذعان لعصبيتهم كما قلناه بعد الوثوق بما يرضونه من خلاله،فتنمو فروع هذا وتذوي فروع الاول وينهدم بناء بيته. هذا في الملوك، وهكذا في بيوت القبائل والامراء وأهل العصبية أجمع، ثم في بيوت أهل الأمصار إذا انحطت بيوت نشأت بيوت أخرى من ذلك النسب ۚ : «إِنْ يَشَأَ يُذْهِبْكُمْ وَيَأْتِ بِخَلْقِ جَدِيدٍ؛ وَمَا ذَلِكَ عَلَى اللهِ بِعَزِيزٍ» (<sup>(33)</sup>.

واشتراط الأربعة في الأحساب إنما هو في الغالب،والا فقد يدثر البيت من دون الأربعة ويتلاشى وينهدم. وقد يتصل أمرها الى الخامس والسادس، إلا أنه في انحطاط وذهاب. واعتبار الأربعة من قبل الاجيال الأربعة بان، ومباشر له ومقلد وهادم. وهو

<sup>(31)</sup> الخارجي : من يسود بنفسه من غير أن يكون له قدم في السيادة أو يكون شجاعا وهو ابن حيان.

<sup>(32)</sup> بمعنى : ينتصرون لغيره ليتغلب عليه ، لأن معنى الادالة : الغلبة.

<sup>(33)</sup> الآيتان 16 و 17 من سورة فاطر.

أقل ما يمكن. وقد اعتبرت الاربعة في نهاية الحسب في باب المدح والثناء. قال عليه الله وإنما الكريم ابن الكريم ابن الكريم ابن الكريم ابن الكريم يوسف بن يعقوب بن إسحق بن إبراهيم»، اشارة الى انه بلغ الغاية من المجد. وفي التوراة ما معناه: أنا الله ربك طائق (34) غيور، مطالب بذنوب الآباء للبنين على الثوالث وعلى الروابع، وهذا يدل على ان الاربعة الاعقاب غاية في الانساب والحسب.

ومن كتاب الأغاني في أخبار عزيف الغواني أن كسرى قال للنعان: «هل في العرب قبيلة تشوف على قبيلة»؟ قال: «نعم». قال: «بأي شيء؟» قال: «من كان له ثلاثة آباء متوالية رؤساء، ثم اتصل ذلك بكمال الرابع، فالبيت من قبيلته» وطلب ذلك فلم يجده إلا في آل حذيفة بن بدر الفزازي وهم بيت قيس، وآل ذي الجدين بيت شيبان، وآل الأشعث بن قيس من كندة، وآل حاجب ابن زرارة، وآل قيس بن عاصم المنقري من بني تميم، فجمع هؤلاء الرهط ومن تبعهم من عشائرهم، وأقعد لهم الحكام والعدول. فقام حذيفة بن بدر، ثم الأشعث بن قيس لقرابته من النعان، ثم بسطام بن قيس بن عاصم، وخطبوا بسطام بن قيس بن عاصم، وخطبوا ونثروا. فقال كسرى: «كلهم سيد يصلح لموضعه» وكانت هذه البيوتات هي المذكورة في العرب بعد بني هاشم، ومعهم بيت بني الذبيان من بني الحرث بن كعب اليمني، وهذا في العرب بعد بني ها الأربعة الآباء نهاية في الحسب. والله أعلم.

### فصــل في أن الأمم الوحشية أقدر على التغلب ممن سواها

اعلم أنه لما كانت البداوة سببا في الشجاعة كما قلناه في المقدمة الثالثة (35) لا جرم كان هذا الجيل الوحشي أشد شجاعة من الجيل الآخر؛ فهم أقدر على التغلب وانتزاع ما في أيدي سواهم من الامم. بل الجيل الواحد تختلف احواله في ذلك باختلاف الأعصار ، فكلما نزلوا الأرباف وتفتقوا (36) النعيم وألفوا عوائد الخصب في المعاش

<sup>(34)</sup> طائق : قادر.

<sup>(35)</sup> ورد عنوان «فصل في أن أهل البدو أقرب الى الشجاعة من أهل الحضر» وكان ترتيبه: «الفصل الخامس» فيكون الصواب هنا: «المقدمة الخامس».

<sup>(36)</sup> تفنق: تنعم، تأنق.

والنعيم، نقص من شجاعتهم بمقدار ما نقص من توحشهم وبداوتهم.

واعتبر ذلك في الحيوانات العجم بدواجن الظباء والبقر الوحشية والحمر، إذا زال توحشها بمخالطة الآدميين، وأخصب عيشها، كيف يختلف حالها في الانتهاض (57) والشدة، حتى في مشيتها وحسن أديمها. وكذلك الآدمي المتوحش إذا أنس وألف. وسببه أن تكون السجايا والطبائع إنما هو عن المألوفات والعوائد. وإذا كان الغلب للام إنما يكون بالإقدام والبسالة، فن كان من هذه الاجيال أعرق في البداوة، وأكثر توحشا كان أقرب الى التغلب على سواه إذا تقاربا في العدد وتكافآ في القوة والعصبية . وانظر في ذلك شأن مضر مع من قبلهم من حمير وكهلان السابقين الى الملك والنعيم، ومع ربيعة المتوطنين أرياف العراق ونعيمه، لما بقي مضر في بداوتهم وتقدمهم الآخرون الى خصب العيش وغضارة (88) النعيم، كيف أرهفت البداوة حدهم في التغلب فغلبوهم على ما في أيديهم وانتزعوه منهم. و (هكذا، حال بني طيء، وبني عامر بن صعصعة وبني سليم بن منصور من بعدهم لما تأخروا في باديتهم عن سائر قبائل مضر واليمن، ولم يتلبسوا بشيء من دنياهم كيف أمسكت حال البداوة عليهم قوة عصبيتهم، ولم تخلفها (89) مذاهب الترف حتى صاروا أغلب على الامر منهم. وكذا كل حي من العرب يلي نعيا مذاهب الترف حتى صاروا أغلب على الامر منهم. وكذا كل حي من العرب يلي نعيا وعيشا خصبا دون الحي الآخر. فإن الحي المتبدي (40) يكون أغلب له وأقدر عليه إذا تكافآ في القوة والعدد. سنة الله في خلقه.

### فصل في أن الغاية التي تجري اليها العصبية هي الملك

وذلك لأنا قدمنا أن العصبية بها تكون الحهاية والمدافعة والمطالبة وكل أمر يجتمع عليه. وقدمنا أن الآدميين بالطبيعة الانسانية يحتاجون في كل اجتماع الى وازع وحاكم يزع بعضهم عن بعض، فلابد أن يكون متغلبا عليهم بتلك العصبية، و إلا لم تتم قدرته على ذلك. وهذا التغلب هو الملك وهو أمر زائد على الرئاسة لأن الرئاسة انما هي سؤدد

<sup>(37)</sup> الانتهاض: القيام بالامر.

<sup>(38)</sup> الغضارة : النعمة والخصب (قاموس).

<sup>(39)</sup> بمعنى لم تضعفها.

<sup>(40)</sup> المتبدي: المقيم في البادية.

وصاحبها متبوع، وليس له عليهم قهر في أحكامه، وأما الملك فهو التغلب والحكم بالقهر، وصاحب العصبية إذا بلغ الى رتبة طلب ما فوقها، فإذا بلغ رتبة السؤدد والاتباع، ووجد السبيل الى التغلب والقهر لا يتركه لأنه مطلوب للنفس، ولا يتم اقتدارها عليه إلا بالعصبية التي يكون بها متبوعا. فالتغلب الملكي غاية للعصبية كما رأيت. ثم إن القبيل الواحد و إن كانت فيه بيوتات متفرقة وعصبيات متعددة فلابد من عصبية أقوى من جميعها تغلبها وتستتبعها، وتلتحم جميع العصبيات فيها، وتصير كأنها عصبية واحدة كبرى و إلا وقع الافتراق المفضي الى الاختلاف والتنازع: «وَلَوْلاً دَفْحُ اللهِ النّاس بَعْضُهُمْ بِبَعْضٍ لَفَسَدَتِ الأَرْضُ» (4).

ثم إذا حصل التغلب بتلك العصبية على قومها، طلبت بطبعها التغلب على أهل عصبية أخرى بعيدة عنها. فإن كافأتها أو مانعتها كانوا أقتالا وأنظارا، ولكل واحدة منها التغلب على حوزتها وقومها، شأن القبائل والامم المفترقة في العالم. و إن غلبتها واستتبعتها التحمت بها أيضا، وزادت قوة في التغلب الى قوتها، وطلبت غاية من التغلب والتحكم أعلى من الغاية الاولى وأبعد. وهكذا دائما حتى تكافيء بقوتها قوة الدولة : فإن أدركت الدولة في هرمها ولم يكن لها ممانع من أولياء الدولة أهل العصبيات استولت عليها، وانتزعت الأمر من يدها وصار الملك أجمع لها، و إن انتهت الى قوتها ولم يقارن ذلك هرم الدولة، و إنما قارن حاجتها الى الاستظهار بأهل العصبيات انتظمتها الدولة في أوليا ثها تستظهر بها على ما يعن من مقاصدها. وذلك ملك آخر دون الملك المستبد، وهو كما وقع للترك في دولة بني العباس ولصنهاجة وزناتة مع كتامة، ولبني حمدان مع ملوك الشيعة من العلوية والعباسية.

فقد ظهر أن الملك هو غاية العصبية، وأنها إذا بلغت الى غايتها حصل للقبيلة الملك، إما بالاستبداد أو بالمظاهرة على حسب ما يسعه الوقت المقارن لذلك. و إن عاقها عن بلوغ الغاية عوائق كما نبينه وقفت في مقامها الى أن يقضي الله بأمره.

<sup>(41)</sup> من آية 251 من سورة البقرة.

## فصل في أن من عوائق الملك حصول الترف وانغاس القبيل في النعيم

وسبب ذلك أن القبيل إذا غلبت بعصبيتها بعض الغلب استولت على النعمة بمقداره، وشاركت أهل النعم والخصب في نعمتهم وخصبهم ، وضربت معهم في ذلك بسهم وحصة بمقدار غلبها واستظهار الدولة بها. فإن كانت الدولة من القوة بحيث لا يطمع أحد في انتزاع أمرها ولا مشاركتها فيه أذعن ذلك القبيل لولايتها، والقنوع بما يسوغون من نعمتها،ويشركون(42) فيه من جبايتها، ولم تسم آمالهم الى شيء من منازع الملك ولا أسبابه ، وانما (همهم) النعم والكسب ، وخصب العيش والسكون في ظل الدولة الى الدعة والراحة،والاخذ بمذاهب الملك في المباني والملابس، والاستكثار من ذلك والتأنق فيه بمقدار ما حصل من الرياش والترف، وما يدعو اليه من توابع ذلك، فتذهب خشونة البداوة، وتضعف العصبية والبسالة، وينتعمون فما آتاهم الله من البسطة ، وتنشأ بنوهم واعقابهم في مثل ذلك من الترفع عن حدمة أنفسهم وولاية حاجاتهم،ويستنكفون عن سائر الامور الضرورية في العصبية حتى يصير ذلك خلقا لهم وسجية؛ فتنقص عصبيتهم وبسالتهم في الاجيال بعدهم يتعاقبها الى أن تنقرض العصبية،فيأذنون بالانقراض،وعلى قدر ترفهم ونعمتهم يكون إشرافهم على الفناء فضلا عن الملك، فإن عوارض الترف والغرق في النعيم كاسر من شؤرة العصبية التي بها التغلب. واذا انقرضت العصبية قصر القبيل عن المدافعة والحاية، فضلا عن المطالبة، والتهمتهم الامم سواهم. فقد تبين ان الترف من عوائق الملك. والله يؤتي ملكه من يشاء.

### فصل في أن من عوائق الملك حصول المذلة للقبيل والانقياد الى سواهم

وسبب ذلك ان المذلة والانقياد كاسران لسورة العصبية وشدتها؛ فإن انقيادهم ومذلتهم دليل على فقدانها، فما رئموا للمذلة حتى عجزوا عن المدافعة. ومن عجز عن المدافعة فأولى أن يكون عاجزا عن المقاومة والمطالبة. وأعتبر ذلك في بني إسرائيل لما

<sup>(42)</sup> شركته في البيع والميراث والامر. أشركه : إذا صار له شريكا (قاموس).

دعاهم موسى عليه السلام الى ملك الشام، وأخبرهم بأن الله قد كتب لهم ملكها كيف عجزوا عن ذلك، وقالوا: «إِنّ فِيهَا قَوْمًا جَبّارِينَ وَإِنّا لَنْ نَدْخُلُهَا حَتّى يَخْرُجُوا مِنْهَا» (قه أي يُخرجهم الله تعالى منها بضرب من قدرته غير عصبيتنا، وتكون من معجزاتك يا موسى. ولما عزم عليهم لجوا وارتكبوا العصيان وقالوا له: «إذْهَبُ أنْتَ معجزاتك يا موسى. ولما غزم عليهم لجوا وارتكبوا العصيان وقالوا له: «إذْهَبُ أنْتَ كَا تقتضيه الآية (قه) وما ذلك إلا لما آنسوا من أنفسهم من العجز عن المقاومة والمطالبة كما تقتضيه الآية (قه) وما يؤثر في تفسيرها، وذلك بما حصل فيهم من خلق الانقياد، وما رئموا من الذل للقبط أحقابا حتى ذهبت العصبية منهم جملة، مع أنهم لم يؤمنوا حق الايمان بما أخبرهم به موسى من أن الشام لهم، وأن العالقة الذين كانوا بأريحاء فريستهم بحكم من الله قدره لهم، فأقصروا عن ذلك وعجزوا تعويلا على ما علموا من أنفسهم من العجز عن المطالبة لما حصل لهم من خلق المذلة، وطعنوا في أخبرهم به نيهم من ذلك، وما أمرهم به. فعاقبهم الله بالتيه، وهو أنهم أقاموا في قفر من الارض ما بين ذلك، وما أمرهم به. فعاقبهم الله بالتيه، وهو أنهم أقاموا في قفر من الارض ما بين الشام ومصر أربعين سنة لم يأووا فيها لعمران ولا نزلوا مصرا ولا خالطوا بشرا، كما قصه القرآن لغلظة العالقة بالشام والقبط بمصر عليهم ولعجزهم عن مقاومتهم كما زعموا.

ويظهر من مساق الآية ومفهومها أن حكمة ذلك التيه مقصودة؛ وهي فناء الجيل الذين حرجوا من قبضة الذل والقهر والقوة، و(ألفوه) وتخلقوا به ، وأفسدوا من عصبيتهم حتى نشأ في ذلك التيه جيل آخر عزيز، لا يعرف الاحكام والقهر ولا يسأم بالمذلة. فنشأت لهم بذلك عصبية أخرى اقتدروا بها على المطالبة والتغلب. ويظهر لك من ذلك أن الأربعين سنة أقل ما يأتي بها فناء جيل ونشأة جيل آخر. سبحان الحكيم العلم.

وفي هذا أوضح دليل على شأن العصبية، وأنها هي التي تكون بها المدافعة والمقاومة والحاية والمطالبة، وأن من فقدها عجز عن جميع ذلك، ويلحق بهذا الفصل فيا يوجب المذلة للقبيل شأن المغارم والضرائب. فإن القبيل الغارمين ما أعطوا اليد من ذلك حتى رضوا بالمذلة فيه؛ لأن في المغارم والضرائب ضها ومذلة لا تحتملها النفوس الأبية إلا إذا

<sup>(43)</sup> آية 22 من سورة المائدة.

<sup>(44)</sup> من آية 24 من سورة المائدة.

<sup>(45)</sup> انظر آية 6 من سورة المائدة. واختتمت هذه القصة في القرآن الكريم بقوله تعالى : «قال فانها محرمة عليهم أربعين سنة يتيهون في الأرض، فلا تأس على القوم الفاسقين».

استهونته عن القتل والتلف، وأن عصبيتها حينئذ ضعيفة عن المدافعة والحاية. ومن كانت عصبيته لا تدفع عنه الضيم فكيف له بالمقاومة والمطالبة وقد حصل له الانقياد للذل، والمذلة عائقة كما قدمناه. ومنه (في الصحيح) قوله عليه في شأن الحرث، لما رأى سكة المحراث في بعض دور الانصار: «ما دخلت هذه دار قدوم الا دخلهم الذل»، فهو دليل صريح على ان المغرم موجب للذلة (هُ الى ما يصحب ذل المغارم من خلق المكر والخديعة بسبب ملكة القهر. [ففي الصحيح أن رسول الله عليه كان يستعيذ من المغرم، فسئل عن ذلك فقال: «إن الرجل إذا أغرم حدث فكذب ووعد فأخلف .»]. فإذا رأيت القبيل بالمغارم في ربقة من الذل فلا تطمعن لها بملك آخر الدهر.

ومن هنا يتبين لك غلط من يزعم ان زناتة بالمغرب كانوا شاوية بيؤدون المغارم لمن كان على عهدهم من الملوك . وهو غلط فاحش كا رأيت ؛ اذ لو وقع ذلك لما استتب لهم ملك ولا تمت لهم دولة. وانظر فيما قاله شهربراز ملك الباب لعبد الرحمن بن ربيعة لما أطل عليه ، وسأل شهربراز أمانه على أن يكون له فقال : «أنا اليوم منكم ايدي في أيديكم ، و(صغوي) معكم . فمرحبا بكم وبارك الله لنا ولكم وجزيتنا اليكم النصر لكم ، والقيام بما تحبون ولا تذلونا بالجزية فتوهنونا لعدوكم». فاعتبر هذا فيما قلناه فإنه كاف.

### فصل فصل التنافس فصل الخلال الحميدة وبالعكس في أن من علامات الملك التنافس في الخلال الحميدة وبالعكس

لما كان الملك طبيعيا للانسان لما فيه من طبيعة الاجتماع-كما قلناه-وكان الانسان أقرب الى خلال الخير من خلال الشر بأصل فطرته وقوته الناطقة العاقلة ، لأن الشر إنما جاءه من قبل القوى الحيوانية التي فيه ، وأما من حيث هو إنسان فهو الى الخير وخلاله أقرب، والملك والسياسة إنما كانا له من حيث هو إنسان الأنها خاصة للانسان لا

<sup>(46)</sup> لان المشتغلين بالزراعة كانوا يدفعون غالبا الخراج للدولة. وهناك حديث شائع على ألسنة العامة: «اذا غضب الله على قوم أسكنهم القرى أو المزارع» وهو مثل قديم سببه أن الدولة العثمانية التي كانت تسيطر على بلادنا كان جل اعتمادها على الضرائب الزراعية.

 <sup>(47)</sup> نافس في الشيء منافسة ونفاسا : إذا رغب فيه على وجه المباراة في الكرم.
 التنافس في الحلال الحميدة وبالعكس.

للحيوان، فإذا خلال الخير فيه هي التي تناسب السياسة والملك، إذ الخير هو المناسب للسياسة. وقد ذكرنا أن المجد له أصل ينبني عليه، وتتحقق به حقيقته؛ وهو العصبية والعشير وفرع يتم وجوده و يكمله وهو الخلال. واذاكان الملك غاية للعصبية فهو غاية لفروعها ومتماتها، وهي الخلال؛ لان وجوده دون متماته كوجود شخص مقطوع الاعضاء، أو ظهوره عريانا بين الناس. و إذاكان وجود العصبية فقط من غير انتحال الخلال الحميدة نقصا في أهل البيوت والأحساب، فما ظنك بأهل الملك الذي هو غاية لكل بحد ونهاية لكل حسب!

وأيضا فالسياسة والملك هي كفالة للخلق، وخلافة لله في العباد؛ لتنفيذ أحكامه فيهم. وأحكام الله في خلقه وعباده إنما هي بالخير، ومراعاة المصالح كما تشهد به الشرائع وأحكام البشر إنما هي من الجهل والشيطان، خلاف قدرة الله سبحانه وقدره فإنه فاعل للخير والشر معا ومُقدّرهما؛ إذ لا فاعل سواه. فمن حصلت له العصبية الكفيلة بالقدرة، وأونست منه خلال الخير المناسبة لتنفيذ أحكام الله في خلقه، فقد تهيأ للخلافة في العباد وكفالة الخلق، ووجدت فيه الصلاحية لذلك.

وهذا البرهان أوثق من الأول وأصح مبنى. فقد تبين أن خلال الخير شاهدة بوجود الملك لمن وجدت له العصبية. فإذا نظرنا في أهل العصبية، ومن حصل لهم الغلب على كثير من النواحي والأمم، فوجدناهم يتنافسون في الخير وخلاله من الكرم والعفو عن الزلات والاحتمال من غير القادر والقرى للضيوف، وحمل الكل (48) وكسب المعدم، والصبر على المكاره، والوفاء بالعهد، وبذل الأموال في صون الاعراض، وتعظيم الشريعة، وإجلال العلماء الحاملين لها، والوقوف عند ما يحددونه لهم من فعل أو ترك، وحسن الظن بهم، واعتقاد أهل الدين والتبرك بهم، ورغبة الدعاء منهم، والحياء من الأكابر والمشايخ وتوقيرهم وإجلالهم، والانقياد الى الحق مع الداعي اليه، وإنصاف المستضعفين من أنفسهم، والتبذل (49) في أحوالهم، والانقياد للحق، والتواضع المسكين، واستماع شكوى المستغيثين، والتدين بالشرائع والعبادات، والقيام عليها للمسكين، واستماع عن الغدر والمكر والخديعة، ونقض العهد، وأمثال ذلك ... علمنا

<sup>(48)</sup> الكل: اليتم، العيل على غيره، من لا يقدر على القيام بشؤون نفسه (قاموس).

<sup>(49)</sup> المتبذل : الذِّي يلي العمل بنفسه، والتبذل ترك التزين والتهيؤ بالهيئة الحسنة على جهة التواضع.

أن هذه خلق السياسة قد حصلت لديهم واستحقوا بها أن يكونوا ساسة لمن تحت أيديهم، أو على العموم، وأنه خير ساقه الله تعالى إليهم مناسب لعصبيتهم وغلبهم، وليس ذلك سدى فيهم ولا وجد عبثا منهم، والملك أنسب المراتب والخيرات لعصبيتهم، فعلمنا بذلك أن الله تأذن لهم بالملك وساقه اليهم.

وبالعكس من ذلك إذا تأذن الله بانقراض الملك من أمة حملهم على ارتكاب المذمومات وانتحال الرذائل، وسلوك طرقها، فتفقد الفضائل السياسية منهم جملة، ولا تزال في انتقاص الى أن يخرج الملك من أيديهم، ويتبدل به سواهم ليكون نعيا عليهم في سلب ماكان الله قد آتاهم من الملك وجعل في أيديهم من الخير: «وَإِذَا أَرَدْنَا أَنْ نُهْلِكَ قَرْيَةً أَمْرُنَا مُثْرَفِيهَا فَفَسَقُوا فِيهَا فَحَقّ عَلَيْهَا الْقَوْلُ فَدَمَّرْنَاهَا تَدْمِيرًا (20). واستقرئ ذلك وتتبعه في الأمم السابقة، تجدكثيرا مما قلناه ورسمناه. والله يخلق ما يشاء ويختار.

واعلم أن من خلال الكمال التي يتنافس فيها القبائل أولو العصبية ـ وتكون شاهدة لهم بالملك ـ إكرام العلماء والصالحين والأشراف وأهل الأحساب وأصناف التجار والغرباء، وإنزال الناس منازلهم. وذلك أن إكرام القبائل وأهل العصبيات والعشائر لمن يناهضهم في الشرف، ويجاذبهم حبل (١٥) العشير والعصبية، ويشاركهم في اتساع الجاه، أمر طبيعي يحمل عليه في الاكثر الرغبة في الجاه، أو المخافة من قوم المكرم أو التماس مثلها منه.

وأما أمثال هؤلاء ممن ليس لهم عصبية تتقى، ولا جاه يرتجى، فيندفع الشك في شأن كرامتهم ويتمحض القصد فيهم انه للمجد، وانتحال الكمال في الخلال والاقبال على السياسة بالكلية، لأن إكرام أقتاله (52) وأمثاله ضروري في السياسة الخاصة بين قبيله ونظرائه، و إكرام الطارئين من أهل الفضائل والخصوصيات كمال في السياسة العامة. فالصالحون للدين ، والعلماء (للحاجة) اليهم في إقامة مراسم الشريعة ، والتجار للترغيب على حتى تعم المنفعة (بهم) ، والغرباء من مكارم الاخلاق (ومن الترغيب ببعض الوجوه) ،

<sup>(50)</sup> آية 16 من سورة الاسراء.

<sup>(51)</sup> الحبل: العهد والأمان.

<sup>(52)</sup> اقتال : قتل بكسر القاف. العدو، الصديق، القرن، النظير. وهي هنا بمعنى النظير (قاموس).

و إنزال الناس منازلهم من الانصاف وهو من العدل. فيعلم بوجود ذلك من أهل عصبيته انتاؤهم للسياسة العامة وهي الملك، وأن الله قد تأذن بوجودها فيهم لوجود علاماتها . ولهذا (فان) أول ما يذهب من القبيل أهل الملك ، إذا تأذن الله تعالى بسلب ملكهم وسلطانهم إكرام هذا الصنف من الخلق، فإذا رأيته قد ذهب من أمة من الامم، فاعلم أن الفضائل قد أخذت في الذهاب عنهم، وارتقب زوال الملك منهم : «وَإِذَا أَرَادَ اللّهُ بِقَوْمٍ سُوءًا فَلَا مَرَدٌ لَهُ». والله تعالى أعلم .

### فصـل في أنه إذا كانت الامة وحشية كان ملكها أوسع

وذلك لأنهم أقدر على التغلب والاستبداد كما قلناه، واستعباد الطوائف لقدرتهم على محاربة الأمم سواهم، ولأنهم يتنزلون من الأهلين منزلة المفترس من الحيوانات العجم، وهؤلاء مثل العرب وزناتة،ومن في معناهم من الأكراد والتركمان،وأهل اللثام من صنهاجة. وأيضا فهؤلاء المتوحشون ليس لهم وطن يرتافون (63 منه،ولا بلد يجنحون اليه فنسبة الأقطار والمواطن اليهم على السواء. فلهذا لا يقتصرون على ملكة قطرهم وما جاورهم من البلاد،ولا يقفون عند حدود أفقهم. بل يطفرون الى الاقاليم البعيدة ويتغلبون على الامم النائية. وانظر ما يحكى في ذلك عن عمر رضي الله عنه لما بويع وقام يحرض الناس على العراق فقال: «إن الحجاز ليس لكم بدار إلا على النجعة ولا يقوى عليه أهله الا بذلك أين الطرّ المهاجرون عن موعد الله، سيروا في الأرض التي وعدكم الله في الكتاب ان يورثكموها» فقال: «لِيُظهِرهُ عَلَى الدّينِ كُلّهِ وَلَوْ كَرِهَ المُشرّكُونَ» (63).

واعتبر ذلك ايضا بحال العرب السالفة من قبل مثل التبابعة وحمير، كيف كانوا يخطون (55) من اليمن الى المغرب مرة والى العراق والهند أخرى. ولم يكن ذلك لغير العرب من الامم. وكذا حال الملثمين من المغرب-لما نزعوا الى الملك-طفروا من الإقليم الاول

<sup>(53)</sup> بمعنى : يعيشون منه. ورد في لسان العرب : راف البدو يريف اذا اتى الريف ولم يذكر : ارتاف

<sup>(54)</sup> من آية 9 من سورة الصف.

<sup>(55)</sup> خطا يخطو خطوا: مشى (لسان العرب).

ومجالاتهم منه في جوار السودان، الى الإقليم الرابع والخامس في ممالك الاندلس من غير واسطة، وهذا شأن هذه الأمم الوحشية ، فلذلك تكون دولتهم اوسع نطاقا، وابعد من مراكزها نهاية ، «وَاللّهُ يُقَدِّرُ اللّيْلَ وَالنّهَارَ» (56)

# فصل فصل في أن الملك إذا ذهب عن بعض الشعوب من أمة فلاَبَد من عوده الى شعب آخر منها ما دامت لهم العصبية

والسبب في ذلك أن الملك إنما حصل لهم بعد سورة الغلب والاذعان لهم من سائر الأمم سواهم، فيتعين منهم المباشرون للأمر الحاملون لسرير الملك. ولا يكون ذلك لجميعهم لما هم عليه من الكثرة التي يضيق عنها نطاق المزاحمة، والغيرة التي تجدع أنوف كثير من المتطاولين للرتبة. فإذا تعين اولئك القائمون بالدولة، انغمسوا في النعيم وغرقوا في بحر الترف والخصب واستعبدوا إخوانهم من ذلك الجيل، وأنفقوهم في وجوه الدولة ومذاهبها. وبتي الذين بعدوا عن الأمر، وكبحوا (٢٥) عن المشاركة في ظل من عز الدولة التي شاركوها بنسبهم، وبمنجاة من الهرم لبعدهم عن الترف وأسبابه. فإذا استولت على الأولين الأيام، وأباد عضراءهم (١٥) الهرم فطبختهم الدولة، وأكل الدهر عليهم وشرب بما أرهف النعيم من حدهم، واشتفت غريزة (٢٥) الترف من مائهم وبلغوا غايتهم من طبيعة السمدن الانساني والتغلب السياسي، شعر:

كدود القزّ ينسج ثم يفني عركز نسجه في الانعكاس

كانت حينئذ عصبية الآخرين موفورة، وسورة غلبهم من الكاسر محفوظة، وشارتهم في الغلب معلومة، فتسمو آمالهم الى الملك الذي كانوا ممنوعين منه بالقوة

<sup>(56)</sup> من آية 20 من سورة المزمل.

<sup>(57)</sup> كبح الدابة : جذبها اليه باللجام لكي تقف ولا تجري .

<sup>(58)</sup> الغضارة : طيب العيش . وأباد الله غضراءهم أي أهلك خيرهم وغضارتهم .

<sup>(59)</sup> غرزت الناقة : إذا قل لبنها.

الغالبة من جنس عصبيتهم، وترتفع المنازعة لما عرف من غلبهم، فيستولون على الامر ويصير اليهم. وكذا يتفق فيهم مع من بقي أيضا منتبذا عنه من عشائر أمتهم، فلا يزال الملك (ملحا)(٥٠) في الامة إلا أن تنكسر سورة العصبية منها،أو تفنى سائر عشائرها. سنة الله في الحياة الدنيا، «وَالآخِرَةُ عِنْدَ رَبِّكَ لِلْمُتَقِينَ»(٥٠).

واعتبر هذا بما وقع في (الأمم). لما انقرض ملك عاد قام به من بعدهم إخوانهم من ثمود، ومن بعدهم إخوانهم العالقة، ومن بعدهم إخوانهم من حمير، ومن بعدهم إخوانهم التبابعة من حمير أيضا، ومن بعدهم الأذواء كذلك، ثم جاءت الدولة لمضر. وكذا الفرس لما انقرض أمر الكينية، ملك من بعدهم الساسانية، حتى تأذن الله بانقراضهم أجمع بالاسلام. وكذا اليونانيون انقرض أمرهم وانتقل الى إخوانهم من الروم. وكذا البربر بالمغرب لما انقرض أمر مغراوة وكتامة الملوك الاول منهم، رجع الى صنهاجة ثم الملثمين من بعدهم، ثم المصامدة، ثم من بتي من شعوب زناتة وهكذا. سنة الله في عباده وخلقه.

وأصل هذا كله إنما يكون بالعصبية وهي متفاوتة في الأجيال، والملك يخلقه الترف ويذهبه كما سنذكره (62) بعد. فاذا انقرضت دولة فانما يتناول الامر منهم من له عصبية مشاركة لعصبيتهم التي عرف لها التسليم والانقياد، وأونس منها الغلب لجميع العصبيات. وذلك إنما يوجد في النسب القريب منهم، لأن تفاوت العصبية بحسب ما قرب من ذلك النسب التي هي فيه أو بعد. حتى إذا وقع في العالم تبديل كبير من تحويل ملة أو ذهاب عمران أو ما شاء الله من قدرته، فحينتذ يخرج عن ذلك الجيل الى الجيل الذي يأذن الله بقيامه بذلك التبديل، كما وقع لمضر حين غلبوا على الامم والدول، وأخذوا الامر من أيدي أهل العالم بعد أن كانوا مكبوحين عنه أحقابا.

<sup>(60)</sup> في طبعة دار الكتاب : ملجأ.

<sup>(61)</sup> آخر آية 35 من سورة الزخرف.

<sup>(62)</sup> ذكر هذا في الفصلين السادس عشر والثامن عشر. ولعل ابن خلدون غيّر ترتيب الفصول، فكان هذا الفصل سابقا للفصلين المذكورين ثم اصبح لاحقا. وسها بالتالي عن حذف هذه الكلمة او تبديلها.

### فصل في أن المغلوب مولع أبدا بالاقتداء بالغالب في شعاره وزيه ونحلته وسائر أحواله وعوائده

والسبب في ذلك أن النفس أبدا تعتقد الكمال فيمن غلبها وانقادت اليه: إما لنظره بالكمال بما وقر<sup>(63)</sup> عندها من تعظيمه، أو لما تغالط به من أن انقيادها ليس لغلب طبيعي إنما هو لكمال الغالب، فإذا غالطت بذلك واتصل لها (صار) اعتقادا فانتحلت (من جميع مذاهب الغالب وتشبهت به، وذلك هو الاقتداء. أو لما تراه \_ والله اعلم \_ من أن غلب الغالب لها ليس بعصبية ولا قوة بأس، وإنما هو بما انتحلته من العوائد والمذاهب تغالط أيضا بذلك عن الغلب، وهذا راجع للأول. ولذلك ترى المغلوب يتشبه أبدا بالغالب في ملبسه ومركبه وسلاحه في اتخاذها وأشكالها، بل وفي سائر أحواله.

وانظر ذلك في الأبناء مع آبائهم كيف تجدهم متشبهين بهم دائما، وما ذلك الا لاعتقادهم الكمال فيهم. وانظر الى كل قطر من الأقطار كيف يغلب على أهله زي الحامية وجند السلطان في الأكثر لانهم الغالبون لهم، حتى أنه إذا كانت أمة تجاور أخرى، ولها الغلب عليها، فيسري اليهم من هذا التشبه والاقتداء حظ كبير، كما هو في الأندلس لهذا العهد مع أمم الجلالقة. فإنك تجدهم يتشبهون بهم في ملابسهم وشاراتهم والكثير من عوائدهم وأحوالهم، حتى في رسم التماثيل في الجدران والمصانع والبيوت، حتى لقد يستشعر من ذلك الناظر بعين الحكمة أنه (علامة) الاستيلاء، والامر والبيوت، حتى لقد يستشعر من ذلك الناظر بعين الحكمة أنه (علامة) الاستيلاء، والامر للله. وتأمل في هذا سر قولهم: «العامة على دين الملك»، فانه من بابه إذ الملك غالب لمن تحت يده، والرعية مقتدون به لاعتقاد الكمال فيه اعتقاد الابناء بآبائهم والمتعلمين بمعلميهم. والله العليم الحكيم، وبه سبحانه وتعالى التوفيق.

<sup>(63)</sup> بمعنى : سكن أو ثبت.

<sup>(64)</sup> فلان انتحل مذهب كذا أو قبيلة كذا: إذا انتسب اليه.

### فصل في أن الامة إذا غلبت وصارت في ملكة غيرها أسرع اليها الفناء

والسبب فيه والله أعلم ما يحصل في النفوس من التكاسل إذا ملك أمرها عليها وصارت بالاستعباد آلة لسواها وعالة عليهم، فيقصر الامل ويضعف. والتناسل والاعتمار انما هو عن جدة الامل وما يحدث عنه من النشاط في القوى الحيوانية. فاذا ذهب الأمل بالتكاسل، وذهب ما يدعو اليه من الاحوال وكانت العصبية ذاهبة بالغلب الحاصل عليهم، تناقص عمرانهم وتلاشت مكاسبهم ومساعيهم، وعجزوا عن المدافعة عن أنفسهم، بما خضد (65) الغلب من شوكتهم، فأصبحوا مغلبين لكل متغلب طعمة لكل آكل، وسواء كانوا حصلوا على غايتهم من الملك أو لم يحصلوا.

وفيه \_ والله أعلم \_ سر آخر، وهو أن الانسان رئيس بطبعه بمقتضى الاستخلاف الذي خلق له، والرئيس إذا غلب على رئاسته، وكبح عن غاية عزه، تكاسل حتى عن شبع بطنه وري كبده، وهذا موجود في أخلاق الأناسي. ولقد يقال مثله في الحيوانات المفترسة، وإنها لا تسافد إذا كانت في ملكة الآدميين. فلا يزال هذا القبيل المملوك عليه أمره في تناقص واضمحلال الى أن يأخذهم الفناء. والبقاء لله وحده.

واعتبر ذلك في أمة الفرس، كيف كانت قد ملأت العالم كثرة، ولما فنيت حاميتهم في أيام العرب بتي منهم كثير وأكثر من الكثير. يقال إن سعدا أحصى ما وراء المدائن فكانوا مائة ألف وسبعة وثلاثين ألفا، منهم سبعة وثلاثون ألفا رب بيت. ولما تحسلوا في ملكة العرب وقبضة القهر لم يكن بقاؤهم الا قليلا، ودثروا كأن لم يكونوا. ولا تحسبن أن ذلك لظلم نزل بهم أو عدوان شملهم (60)، فملكة الاسلام في العدل ما علمت، وانما هي طبيعة في الانسان إذا غلب على أمره، وصار آلة لغيره. ولهذا إنما تذعن (70) للرق في الغااب أمم السودان لنقص الانسانية فيهم، وقربهم من عرض الحيوانات العجم كما قلناه، أو من يرجو بانتظامه في ربقة الرق حصول رتبة أو إفادة مال أو عز، كما يقع لمالك الترث بالمشرق والعلوج (70) من الجلالقة والافرنجة بالاندلس، فان العادة

<sup>(65)</sup> خصد العود : كسره ، وخضد الشجر : قطع شوكه .

<sup>(66)</sup> شملهم الامر: إذا عمهم.

<sup>.</sup> خضع وذل (67) ذعن : خضع وذل

<sup>(68)</sup> بمعنى كفار العجم .

جارية باستخلاص الدولة لهم فلا يانفون من الرق؛ لما ياملونه من الجاه والرتبة باصطفاء الدولة. والله اعلم.

### فصــل في أن العرب لا يتغلبون إلا على البسائط

وذلك أنهم بطبيعة التوحش الذي فيهم أهل انتهاب وعيث (69)، ينتهبون ما قدروا عليه من غير مغالبة ولا ركوب خطر، ويفرون الى منتجعهم بالقفر، ولا يذهبون الى المزاحفة والمجاربة إلا إذا دفعوا بذلك عن أنفسهم. فكل معقل (70) أو مستصعب عليهم فهم تاركوه الى ما (سهل)عنه، ولا يعرضون له. والقبائل الممتنعة عليهم بأوعار الجبال بمنجاة من عيثهم وفسادهم، لأنهم لا يتسنمون اليهم الهضاب، ولا يركبون الصعاب، ولا يحاولون الخطر. واما البسائط متى اقتدروا عليها بفقدان الحامية وضعف الدولة فهي نهب لهم وطعمة لآكلهم، يرددون عليها الغارة والنهب والزحف لسهولتها عليهم، الى ان يصبح اهلها مغلبين لهم، ثم يتعاورونهم باختلاف الأيدي وانحراف السياسة، الى ان ينقرض عمرانهم. والله قادر على خلقه، وهو الواحد القهار لا ربّ غيره.

### فصــل في أن العرب إذا تغلبوا على الاوطان أسرع اليها الخراب

والسبب في ذلك أنهم أمة وحشية باستحكام عوائد التوحش وأسبابه فيهم فصار لهم خلقا وجبلة، وكان عندهم ملذوذا لما فيه من الخروج عن ربقة الحكم، وعدم الانقياد للسياسة. وهذه الطبيعة منافية للعمران ومناقضة له. فغاية الاحوال العادية كلها عندهم الرحلة والتغلب<sup>(17)</sup>، وذلك مناقض للسكون الذي به العمران ومناف له. فالحجر مثلا انما حاجتهم اليه لنصبه اثافي للقدور، فينقلونه من المباني ويخربونها عليه، ويُعدّونه لذلك. والخشب أيضا إنما حاجتهم اليه ليعمدوا<sup>(72)</sup> به خيامهم و يتخذوا

<sup>(69)</sup> العيث: الأفساد. يقال: عاث الذئب في الغنم.

<sup>(70)</sup> بمعنى : مشكوك في نجاحه (لسان العرب) .

<sup>(71)</sup> بمعنى: الانتقال .

<sup>(72)</sup> عمد السقف : أقامه بعماد ودعمه .

الاوتاد منه لبيوتهم فيخربون(السقف عليها)لذلك. فصارت طبيعة وجودهم منافية للبناء الذي هو أصل العمران. هذا في حالهم على العموم.

وأيضا فطبيعتهم انتهاب ما في أيدي الناس، وأن رزقهم في ظلال رماحهم. وليس عندهم في أخذ اموال الناس حد ينتهون اليه، بل كلما امتدت أعينهم الى مال أو متاع أو ماعون انتهبوه. فاذا تم اقتدارهم على ذلك بالتغلب والملك بطلت السياسة في حفظ أموال الناس وحرب العمران.

وأيضا فلأنهم يتلفون على أهل الأعال من الصنائع والحرف أعالهم، لا يرون لها قيمة ولا قسطا من الأجر والثمن، والاعال كما سنذكره هي اصل المكاسب وحقيقتها، واذا فسدت الاعال وصارت مجانا، ضعفت الآمال في المكاسب، وانقبضت الأيدي عن العمل، وابذعر الساكن، وفسد العمران.

وأيضا فإنهم ليست لهم عناية بالأحكام وزجر الناس عن المفاسد ودفاع بعضهم عن بعض، إنما همهم ما يأخذونه من أموال الناس نهبا او مغرما، فإذا توصلوا الى ذلك وحصلوا عليه أعرضوا عا بعده من تسديد أحوالهم والنظر في مصالحهم وقهر بعضهم عن أغراض المفاسد. وربما فرضوا العقوبات في الأموال حرصا على تحصيل الفائدة والجباية والاستكثار منها كها هو شأنهم، وذلك ليس بمغن في دفع المفاسد وزجر المتعرض لها، بل يكون ذلك زائدا فيها لاستسهال الغرم في جانب حصول الغرض، فتبقى الرعايا في ملكتهم كأنها فوضى (30 دون حكم. والفوضى مهلكة للبشر مفسدة للعمران بما ذكرناه من أن وجود الملك خاصة طبيعية للانسان لا يستقيم وجودهم واجتماعهم إلا بها، وتقدم ذلك أول الفصل.

وأيضا فهم متنافسون في الرياسة، وقل أن يسلم أحد منهم الأمر لغيره ولوكان أباه أو أخاه أو كبير عشيرته، إلا في الأقل وعلى كره من أجل الحياء، فيتعدد الحكام منهم والأمراء، وتختلف الأيدي على الرعية في الجباية والاحكام، فيفسد العمران وينتقض. قال الأعرابي الوافد على عبد الملك، لما سأله عن الحجاج وأراد الثناء عليه عنده

<sup>(73)</sup> ومما يعزى الى سيدنا على رضى الله عنه :

لا تصلح الناس فوضى لاسراة لهم ولا سراة اذا جــهـالهم سادوا. قوم فوضى كسكرى متساوون لا رئيس لهم أو مفترقون أو مختلطون بعضهم ببعض وامرهم فوضى بينهم ويعسر اذا كانوا مختلفين يتصرف كل منهم فيا للآخر (قاموس).

بحسن السياسة والعمران، فقال: «تركته يظلم وحده». وانظر الى ما ملكوه وتغلبوا عليه من الاوطان من لدن الخليقة كيف تقوض عمرانه، وأقفر ساكنه، وبدلت الارض فيه غير الارض: فاليمن قرارهم خراب إلا قليلا من الامصار، وعراق العرب كذلك قد خرب عمرانه الذي كان للفرس أجمع، والشام لهذا العهد كذلك، و إفريقية والمغرب لما جاز اليها بنو هلال وبنو سليم منذ (عهد) المائة الخامسة وتمرسوا بها لثلثمائة وخمسين من السنين،قد لحقا بها وعادت بسائطه خرابا كلها، بعد أن كان ما بين السودان والبحر الرومي كله عمرانا، تشهد بذلك آثار العمران فيه من المعالم، وتماثيل البناء، وشواهد القرى والمدر (٢٥). والله (وارث) الأرض ومن عليها وهو خير الوارثين.

# فصل في أن العرب لا يحصل لهم الملك الا بصبغة دينية من نبوة أو ولاية أو أثر عظيم من الدين على الجملة

والسبب في ذلك انهم لخلق التوحش الذي فيهم أصعب الأمم انقيادا بعضهم لبعض المغطة والأنفة وبعد الهمة والمنافسة في الرياسة ، فقلما تجتمع أهواؤهم. فإذا كان الدين بالنبوة أو الولاية كان الوازع لهم من أنفسهم ، وذهب حلق الكبر والمنافسة منهم ، فسهل انقيادهم واجتماعهم ، وذلك بما يشملهم من الدين المذهب للغلظة والانفة ،الوازع عن التحاسد والتنافس. فاذا كان فيهم النبي أو الولي الذي يبعثهم على القيام بأمر الله ، ويذهب عنهم مذمومات الاخلاق ويأخذهم بمحمودها ، ويؤلف كلمتهم لاظهار الحق ، تم اجتماعهم وحصل لهم التغلب والملك. وهم مع ذلك أسرع الناس قبولا للحق والهدى السلامة طباعهم من عوج الملكات وبراءتها من ذميم الاخلاق ، الا ماكان من خلق التوحش القريب المعاناة المتهيء لقبول الخير ، ببقائه على الفطرة الاولى ، وبعده عما ينطبع في النفوس من قبيح العوائد وسوء الملكات ، فان مكل مولود يولد على الفطرة » كما ورد في الحديث وقد تقدم .

<sup>(74)</sup> بمعنى القرى. كذا تسميها العرب لان بنيانها في الغالب من المدر، وهو قطع الطين.

### فصــل في أن العرب أبعد الأمم عن سياسة الملك

والسبب في ذلك أنهم أكثر بداوة من سائر الامم، وأبعد مجالا في القفر، وأغنى عن حاجات التلول وحبوبها الاعتيادهم الشظف (<sup>75</sup>) وخشونة العيش، فاستغنوا عن غيرهم، فصعب انقياد بعضهم لبعض لإيلافهم ذلك وللتوحش. ورئيسهم محتاج اليهم غالبا للعصبية التي بها المدافعة، فكان مضطرا الى إحسان ملكتهم وترك مراغمتهم (<sup>76</sup>)، لئلا يختل عليه شأن عصبيته، فيكون فيها هلاكه وهلاكهم. وسياسة الملك والسلطان تقتضي أن يكون السائس وازعا بالقهر و إلا لم تستقم سياسته.

وأيضا فمن طبيعتهم كما قدمناه أخذ ما في أيدي الناس خاصة، والتجافي عما سوى ذلك من الاحكام بينهم ودفاع بعضهم عن بعض. فاذا ملكوا أمة من الامم جعلوا غاية ملكهم الانتفاع بأخذ ما في أيديهم وتركوا ما سوى ذلك من الاحكام بينهم. وربما جعلوا العقوبات على المفاسد في الأموال حرصا على تكثير الجبايات وتحصيل الفوائد، فلا يكون ذلك وازعا، وربما يكون باعثا بحسب الاغراض الباعثة على المفاسد، واستهانة ما يعطى من ماله في جانب غرضه. فتنمو المفاسد بذلك ويقع تخرب العمران، فتبقى تلك الامة كأنها فوضى مستطيلة أيدي بعضها على بعض، فلا يستقيم لها عمران وتحرب سريعا شأن الفوضى كما قدمناه.

فبعدت طباع العرب لذلك كله عن سياسة الملك. وإنما يصيرون اليها بعد انقلاب طباعهم، وتبدلها بصبغة دينية تمحو ذلك منهم، وتجعل الوازع لهم من أنفسهم، وتحملهم على دفاع الناس بعضهم عن بعض كما ذكرناه. واعتبر ذلك بدولتهم في الملة لما شيد لهم الدين أمر السياسة بالشريعة وأحكامها المراعية لمصالح العمران ظاهرا وباطنا، وتتابع فيها الخلفاء، عظم حينئذ ملكهم وقوي سلطانهم.

كان رستم (<sup>77)</sup> إذا رأى المسلمين يجتمعون للصلاة يقول: أكل عمر كبدي، يعلم الكلاب الآداب.

<sup>(75)</sup> الشظف : الضيق والشدة ، يبس العيش وشدته.

<sup>(76)</sup> المراغمة: العداء والهجران.

 <sup>(77)</sup> هو قائد جيوش الفرس في موقعة القادسية التي نشبت بينهم وبين المسلمين في عهد عمر
 رضي الله عنه.

ثم إنهم بعد ذلك انقطعت منهم عن الدولة أجيال نبذوا الدين، فنسوا السياسة، ورجعوا الى قفرهم، وجهلوا شأن عصبيتهم مع اهل الدولة ببعدهم عن الانقياد و إعطاء النصفة، فتوحشوا كما كانوا، ولم يبق لهم من اسم الملك إلا أنهم من جنس الخلفاء ومن جيلهم.

ولما ذهب أمر الخلافة وانمحى رسمها انقطع الأمر جملة من أيديهم، وغلب (عليه) العجم دونهم وأقاموا بادية في قفارهم لا يعرفون الملك ولا سياسته، بل قد يجهل الكثير منهم أنهم قد كان لهم ملك في القديم، وما كان في القديم لأحد من الأمم في الخليقة ما كان لأجيالهم من الملك، ودول عاد وثمود والعالقة وحمير والتبابعة شاهدة بذلك، ثم دولة مضر في الاسلام بني أمية وبني العباس. لكن بعد عهدهم بالسياسة لما نسوا الدين، فرجعوا الى اصلهم من البداوة. وقد يحصل لهم في بعض الاحيان غلب على الدول المستضعفة كما في المغرب لهذا العهد، فلا يكون مآله وغايته الا تخريب ما يستولون عليه من العمران كما قدمناه. والله خير الوارثين.

### فصل فصل في أن البوادي من القبائل والعصائب مغلبون لأهل الأمصار

قد تقدم لنا أن عمران البادية ناقص عن عمران الحواضر والأمصار، لأن الامور الضرورية في العمران ليس كلها موجودة لأهل البار، وإنما توجد لديهم في مواطنهم أمور الفلح، وموادها معدومة ومعظمها الصنائع، فلا توجد لديهم بالكلية من نجار وخياط وحداد وأمثال ذلك مما يقيم لهم ضروريات معاشهم في الفلح وغيره. وكذا الدنانير والدراهم مفقودة لديهم، وإنما بأيديهم أعواضها من مُغِلُ الزراعة وأعيان الحيوان أو فضلاته ألبانا وأوبارا وأشعارا وإهابا مما يحتاج اليه أهل الأمصار، فيعوضونهم عنه بالدنانير والدراهم. إلا أن حاجتهم الى الأمصار في الضروري وحاجة أهل الأمصار اليهم في الحاجي (١٥٥) والكمالي. فهم محتاجون الى الأمصار بطبيعة وجودهم. فما داموا في البادية ولم يحصل لهم ملك ولا استيلاء على الأمصار فهم عتاجون الى أهلها و يتصرفون في مصالحهم وطاعتهم متى دعوهم الى ذلك، وطالبوهم عتاجون الى أهلها و يتصرفون في مصالحهم وطاعتهم متى دعوهم الى ذلك، وطالبوهم

<sup>(78)</sup> كلمة حاجيّ اصطلاح خاص لابن خلدون يطلقها على ما يقابل الضروري. وقد كرر استعالها بهذا المعنى.

به. وإن كان في المصر ملك كان خضوعهم وطاعتهم لغلب الملك. وإن لم يكن في المصر ملك فلابد فيه من رياسة ونوع استبداد من بعض أهله على الباقين، وإلا انتقض عمرانه. وذلك الرئيس يحملهم على طاعته والسعي في مصالحه بم إما طوعا ببذل المال لهم، ثم يبذل لهم ما يحتاجون اليه من الصروريّات في مصره فيستقيم عمرانهم، وإما كرها إن تمت قدرته على ذلك ولو بالتفريق بينهم، حتى يحصل له (فريق) منهم يغالب به الباقين فيضطر الباقون الى طاعته بما يتوقعون لذلك من فساد عمرانهم. وربما لا يسعهم مفارقة تلك النواحي الى جهات اخرى، لأن كل الجهات معمور بالبدو الذين غلبوا عليها ومنعوها من غيرهم، فلا يجد هؤلاء ملجأ إلا طاعة المصر. فهم بالضرورة مغلوبون لأهل الأمصار. والله قاهر فوق عباده، وهو الواحد الأحد القهّار.

### الفصل الثالث من الكتاب الاول

في الدول والملك والخلافة والمراتب السلطانية وما يعرض في ذلك كله من الأحوال وفيه قواعد ومتمات

### فصل في أن الملك والدول العامة انما تحصل بالقبيل والعصبية

وذلك (أنه قد) قررنا في الفصل الاول أن المغالبة والمانعة إنما تكون بالعصبية بما فيها من النعرة والتذامر (١٠) واستاتة كل واحد منهم دون صاحبه. ثم إن الملك منصب شريف ملذوذ الشتمل على جميع الخيرات الدنيوية والشهوات البدنية والملاذ النفسانية ، فيه التنافس غالبا، وقل أن يسلمه أحد لصاحبه إلا إذا عُلب عليه ، فتقع المنازعة ويفضي الى الحرب والقتال والمغالبة ، وشيء منها لا يقع الا بالعصبية كا ذكرناه (أيضا) . وهذا الأمر بعيد عن افهام الجمهور بالجملة ومتناسون له ، لانهم نسوا عهد تمهيد الدولة منذ أولها ، وطال أمد مرّ تاهم في الحضارة ، وتعاقبهم فيها جيلا بعد جيل . فلا يعرفون ما فعل الله أول الدولة ، انما يدركون أصحاب الدولة وقد استحكمت صبغتهم وقع التسليم لهم ، والاستغناء عن العصبية في تمهيد أمرهم ، ولا يعرفون كيف كان الأمر من أوله ، وما لتي أولهم من المتاعب دونه ، وخصوصا أهل الأندلس في نسيان هذه العصبية وأثرها لطول الأمد، والشة قادر على ما يشاء .

<sup>(1)</sup> تذامر القوم : حض بعضهم بعضا على القتال. التذمير : تقدير الامر، والتذامر : التحاض على القتال (قاموس).

### فصل في أنه اذا استقرت الدولة وتمهدت قد تستغني عن العصبية

والسبب في ذلك أن الدول العامة في أولها يصعب على النفوس الانقياد لها الا بقوة قوية من الغلب، للغرابة، وأن الناس لم يألفوا ملكها ولا اعتادوه. فاذا استقرت الرئاسة في أهل النصاب المخصوص بالملك في الدولة وتوارثوه واحدا بعد آخر في أعقاب كثيرين، ودول متعاقبة نسيت النفوس شأن الأولية، واستحكمت لأهل ذلك النصاب صبغة الرئاسة، ورسخ في العقائد دين الانقياد لهم والتسليم (وإعطاء الصفقة بطاعتهم)، وقاتل الناس معهم على أمرهم قتالهم على العقائد الإيمانية، فلم يحتاجوا حينئذ في أمرهم الى كبير عصابة، بل كأن طاعتها كتاب من الله لا يبدل ولا يعلم خلافه. ولأمر ما يوضع الكلام في الامامة آخر الكلام على العقائد الإيمانية كأنه من جملة ولأمر ما يوضع الكلام في الامامة آخر الكلام على العقائد الإيمانية كأنه من جملة عقودها. ويكون استظهارهم حينئذ على سلطانهم ودولتهم المخصوصة: إما بالموالي والمصطنعين الذين نشأوا في ظل العصبية وغيرها، وإما بالعصائب الخارجين عن نسبها الداخلين في ولايتها.

ومثل هذا وقع لبنى العباس. فان عصبية العرب كانت فسدت لعهد دولة المعتصم وابنه الواثق، واستظهارهم بعد ذلك إنما كان بالموالي من العجم والترك والديلم والسلجوقية وغيرهم. ثم تغلب العجم الاولياء على النواحي، وتقلص ظل الدولة فلم يكن يعدو أعال بغداد حتى زحف اليها الديلم وملكوها وصار (الخلائف) في حكمهم. ثم انقرض أمرهم، وملك السلجوقية من بعدهم فصاروا في حكمهم. ثم انقرض امرهم وزحف آحر التتار فقتلوا الخليفة ومحوا رسم الدولة .

وكذا صنهاجة بالمغرب فسدت عصبيتهم منذ المائة الخامسة أو ما قبلها، واستمرت لهم الدولة مقلصة الظل بالمهدية وبجاية والقلعة وسائر تغور إفريقية. وربما انتزى (2) بتلك الثغور من نازعهم الملك واعتصم فيها، والسلطان والملك مع ذلك مسلم لهم، حتى تأذن الله بانقراض الدولة وجاء الموحدون بقوة قوية من العصبية في المصامدة فمحوا آثارهم.

وكذا دولة بني أمية بالاندلس، لما فسدت عصبيتها من العرب، استولى ملوك

<sup>(2)</sup> بمعنى توثب. والاصح: تنزى.

الطوائف على أمرها واقتسموا خطتها. وتنافسوا بينهم، وتوزعوا ممالك الدولة، وانتزى كل واحد منهم على ماكان في ولايته وشمخ بأنفه. وبلغهم شأن العجم مع الدولة العباسية فتلقبوا بألقاب الملك، ولبسوا شارته، وأمنوا ممن ينقض ذلك عليهم أو يغيره لأن الاندلس ليس بدار عصائب ولا قبائل كما سنذكره، واستمر لهم ذلك، كما قال ابن شرف:

مما يزهدني في أرض اندلس اسماء معتصم فيها ومعتضد ألقاب مملكة في غير موضعها كالهرّ يحكي انتفاحا صورة الأسد

فاستظهروا على أمرهم بالموالي والمصطنعين والطراء (3) على الاندلس من أهل العدوة من قبائل البربر وزناتة وغيرهم اقتداء بالدولة في آخر أمرها في الاستظهار بهم حين ضعفت عصبية العرب واستبد ابن أبي عامر على الدولة. فكان لهم دول عظيمة واستبدت كل واحدة منها بجانب من الاندلس وحظ كبير من الملك على نسبة الدولة التي اقتسموها، ولم يزالوا في سلطانهم (ذلك) حتى (أجاز) اليهم البحر المرابطون أهل العصبية القوية من لمتونة فاستبدلوا بهم وأزالوهم عن مراكزهم ومحوا آثارهم، ولم يقدروا على مدافعتهم لفقدان العصبية لديهم.

فهذه العصبية يكون تمهيد الدولة وحايتها من أولها. وقد ظن الطرطوشي أن حامية الدول بإطلاق هُمُ الجند أهل العطاء المفروض مع الأهلة، ذكر ذلك في كتابه الذي سهاه «سراج الملوك» وكلامه لا يتناول تأسيس الدول العامة في أولها، وإنما هو مخصوص بالدول الاخيرة بعد التمهيد واستقرار الملك في النصاب واستحكام الصبغة لأهله. فالرجل إنما أدرك الدولة عند هرمها وخلق جدتها ورجوعها الى الاستظهار بالموالي والصنائع، ثم الى المستخدمين من ورائهم بالأجر على المدافعة. فإنه إنما أدرك دول الطوائف، وذلك عند اختلال دولة بني أمية وانقراض عصبيتها من العرب، واستبداد كل أمير بقطره. وكان في إيالة المستعين بن هود وابنه المظفر أهل سرقسطة، ولم يكن بتي لهم من أمر العصبية شيء الاستيلاء الترف على العرب منذ ثلثائة من السنين وهلاكهم، ولم ير إلا سلطانا مستبدا بالملك عن عشائره، قد استحكمت له صبغة الاستبداد منذ عهد الدولة وبقية العصبية، فهو لذلك لا ينازع فيه و بستعين على

<sup>(3)</sup> ععني الذين اتوا من اماكن اخرى.

أمره بالأجراء من المرتزقة، فأطلق الطرطوشي القول في ذلك، ولم يتفطن لكيفية الأمر منذ أول الدولة، وأنه لا يتم إلا لأهل العصبية. فتفطن أنت له وافهم سر الله فيه. «وَاللّهُ يُؤْتِي مُلْكَةُ مَنْ يَشَاءُ».

فصل فصل في أنه قد يحدث لبعض أهل النصاب الملكي دولة تستغني عن العصبية

وذلك أنه اذا كان لعصبيته غلب (كبير) على الأمم والأجيال ، وفي نفوس القائمين بأمره من أهل القاصية إذعان لهم وانقياد، فإذا نزع اليهم هذا الخارج، وانتبذ عن مقر ملكه ومنبت عزه، اشتملوا عليه وقاموا بأمره وظاهروه على شأنه، وعنوا بتمهيد دولته يرجون استقراره في نصابه، وتناوله الأمر من يد أعياصه (٩)، ولا يطمعون في مشاركته في شيء من سلطانه تسليا لعصبيته، وانقيادا لما استحكم له ولقومه من صبغة الغلب في العالم، وعقيدة إيمانية استقرت في الاذعان لهم، فلو راموها معه أو دونه لزلزلت الارض زلزالها.

وهذا كما وقع للأدارسة بالمغرب الاقصى والعبيديين بافريقية ومصر لما انتبذ الطالبيون من المشرق الى القاصية ، وابتعدوا عن مقر الخلافة ، وسموا الى طلبها من (آل) بني العباس ، بعد أن استحكمت الصبغة لبني عبد مناف : لبني أمية أولا ، ثم لبني هاشم من بعدهم ، فخرجوا بالقاصية من المغرب ودعوا لأنفسهم ، وقام بأمرهم البرابرة مرة بعد أخرى ، فأوربة ومغيلة للأدارسة ، وكتامة وصنهاجة وهوارة للعبيديين ، فشيدوا دولتهم ومهدوا بعصائبهم أمرهم ، واقتطعوا من ممالك العباسيين المغرب كله ثم إفريقية . ولم يزل ظل الدولة يتقلص وظل العبيديين يمتد الى أن ملكوا مصر والشام والحجاز ، وقاسموهم في المالك الاسلامية شق الأبلكة . وهؤلاء البرابرة القائمون بالدولة مع ذلك كلهم مسلمون للعبيديين أمرهم مذعنون لملكهم . وانما كانوا يتنافسون في الرتبة عندهم خاصة تسليما لما حصل من صبغة الملك لبني هاشم ، ولما استحكم من الغلب لقريش ومضر على سائر الامم. فلم يزل الملك في أعقابهم الى (انقراض) دولة العرب بأسرها «والله يُحكم لا مُعقب لِحُكم في».

<sup>(4)</sup> أعياص جمع عيص والعيص : الاصل، أي يرجون انتقال الملك اليه من أصوله، أي من آبائه واجداده.

## فصل فصل في أن الدول العامة الاستلاء،العظيمة الملك أصلها الدين إما من نبوة أو دعوة حق

وذلك لان الملك انما يحصل بالتغلب، و(الغلب) انما يكون بالعصبية واتفاق الاهواء على المطالبة. وجمع القلوب وتأليفها انما يكون بمعونة من الله في اقامة دينه. قال تعالى : «لَوْ أَنفَقْتَ مَا فِي آلْأَرْضِ جَمِيعًا مَا أَلَفْتَ بَيْنَ قُلُوبِهِمْ»، وسره أن القلوب اذا تداعت الى أهواء الباطل والميل الى الدنيا حصل التنافس وفشا الخلاف. واذا انصرفت الى الحق ورفضت الدنيا والباطل وأقبلت على الله اتحدت وجهتها، فذهب التنافس، وقل الخلاف، وحسن التعاون والتعاضد، واتسع نطاق الكلمة لذلك فعظمت الدولة كما نبين لك بعد، إن شاء الله سبحانه وتعالى .

#### فصل في أن الدعوة الدينية تزيد الدولة في أصلها قوة على قوة العصبية التي كانت لها من عددها

والسبب في ذلك كما قدمناه أن الصبغة الدينية تذهب بالتنافس والتحاسد الذي في أهل العصبية وتفرد الوجهة الى الحق. فاذا حصل لهم الاستبصار في أمرهم لم يقف لهم شيء ، لان الوجهة واحدة والمطلوب متساو (عند جميعهم) ، وهم مستميتون عليه . وأهل الدولة التي هم طالِبُوها و إن كانوا أضعافهم فأغراضهم متباينة بالباطل، وتخاذ لهم لتقية الموت حاصل، فلا يقاومونهم و إن كانوا أكثر منهم بل يغلبون عليهم و يعاجلهم الفناء بما فيهم من الترف والذل كما قدمناه.

وهذا كما وقع للعرب صدر الاسلام في الفتوحات، فكانت جيوش المسلمين بالقادسية واليرموك بضعا وثلاثين الفا في كل معسكر، وجموع فارس مائة وعشرين الفا بالقادسية، وجموع هرقل على ما قاله الواقدي أربعائة ألف، فلم يقف للعرب أحد من الجانبين، وهزموهم وغلبوهم على ما بأيديهم.

واعتبرٌ ذلك أيضا في دولة لمتونة ودولة الموحدين. فقد كان بالمغرب من القبائل كثير

ممن يقاومهم في العدد والعصبية،أو يشف (٥) عليهم،إلا أن الاجتماع الديني ضاعف قوة عصبيتهم بالاستبصار والاستماتة كما قلناه فلم يقف لهم شيء.

واعتبر ذلك اذا حالت صبغة الدين. وفسدت ، كيف ينتقض الأمر ويصير الغلب على نسبة العصبية وحدها دون, زيادة الدين ، فيغلب الدولة من كان تحت يدها من العصائب المكافئة لها أو الزائدة القوة عليها الذين غلبتهم بمضاعفة الدين لقوتها وكانوا أكثر عصبية منها أو أشد بداوة.

واعتبر هذا في الموحدين مع زناتة لما كانت زناتة ابدى في من المصامدة وأشد توحشا، وكان للمصامدة الدعوة الدينية باتباع المهدي، فلبسوا صبغتها وتضاعفت قوة عصبيتهم بها، فغلبوا على زناتة أولا واستتبعوهم، وان كانوا من حيث العصبية والبداوة أشد منهم فلما (حالوا) عن تلك الصبغة الدينية انتقضت عليهم زناتة من كل جانب وغلبوهم على الأمر وانتزعوه منهم. والله غالب على أمره.

## فصل في أن الدعوة الدينية من غير عصبية لا تتم

وهذا لما قدمناه من أن كل أمر تحمل عليه الكافة، فلابد له من العصبية. وفي الحديث الصحيح كما مر: «ما بعث الله نبيا إلا في منعة من قومه». وإذا كان هذا في الأنبياء وهمأولى الناس بخرق العوائد فيا ظنك بغيرهم ألا تخرق له العادة في الغلب بغير عصسة؟

وقد وقع هذا لابن قسي شيخ (المتصوفة) وصاحب كتاب «خلع النعلين» في التصوف؛ ثار بالاندلس داعيا الى الحق وشمّي اصحابه بالمرابطين قبيل دعوة المهدي، فاستتب له الامر قليلا لشغل لمتونة بما دهمهم من امر الموحدين، ولم يكن هناك عصائب ولا قبائل يدفعونه عن شأنه ، فلم يلبث حين استولى الموحدون على المغرب أن أذعن لهم ودخل في دعوتهم، وبايعهم من معقله بحصن أركش (٥) وأمكنهم من ثغره. وكان اول

<sup>(5)</sup> شف : هنا بمعنى زاد. وتستعمل كذلك بمعنى نقص وتحرك.

<sup>(6)</sup> أي أشد بداوة : أفعل تفضيل من فعل بدا بمعنى خرج الى البادية وأقام بها.

<sup>(7)</sup> لم يذكر صاحب معجم البلدان حصن أركش، ولم نعثر على هذا الاسم في المراجع التي بين أيدينا. ولعله حصن أركون وهو حصن منيع بالأندلس من اعمال شنتمرية.

داعية لهم بالاندلس، وكانت ثورته تسمى ثورة المرابطين.

ومن هذا الباب احوال الثوار القائمين بتغيير المنكر من العامة والفقهاء. فان كثيرا من المنتحلين للعبادة وسلوك طرق الدين، يذهبون الى القيام على أهل الجور من الامراء داعين الى تغيير المنكر والنهي عنه، والامر بالمعررف رجاء في الثواب عليه من الله فيكثر أتباعهم و (المتلبسون) بهم من الغوغاء والدهماء ويعرضون انفسهم في ذلك للمهالك، واكثرهم يهلكون في تلك السبيل مأزورين (8) غير مأجورين ؛ لان الله سبحانه لم يكتب ذلك عليهم، وانما امر به حيث تكون القدرة عليه. قال عليه الله الموك والدول منكم منكرا فليغيره بيده فان لم يستطع فبلسانه فان لم يستطع فبقلبه». واحوال الملوك والدول راسخة قوية، لا يزحزحها ويهدم بناءها الا المطالبة القوية التي من ورائها عصبية القبائل والعشائر كما قدمناه.

وهكذا كان حال الأنبياء عليهم الصلاة والسلام في دعوتهم الى الله بالعشائر والعصائب، وهم المؤيدون من الله بالكون كله لو شاء، لكنه انما اجرى الامور على مستقر العادة والله حكيم عليم.

فاذا ذهب أحد من الناس هذا المذهب، وكان فيه محقا، قصر به الانفراد عن العصبية فطاح (9) في هوة الهلاك. وأما إن كان من الملبسين بذلك في طلب الرئاسة فأَجدر أن تعوقه العوائق وتنقطع به المهالك؛ لأنه أمر الله لا يتم إلا برضاه وإعانته والاخلاص له والنصيحة للمسلمين، ولا يشك في ذلك مسلم، ولا يرتاب فيه ذو بصيرة.

وأول ابتداء هذه النزعة في الملة ببغداد، حين وقعت فتنة طاهر (١٥) وقتل الامين، وأبطأ المأمون بخراسان عن مقدم العراق، ثم عهد لعلي بن موسى الرضا من آل الحسين، فكشف بنو العباس عن وجه النكير عليه، وتداعوا للقيام وخلع طاعة المأمون والاستبدال منه. وبويع إبراهيم بن المهدي فوقع الهرج (١١) ببغداد، وانطلقت أيدي

<sup>(8)</sup> كذا بالاصل، والاصح: موزورين.

<sup>(9)</sup> طاح : هلك وسقط، وطوحه تطويحا توهه وذهب به هنا وهنا.

<sup>(10)</sup> هو طاهر بن الحسين، خرَج أيام الأمين، وكان قائد جيش المأمون زمن الخلاف بين الأخوين الأمين والمأمون.

<sup>(11)</sup> هرج الناس هرجا : وقعوا في فتنة واختلاط وقتل (قاموس).

المزعرة (12) بها من الشطار (13) والحربية (14) على أهل العافية والصون، وقطعوا السبيل وامتلأت أيديهم من نهاب الناس، وباعوها علانية في الاسواق، واستعدى أهلها الحكام فلم يعدوهم (15) فتوافر (16) أهل الدين والصلاح على منع الفساق وكف عاديتهم. وقام ببغداد رجل يعرف بخالد الدريوش، ودعا الناس الى الامر بالمعروف والنهي عن المنكر فأجابه خلق؛ وقاتل أهل الزعارة فغلبهم وأطلق يده فيهم بالضرب والتنكيل.

ثم قام من بعده رجل آخر من سواد أهل بغداد يعرف بسهل بن سلامة الانصاري، ويكنى أبا حاتم، وعلق مصحفا في عنقه ودعا الى الامر بالمعروف والنهي عن المنكر، والعمل بكتاب الله وسنة نبيه عَيْنِالله فاتبعه كافة الناس من بين شريف ووضيع من بني هاشم فن دونهم، ونزل قصر طاهر، واتخذ الديوان وطاف ببغداد، ومنع كل من أخاف المارة، ومنع الخفارة (١٦) لأولئك الشطار. وقال له خالد (الدريوش): «أنا لا أعيب على السلطان» فقال له سهل: «لكني أقاتل كل من خالف الكتاب والسنة كاثنا من كان» وذلك سنة إحدى ومائتين، وجهز ابراهيم بن المهدي (اليه) العساكر فغلبه وأسره، وأخل أمره سريعا، وذهب ونجا بنفسه.

ثم اقتدى بهذا العمل بعد كثير من الموسوسين، يأخذون أنفسهم بإقامة الحق، ولا يعرفون ما يحتاجون في إقامته من العصبية، ولا يشعرون بمغبة أمرهم ومآل أحوالهم. والذي يحتاج اليه في أمر هؤلاء إما المداواة، إن كانوا من أهل الجنون، وإما التنكيل بالقتل أو الضرب ، إن أحدثوا هرجا ، وإما إذاعة السخرية منهم وعدهم (في) جملة الصقاعين (قا).

<sup>(12)</sup> يقال: في خلقه زعارة أي شراسة وسوء خلق. وزعرة جمع زعر: عامية. مثل أزعر جمعها زعران. تقال للاحداث ذوي الاخلاق السيئة.

<sup>(13)</sup> كانت تطلق كلمة الشطار على طوائف اللصوص والمجرمين. وفي القاموس: شطار جمع شاطر وهو من أعيا أهله خبثا.

<sup>(14)</sup> الحربية : من الحرب (بفتح الراء) وهو نهب مال الانسان وتركه لا شيء له. وفي الحديث «الحارب المشلح» اي الغاصب الناهب الذي يعرى الناس ثيابهم.

<sup>(15)</sup> الاستعداد: طلب النصرة.

<sup>(16)</sup> في لسان العرب : وفر عرضه وفورا : كرم ولم يبتذل. والوفر : المال الكثير الوافر. واستعملت هنا بمعنى : اجتمعوا جماعة وافرة اي كثيرة.

<sup>(17)</sup> أي منع الحياية عنهم.

<sup>(18)</sup> الصقاعين: الكذابين. الشاطر: من أعيا اهله حبثا.

وقد ينتسب بعضهم الى الفاطمي المنتظر إما بأنه هو أو أنّه داع له ، وليس مع ذلك على على من أمر الفاطمي ولا ما هو. وأكثر المنتحلين لمثل هذا تجدهم موسوسين أو مجانين أو ملبسين، يطلبون بمثل هذه (الدعوى) رئاسة امتلأت بها جوانحهم وعجزوا عن التوصل اليها بشيء من أسبابها العادية، فيحسبون أن هذا من الاسباب البالغة بهم الى ما يؤملونه من ذلك، ولا يحسبون ما ينالهم من الهلكة، فيسرع اليهم القتل بما يحدثونه من الفتنة ، وتسوء عاقبة مكرهم.

وقد كان لاول هذه المائة خرج بالسوس رجل من المتصوفة يدعى (التويزري) ، عمد الى مسجد ماسة بساحل البحر هنالك، وزعم أنه الفاطمي المنتظر تلبيسا على العامة هنالك؛ بما ملاً قلوبهم من الحدثان بانتظاره هنالك. وأن من ذلك المسجد يكون أصل دعوته. فتهافتت عليه طوائف من عامة البربر تهافت الفراش. ثم خشي رؤساؤهم اتساع نطاق الفتنة، فدس اليه كبير المصامدة يومئذ عمر السكسيوي من قتله في فراشه.

وكذلك خرج في غارة أيضا لأول هذه المائة رجل يعرف بالعباس، وادعى مثل هذه (الدعوى) ، واتبع نعيقه الأردلون من سفهاء تلك القبائل وأغمارهم (١١٠) ، ورحف الى بادس من أمصارهم فدخلها عنوة ثم قتل لاربعين يوما من ظهور دعوته ومضى في الهالكين الاولين.

وأمثال ذلك كثير، والغلط فيه من الغفلة عن اعتبار العصبية في مثلها. وأما إن كان التلبيس فأحرى ألا يتم له أمر وأن يبوء باثمه وذلك جزاء الظالمين.

### فصل في أن كل دولة لها حصة من المالك والاوطان لا تزيد عليها

والسبب في ذلك ،أن عصابة الدولة ،وقومها القائمين بها الممهدين لها لابد من توزيعهم حصصا على المالك والثغور التي تصير اليهم، ويستولون عليها لحمايتها من العدو وأمضاء أحكام الدولة فيها من جباية وردع وغير ذلك. فإذا توزعت العصائب كلها على الثغور والممالك ، فلا بد من نفاد عددها ؛ وقد بلغت الممالك حينئذ الى حد يكون

<sup>(19)</sup> أغار جمع غمر، بضم الغين : وهو الذي لم يجرب الامور.

ثغرا<sup>(20)</sup> للدولة، وتخا<sup>(12)</sup> لوطنها، ونطاقا لمركز ملكها. فان تكلفت الدولة بعد ذلك زيادة على ما بيدها بتي دون حامية،وكان موضعا لانتهاز الفرصة من العدو والمجاور، ويعود وبال ذلك على الدولة بما يكون فيه من التجاسر وخرق سياج الهيبة.

وما كانت العصابة موفورة، ولم ينفد عددها في توزيع الحصص على الثغور والنواحي، بقي في الدولة قوة على تناول ما رواء الغاية حتى ينفسح نطاقها الى غايته. والعلة الطبيعية في ذلك أن قوة العصبية هي من سائر القوى الطبيعية وكل قوة يصدر عنها فعل من الافعال فشأنها ذلك في فعلها. والدولة في مركزها أشد مما يكون في الطرف والنطاق. وإذا انتهت الى النطاق الذي هو الغاية عجزت وأقصرت عا وراءه شأن الأشعة والأنوار إذا انبعث من المراكز والدوائر المنفسحة على سطح الماء من النقر عليه. ثم إذا أدركها الهرم والضعف فانما تأخذ في التناقص من جهة الأطراف ولا يزال المركز محفوظا الى أن يتأذن الله بانقراض الأمر جملة وهدينئذ يكون انقراض المركز. وإذا غلب على الدولة من مركزها فلا ينفعها بقاء الاطراف والنطاق بل تضمحل لوقتها، فإن غلب على الدولة من مركزها فلا ينفعها بقاء الاطراف والنطاق بل تضمحل لوقتها، فإن المركز كالقلب الذي تنبعث منه الروح، فاذا غلب القلب وملك انهزم جميع الاطراف.

وانظر هذا في الدولة الفارسية؛ كان مركزها المدائن فلما غلب المسلمون على المدائن انقرض أمر فارس أجمع، ولم ينفع يَزْدَجُرْدَ ما بقي بيده من أطراف ممالكه.

وبالعكس من ذلك الدولة الرومية بالشام، لما كان مركزها القسطنطينية وغلبهم المسلمون بالشام تعيزوا الى مركزهم بالقسطنطينية، ولم يضرهم انتزاع الشام من ايديهم فلم يزل ملكهم متصلا بها الى أن تأذن الله بانقراضه.

وانظر أيضا شأن العرب أول الاسلام لما كانت (عصابتهم) موفورة ، كيف غلبوا على ما جاورهم من الشام والعراق ومصر لأسرع وقت، ثم تجاوزوا ذلك الى ما وراءه (من الصين) والسند والحبشة و إفريقية والمغرب ثم الى الاندلس. فلما تفرقوا حصصا على المالك والثغور، ونزلوها حامية، ونفد عددهم في تلك التوزيعات أقصروا عن الفتوحات بعد، وانتهى أمر الاسلام، ولم يتجاوز تلك الحدود...ومنها تراجعت الدولة حتى تأذن الله بانقراضها

<sup>(20)</sup> الثغر: الموضع الذي يخاف منه هجوم العدو.

<sup>(21)</sup> التخم: حد الأرض.

وكذا كان حال الدول من بعد ذلك كل دولة على نسبة القائمين بها في القلة والكثرة،وعند نفاد عددهم بالتوزيع ينقطع لهم الفتح والاستيلاء، سنة الله في خلقه.

# فصل فصل في أن عظم الدولة واتساع نطاقها وطول أمدها على نسبة القائمين بها في القلة والكثرة

والسبب في ذلك أن الملك إنما يكون بالعصبية. واهل العصبية هم الحامية الذين ينزلون بمالك الدولة وأقطارها، وينقسمون عليها، فما كان من الدولة العامة قبيلها وأهل عصابتها، أكثر كانت أقوى وأكثر ممالك وأوطانا،وكان ملكها أوسع لذلك.

واعتبر ذلك بالدولة الاسلامية لما ألف الله كلمة العرب على الاسلام، وكان عدد المسلمين في غزوة تبوك آخر غزوات النبي عليه الله مائة ألف وعشرة آلاف من مضر وقحطان، ما بين فارس وراجل الى من أسلم منهم بعد ذلك الى الوفاة. فلما توجهوا لطلب ما في أيدي الأمم من الملك لم يكن دونه حمى ولا وزر (22) فاستبيح حمى فارس والروم أهل الدولتين العظيمتين في العالم لعهدهم، والترك بالمشرق، والافرنجة والبربر بالمغرب، والقوط بالاندلس. وخطوا من الحجاز الى السوس الاقصى، ومن اليمن الى الترك بأقصى الشمال، واستولوا على الاقاليم السبعة.

ثم انظر بعد ذلك دولة صنهاجة والموحدين مع العبيديين قبلهم ، لما كان قبيل كتامة القائمون بدولة العبيديين أكثر من صنهاجة ومن المصامدة كانت دولتهم أعظم ، فلكوا إفريقية والمغرب والشام ومصر والحجاز. ثم انظر بعد ذلك دولة زناتة لما كان عددهم أقل من المصامدة قصر ملكهم عن ملك الموحدين القصور عددهم عن عدد المصامدة منذ أول أمرهم. ثم اعتبر بعد ذلك حال الدولتين لهذا العهد لزناتة بني مرين وبني عبد الواد ، لما كان عدد بني مرين لأول ملكهم أكثر من بني عبد الواد كانت دولتهم أقوى منها وأوسع نطاقه وكان لهم عليهم الغلب مرة بعد أخرى. يقال عن عدد بني مرين لأول ملكهم كان ثلاثة آلاف وأن (عدد) بني عبد الواد كانوا ألفا ؛ الا أن الدولة بالرفه وكثرة التابع كثرت من أعدادهم.

<sup>(22)</sup> الوزر: المعقل والملجأ والمعتصم (قاموس).

وعلى هذه النسبة في اعداد المتغلبين لاول الملك يكون اتساع الدولة وقوتها. وأما طول أمدها أيضا فعلى تلك النسبة لأن عمر الحادث من قوة مزاجه، ومزاج الدول إنما هو بالعصبية، فاذا كانت العصبية قوية كان المزاج تابعا لها، وكان أمد العمر طويلا، والعصبية إنما هي بكثرة العدد ووفوره كما قلناه.

والسبب الصحيح في ذلك أن النقص إنما يبدو في الدولة من الاطراف، فاذا كانت ممالكها كثيرة كانت أطرافها بعيدة عن مركزها وكثيرة. وكل نقص يقع فلابد له من زمن فتكثر أزمان النقص لكثرة المالك واختصاص كل واحد منها بنقص وزمان فيكون أمدها طويلا.

وانظر ذلك في دولة العرب الاسلامية كيف كان أمدها أطول الدول (23) لا بنو العباس أهل المركز ، ولا بنو أمية (المنتبذون) (24) بالأندلس ، ولم ينقص أمر جميعهم إلا بعد الاربعائة من الهجرة ودولة العبيديين كان أمدها قريبا من مائتين وثمانين سنة ودولة صنهاجة دونهم من لدن تقليد معز الدولة أمر إفريقية لبلكين بن زيري في سنة ثمان وخمسين وثلثاثة الي حين استيلاء الموحدين على القلعة وبجاية سنة سبع وخمسين وخمسين وثلثائة الموحدين لهذا العهد تناهز مائتين وسبعين سنة وهكذا نسب الدول في أعارها على نسبة القائمين بها. «سنة الله التي قد خلت في عباده».

#### فصل في أن الأوطان الكثيرة القبائل والعصائب قل أن تستحكم فيها دولة

والسبب في ذلك اختلاف الآراء والأهواء،وان وراء كل رأي منها وهوى عصبية تمانع دونها؛فيكثر الانتقاض على الدولة والخروج عليها في كل وقت،و إن كانت ذات عصبية؛لان كل عصبية ممن تحت يدها تظن في نفسها منعة وقوة.

وانظر ما وقع من ذلك بافريقية والمغرب منذ أول الاسلام ولهذا العهد، فان ساكن هذه الاوطان من البربر أهل قبائل وعصبيات، فلم يغن فيهم الغلب الاول

<sup>(23)</sup> هكذا ورد في الاصل وربما تكون العبارة هكذا : يتساوى في ذلك بنو العباس أهل المركز وبنو أمية المستبدون بالاندلس الخ : ....

<sup>(24)</sup> وفي نسخة دار الكتاب اللبناني : المستبدون.

\_ الذي كان لابن أبي سرح عليهم وعلى (الفرنجة) \_ شيئا . وعاودوا بعد ذلك الثورة والردة مرة بعد أخرى وعظم الانخان (25) من المسلمين فيهم. ولما استقر الدين عندهم عادوا الى الثورة والخروج والاخذ بدين الخوارج مرات عديدة.

قال ابن أبي زيد: «ارتدت البرابرة بالمغرب اثنتي عشرة مرة ولم تستقر كلمة الاسلام فيهم إلا لعهد ولاية موسى بن نصير فما بعده». وهذا معنى ما ينقل عن عمر رضي الله عنه أن إفريقية مفرقة لقلوب أهلها، إشارة الى ما فيها من كثرة العصائب والقبائل، (الحامل) (26) لهم على عدم الاذعان والانقياد. ولم يكن العراق لذلك العهد بتلك الصفة ولا الشام إنما كانت حاميتها من فارس والروم والكافة دهماء أهل مدن وأمصار. فلما غلبهم المسلمون على الامر وانتزعوه من أيديهم لم يبق فيها ممانع ولا مشاق(27) والبربر قبائلهم بالمغرب أكثر من أن تحصى، وكلهم بادية وأهل عصائب وعشائر. وكلما هلكت قبيلة عادت الاخرى مكانها والى دينها من الخلاف والردة، فطال أمر العرب في تمهيد الدولة بوطن افريقية والمغرب.

وكذلك كان الأمر بالشام لعهد بني إسرائيل كان فيه من قبائل فلسطين وكنعان وبني عيصو وبني مدين وبني لوط (وأدوم والارمن) واليونان والعالقة وأكريكش، والنبط من جانب الجزيرة والموصل ما لا يحصى كثرة وتنوعا في العصبية. فصعب على بني إسرائيل تمهيد دولتهم ورسوخ أمرهم، واضطرب عليهم الملك مرة بعد أخرى. وسرى ذلك الخلاف اليهم فاختلفوا على سلطانهم، وخرجوا عليه ولم يكن لهم ملك موطد سائر أيامهم، الى أن غلبهم الفرس ثم يونان ثم الروم آخر أمرهم عند الجلاء، والله غل أمره.

وبعكس هذا أيضا الاوطان الخالية من العصبيات ، يسهل تمهيد الدولة فيها ، ويكون سلطانها وادعا(28) لقلة الهرج والانتقاض، ولا تحتاج الدولة فيها الى كثير من العصبية كها هو الشأن في مصر والشام لهذا العهد، إذ هي خلو من القبائل والعصبيات كأن لم يكن

<sup>(25)</sup> أثخن في العدو وفي الارض: سار الى العدو واوسعهم قتلا ورد في الآية 67 من سورة الانفال «ماكان لنبي ان يكون له أسرى حتى يثخن في الأرض».

<sup>(26)</sup> وفي نسخة دار الكتاب اللبناني: الحاملة.

<sup>(27)</sup> بمعنى: المخالف وفي آية 4 من سورة الحشر «ذلك بانهم شاقوا الله وروسوله».

<sup>(28)</sup> وفي نسخة (د.ك.ل) وازعا.

الشام معدنا لهم كما قلناه. فملك مصر في غاية الدعة والرسوخ لقلة الخوارج وأهل العصائب، إنما هو سلطان ورعية، ودولتها قائمة بملوك الترك، وعصائبهم يغلبون على الامر واحدا، بعد واحد وينتقل الامر فيهم من منبت الى منبت، والخلافة مساة للعباسي من أعقاب الخلفاء ببغداد.

وكذا شأن الأندلس لهذا العهد، فإن عصبية ابن الأحمر سلطانها لم تكن لاول دولتهم بقوية ، ولا كانت (لها كثرة) (29) إنما (كانوا) أهل بيت من بيوت العرب أهل الدولة الأموية بقوا من ذلك (القل).وذلك أن أهل الأندلس لما انقرضت الدولة العربية منه، وملكهم البربر من لمتونة والموحدين؛ سئموا ملكتهم وثقلت وطأتهم عليهم؛ فأشربت القلوب بغضاءهم (ونكراءهم) ، وأمكن الموحدون السادة في آخر الدولة كثيرا من الحصون للطاغية(٥٥) في سبيل الاستظهار به على شأنهم من تملك الحضرة مراكش. فاجتمع من كان بقي بها من أهل العصبية القديمة،معادن من بيوت العرب، تجافى بهم المنبت عن (الحضارة) والأمصار بعض الشيء، ورسخوا في (الجندية) ( عنه ابن هود وابن الاحمر وابن (مرذنيش) وأمثالهم. فقام ابن هود بالأمر ودعا بدعوة الخلافة العباسية بالمشرق، وحمل الناس على الخروج على الموحدين، فنبذوا اليهم العهد، وأخرجوهم واستقل ابن هود بالأمر بالأندلس. ثم سما ابن الاحمر للامر وخالف ابن هود في دعوته فدعا هو لابن أبي حفص صاحب إفريقية من الموحدين ، وقام بالأمر وتناوله بعصابة قليلة من قرابته كانوا (يسمونهم) الرؤساء ، ولم يحتج لأكثر (منها) لقلة العصائب بالأندلس ، وأنها سلطان ورعية. ثم استظهر بعد ذلك على الطاغية بمن يجيز اليه البحر من اعياص زناتة، فصاروا معه عصبة على المثاغرة<sup>(32)</sup> والرباط. ثم سما لصاحب المغرب من ملوك زناتة أمل في الاستيلاء على الأندلس، فصار اولئك الاعياص عصابة ابن الاحمر على الامتناع منه، الى أن تأثل (33) أمره ورسخ وألفته النفوس، وعجز الناس عن مطالبته (وأورثه) أعقابه لهذا العهد . فلا (تظنن) أنه بغير عصابة فليس كذلك ، وقد كان مبدؤه بعصابة إلا أنها

<sup>(29)</sup> وفي نسخة (د.ك.ل) : ولاكانت كرات، بمعنى متتابعة.

<sup>(30)</sup> كان عرب الاندلس يطلقون لقب الطاغية على ملوك الفرنجة في البرتغال وقشتالة.

<sup>(31)</sup> وفي نسخة (د.ك.ل) العصبية.

<sup>(32)</sup> بمعنى: اقامة العساكر في الثغور.

<sup>(33)</sup> تأثل: تأصل.

قُليلة وعلى قدر الحاجة. فان(وص) لاندلس لقلة العصائب والقبائل فيه يغني عن كثرة العصبية في التغلب عليهم. والله غني عن العالمين.

#### فصــل في أن من طبيعة الملك الانفراد بالمجد والتوغل في الترف و إيثار الدعة والسكون

أما الانفراد بالمجد فلأن الملك كما قدمناه انما هو بالعصبية، والعصبية متألفة من (عصبيات) كثيرة ، تكون واحدة منها أقوى من (الأخر) كلها فتغلبها وتستولي عليها حتى تصيرها جميعا في ضمنها، وبذلك يكون الاجتماع والغلب على الناس والدول. وسره أن العصبية العامة للقبيل هي مثل المزاج للمتكون، والمزاج أنما يكون عن العناصر، وقد تبين في موضعه أن العناصر اذا اجتمعت متكافئة فلا يقع منها مزاج أصلا، بل لابد أن يكون واحد منها غالبا على الآخر، وبغلبته عليها يقع الامتزاج. وكذلك العصبيات لابد ان تكون واحدة منها هي الغالبة على الكل، حتى تجمعها وتؤلفها وتصيرها عصبية واحدة شاملة لجميع العصائب وهي موجودة في ضمنها. وتلك العصبية الكبرى إنما تكون لقوم أهل بيت ورياسة فيهم ولابد أن يكون واحد منهم رئيسا لهم غالبا عليهم، فيتعين رئيسا للعصبيات كلها لغلب منبته لجميعها. واذا تعين له ذلك ومن الطبيعة الحيوانية خلق الكبر والأنفة، فيأنف حينئذ من المساهمة والمشاركة في استتباعهم والتحكم فيهم، ويجيء خلق التأله الذي في طباع البشر مع ما تقتضيه السياسة من انفراد الحاكم لفساد الكل باختلاف الحكام : «لَوْ كَانَ فِيهِمَا آلِهَةٌ إِلاَّ اللَّهَ لَفَسَدَيًا "(فيجدع) (34) حينئذ أنوف العصبيات، و (يكبح) شكائمهم عن أن يسموا الى مشاركته في التحكم. (يفرع) (عصيهم) عن ذلك ، وينفرد به ما استطاع حثى لا يترك لاحد منهم في الامر ناقة ولا جملا. فينفرد بذلك المجد بكليته ويدفعهم عن مساهمته فيه. وقد يتم ذلك للاول من ملوك الدولة، وقد لا يتم للثاني أو الثالث على قدر ممانعة العصبيات وقوتها. إلا أنه أمر لابد منه في الدول. «سُنَّة الله التي قد خلت فيي عِبَادِهِ» والله تعالى أعلم.

<sup>(34</sup> آية 22 من سورة الانبياء.

<sup>(35)</sup> الجدع: قطع الانف وقطع الاذن.

وأما التوغل في الترف فلأن الأمة إذا تغلبت وملكت ما بأيدي أهل الملك قبلها كثر رياشها ونعمتها فتكثر عوائدهم، يتجاوزون ضرورات العيش وخشونته الى نوافله ورقته وزينته. ويذهبون الى اتباع من قبلهم في عوائدهم واحوالهم، وتصير لتلك النوافل عوائد ضرورية في تحصيلها، وينزعون مع ذلك الى رقة الاحوال في المطاعم والملابس والفرش والآنية، ويتفاخرون في ذلك ويفاخرون فيه غيرهم من الام، في أكل الطيب ولبس الانيق وركوب الفاره (٥٥)، ويناغي خلفهم في ذلك سلفهم الى آخر الدولة. وعلى قدر ملكهم يكون حظهم من ذلك، وترفهم فيه، الى ان يبلغوا من ذلك الغاية التي للدولة أن تبلغها بحسب قوتها وعوائد من قبلها. سنة الله في خلقه.

وأما إيثار الدعة والسكون فلأن الأمة لا يحصل لها الملك الا بالمطالبة. والمطالبة غايتها الغلب والملك، واذا حصلت الغاية انقضى السعي اليها قال الشاعر:

عجبت لسعي الدهر بيني وبينها فلم انقضى ما بيننا سكن الدهر

فإذا حصل الملك أقصروا عن المتاعب التي كانوا يتكلفونها في طلبه وآثروا الراحة والسكون والدعة، ورجعوا الى تحصيل ثمرات الملك من المباني والمساكن والملابس، فيبنون القصور، ويجرون المياه. ويغرسون الرياض، ويستمتعون بأحوال الدنيا، ويؤثرون الراحة على المتاعب، ويتأنقون في أحوال الملابس والمطاعم والآنية والفرش (37) ما استطاعوا، ويألفون ذلك، ويورثونه من بعدهم من أجيالهم. ولا يزال ذلك يتزايد فيهم الى أن يتأذن الله بأمره.

#### فصل

# في أنه إذا استحكمت طبيعة الملك من الأنفراد بالمجد وحصول الترف والدعة المدولة على الهرم

وبيانه من وجوه :

الاول أنها تقتضي الانفراد بالمجدكما قلناه. ومهاكان المجد مشتركا بين العصابة وكان سعيهم له واحدا. كانت هممهم في التغلب على الغير والذب عن الحوزة أسوة في

<sup>(36)</sup> الفاره في الفرس والبرذون والحار : الجيد السير.

<sup>(37)</sup> الفرش بفتح الفاء وسكون الراء: المفروش من متاع البيت، وهو المقصود هنا، والفرش بضم الفاء والراء جمع فراش: ما افترش (لسان العرب).

طموحها وقوة شكائمها، ومرماهم الى العز جميعا، وهم يستطيبون الموت في بناء مجدهم ويؤثرون الهلكة على فساده. واذا انفرد الواحد منهم بالمجد قرع عصبيتهم وكبح من أعنتهم، واستأثر بالاموال دونهم، فتكاسلوا عن (العز) ((38) وفشل ريحهم، ورئموا ((39) المذلة والاستعباد. ثم ربي الجيل الثاني على ذلك، يحسبون ما ينالهم من العطاء أجرا من السلطان لهم على الحاية والمعونة الا يجري في عقولهم سواه، وقل أن يستأجر أحد نفسه على الموت، فيصير ذلك وهنا في الدولة وخضدا من الشوكة، وتقبل به على مناحي الضعف والهرم الفساد العصبية بذهاب البأس من أهلها.

والوجه الثاني أن طبيعة الملك تقتضي الترف كما قدمناه، فتكثر عوائدهم وتزيد نفقاتهم على أعطياتهم، ولا يني دخلهم بخرجهم، فالفقير منهم يهلك، والمترف يستغرق عطاءه بترفه، ثم يزداد ذلك في أجيالهم المتأخرة الى أن يقصر العطاء كله عن الترف وعوائده، وتمسهم الحاجة، وتطالبهم ملوكهم بحصر نفقاتهم في الغزو والحروب، فلا يجدون وليجة (٥٠٠) عنها، فيوقعون بهم العقوبات، و(ينزعون) ما في ايدي الكثير منهم يستأثرون به عليهم، أو يؤثرون به ابناءهم وصنائع دولتهم، فيضعفونهم لذلك عن إقامة أحوالهم، ويضعف صاحب الدولة بضعفهم.

وأيضا إذا كثر الترف في الدولة وصار عطاؤهم مقصرا عن حاجاتهم ونفقاتهم، احتاج صاحب الدولة الذي هو السلطان الى الزيادة في أعطياتهم حتى يسد خللهم (الم) ويزيح عللهم. والجباية مقدارها معلوم، لا يزيد ولا ينقص، وإن زادت بما يستحدث من المكوس فيصير مقدارها بعد الزيادة محدودا. فإذا وزعت الجباية على الاعطيات وقد حدثت فيها الزيادة لكل واحد بما حدث من ترفهم وكثرة نفقاتهم، نقص عدد الحامية حينئذ عاكان قبل زيادة الاعطيات.

ثم يعظم الترف وتكثر مقادير الاعطيات لذلك فينقص عدد الجامية، وثالثا ورابعا الى أن يعود العسكر الى أقل الاعداد، فتضعف الحاية لذلك، وتسقط قوة الدولة

<sup>(38)</sup> وفي نسخة (د.ك.ل) الغزو.

<sup>(39)</sup> يعنى: الفوا.

<sup>(40)</sup> يستعمل ابن خلدون كلمة وليجة بمعنى المنتدح، وهو استعال غير سليم. ومعنى الوليجة البطانة والخاصة ومن يتخذه الانسان معتمدا عليه من غير اهله (قاموس).

<sup>(41)</sup> لعل كلمة خلل هنا محرفة عن خلة وهي الحاجة والخصاصة. والحلل: الوهن في الامر والرقة في الناس (قاموس).

ويتجاسر عليها من يجاورها من الدول أو من هو تحت أيديها من القبائل والعصائب، و(يتأذن) الله فيها بالفناء الذي كتبه على خليقته .

وأيضا فالترف مفسد للخلق بما يحصل في النفس من ألوان الشر والسفسفة وعوائدها كما يأتي في فصل الحضارة فتذهب منهم خلال الخير التي كانت علامة على الملك ودليلا عليه، ويتصفون بما يناقضها من خلال الشر فتكون علامة على الادبار والانقراض بما جعل الله من ذلك في خليقته، وتأخذ الدولة مباديء العطب وتتضعضع أحوالها، وتنزل بها أمراض مزمنة من الهرم الى أن يقضى عليها.

الوجه الثالث: أن طبيعة الملك تقتضي الدعة كما ذكرناه واذا اتخذوا الدعة والراحة مألفا وخلقا صار لهم ذلك طبيعة وجبلة شأن العوائد كلها وإيلافها، فتربي أجيالهم الحادثة في غضارة العيش ومهاد الترف والدعة، وينقلب خلق التوحش، وينسون عوائد البداوة التي كان بها الملك؛ من شدة البأس وتعود الافتراس وركوب البيداء وهداية القفر. فلا تفرق بينهم وبين السوقة من الحضر الافي الثقافة والشارة، فتضعف حايتهم ويذهب بأسهم وتنخضد شوكتهم، ويعود وبال ذلك على الدولة بما تلبس به من ثياب الهرم. ثم لا يزالون يتلونون بعوائد الترف والحضارة والسكون والدعة ورقة الحاشية في جميع أحوالهم وينغمسون فيها وهم في ذلك يبعدون عن البداوة والخشونة، وينسلخون عنها شيئا فينسون خلق البسالة التي كانت بها الحاية والمدافعة، حتى يعودوا عيالا على حامية أخرى إن كانت لهم.

واعتبرُ ذلك في الدول التي أخبارها في الصحف لديك تجد ما قلته لك من ذلك صحيحا من غير ريبة.

وربما يحدث في الدولة اذا طرقها هذا الهرم بالترف والراحة، أن يتخير صاحب الدولة أنصارا وشيعا من غير جلدتهم ممن تعود الخشونة افيتخذهم جندا يكون أصبر على الحرب وأقدر على معاناة الشدائد من الجوع والشظف و يكون ذلك دواء للدولة من الهرم الذي عساه يطرقها حتى يأذن الله فيها بأمره. وهذا كما وقع في دولة الترك بالمشرق فإن غالب جندها الموالي من الترك فيتخير ملوكهم من أولئك الماليك المجلوبين اليهم فرسانا وجندا، فيكونون أجرأ على الحرب وأصبر على الشظف من أبناء (المماليك) الذين كانوا قبلهم وربوا في ماء النعيم والسلطان وظله. وكذلك في دولة الموحدين بإفريقية ، فإن صاحبها كثيرا ما يتخذ أجناده من زناتة والعرب ويستكثر منهم ، ويترك

أهل الدولة المتعودين للترف؛ فتستجد الدولة بذلك عمرا آخر سالما من الهرم. والله وارث الأرض ومن عليها.

#### فصــل في أن الدولة لها أعهار طبيعية كها للاشخاص

اعلم أن العمر الطبيعي للأشخاص على ما زعم الأطباء والمنجمون مائة وعشرون سنة وهي سنو القمر الكبرى عند المنجمين. ويختلف العمر في كل جيل بحسب القرانات، فيزيد عن هذا وينقص منه فتكون أعار بعض أهل القرانات مائة تامة، وبعضهم خمسين أو ثمانين أو سبعين على ما تقتضيه أدلة القرانات عند الناظرين فيها. وأعار (أهل) هذه الملة ما بين الستين الى السبعين كما في الحديث، ولا يزيد على العمر الطبيعي الذي هو مائة وعشرون إلا في الصور النادرة وعلى الأوضاع الغريبة من الفلك كما وقع في شأن نوح عليه السلام، وقليل من قوم عاد وثمود. وأما أعار الدول أيضا. و إن كانت تختلف بحسب القرانات إلا أن الدولة في الغالب لا تعدو أعار ثلاثة اجيال. والجيل هو عمر شخص واحد من العمر الوسط فيكون أربعين الذي هو انتهاء النمو والنشوء الى غايته، قال تعالى : «حَتّى إِذَا بَلَغَ أَشُدّهُ وَبَلَغَ أَرْبَعِينَ سَنَةً» (في فذا قلنا ون عمر الشخص الواحد هو عمر الجيل.

ويؤيده ما ذكرناه في حكمة التيه الذي وقع لبني إسرائيل، وأن المقصود بالأربعين فيه فناء الجيل الأحياء ونشأة جيل آخر لم يعهدوا الذل ولا عرفوه، فدل على اعتبار الاربعين في عمر الجيل الذي هو عمر الشخص الواحد.

و إنما قلنا إن عمر الدولة لا يعدو في الغالب ثلاثة أجيال : لأن الجيل الأول لم يزالوا على خلق البداوة وخشونتها وتوحشها من شظف العيش والبسالة والافتراس والاشتراك في المجد، فلا تزال بذلك سورة العصبية محفوظة فيهم، فحدهم مرهف وجانبهم مرهوب والناس لهم مغلوبون .

والجيل الثاني تحول حالهم بالملك (والرفه) (43) من البداوة الى الحضارة ومن الشظف الى الترف والخصب، ومن الاشتراك في المجد الى انفراد الواحد به،وكسل الباقين عن

<sup>(42)</sup> من آية 15 من سورة الاحقاف.

<sup>(43)</sup> وفي نسخة (د.ك.ل) والترفه.

السعي فيه، ومن عز الاستطالة الى ذل الاستكانة، فتنكسر سورة العصبية بعض الشيء،وتؤنس منهم المهانة والخضوع. ويبقى لهم الكثير من ذلك بما أدركوا الجيل الأول،وباشروا أحوالهم،وشاهدوا من اعتزازهم وسعيهم الى المجد،ومراميهم في المدافعة والحاية، فلا يسعهم ترك ذلك بالكلية وان ذهب منه ما ذهب و يكونون على رجاء من مراجعة الاحوال التي كانت للجيل الأول، أو على ظن من وجودها فيهم.

وأما الجيل الثالث فينسون عهد البداوة والخشونة كأن لم تكن، ويفقدون حلاوة العز والعصبية بما هم فيه من ملكة القهرويبلغ الترف (فيهم) غايته بما تفتقوه (44) من النعيم وغضارة العيش، فيصيرون عيالا على الدولة، ومن جملة النساء والولدان المحتاجين للمدافعة عنهم، وتسقط العصبية بالجملة، وينسون الحاية والمدافعة والمطالبة، ويلبسون على الناس في الشارة والزي وركوب الخيل وحسن الثقافة يموهون بها، وهم في الاكثر أجبن من النسوان على ظهورها. فإذا جاء المطالب لهم لم يقاوموا مدافعنه، في الاكثر أجبن من الدولة حينئذ الى الاستظهار بسواهم من أهل النجدة، ويستكثر بالموالي ويصطنع من يغني عن الدولة بعض الغناء حتى يتأذن الله بانقراضها، فتذهب بالموالي ويصطنع من فهذه كما تراه ثلاثة أجيال، فيها يكون هرم الدولة وتخلفها.

ولذلك كان انقراض الحسب في الجيل الرابع كها مرء في أن المجد والحسب إنما هو في أربعة آباء. وقد أتيناك فيه ببرهان طبيعي كاف ظاهر مبني على ما مهدناه قبل من المقدمات فتأمله فلن يعدو وجه الحق، إن كنت من أهل الانصاف.

وهذه الاجيال الثلاثة (أعمارها) مائة وعشرون سنة على ما مر. ولا تعدو الدول في الغالب هذا العمر بتقريب قبله أو بعده إلا إن عرض لها عارض آخر من فقدان المطالب، فيكون الهرم حاصلا مستوليا والطالب لم (يحضرها)، ولو قد جاء الطالب لم وجد مدافعا «فَإِذَا جَاءً أَجَلُهُمْ لَا يَسْتَأْخِرُونَ سَاعَةً وَلَا يَسْتَقْدِمُونَ».

وهذا العمر للدولة بمثابة عمر الشخص من التزيد الى سن الوقوف، ثم الى سن الرجوع. ولهذا يجري على ألسنة الناس في المشهور أن عمر الدولة مائة سنة وهذا معناه. فاعتبره واتخذ منه قانونا يصحح لك عدد الآباء في عمود النسب الذي تريده، من قبل معرفة السنين الماضية ، إذا كنت قد استربت في (عدتهم) وكانت السنون الماضية منذ أولهم محصلة لديك فعد لكل مائة من السنين ثلاثة من الآباء، فإن نفدت على هذا القياس

<sup>(44)</sup> تفنقوه ـ تفنق : تنعم (قاموس).

مع نفود (45) عددهم فهو صحيح، وإن نقصت عنه بجيل فقد غلط عددهم بزيادة واحد في عمود النسب، وإن زادت بمثله فقد سقط واحد. وكذلك تأخذ عدد السنين من عددهم إذا كان محصلا لديك. فتأمله تجده في الغالب صحيحا. «وَاللّهُ يُقَدِّرُ اللّيْلَ وَالنّهَارَ».

#### فصــل في انتقال الدولة من البداوة الى الحضارة

اعلم أن هذه الاطوار طبيعية للدول. فان الغلب الذي يكون به الملك إنما هو بالعصبية وبما يتبعها من شدة البأس وتعود الافتراس، ولا يكون ذلك غالبا الا مع البداوة، فطور الدولة من أولها بداوة. ثم اذا حصل الملك تبعه الرفه واتساع الاحوال. والحضارة إنما هي تفنن في الترف و إحكام الصنائع المستعملة في وجوهه ومذاهبه من المطابخ والملابس والمباني والفرش والابنية وسائر عوائد المنزل وأحواله، فلكل واحد منها صنائع في استجادته والتأنق فيه تختص به، ويتلو بعضها بعضا، وتتكثر باختلاف ما تنزع اليه النفوس من الشهوات والملاذ والتنعم بأحوال الترف وما تتلون به من العوائد فصار طور الحضارة في الملك يتبع طور البداوة ضرورة لضرورة تبعية الرفه للملك.

وأهل الدول أبدا يقلدون في طور الحضارة وأحوالها للدولة (السالفة) قبلهم. فأحوالهم يشاهدون، ومنهم في الغالب يأخذون، ومثل هذا وقع للعرب لما كان الفتح وملكوا فارس والروم، واستخدموا بناتهم وأبناءهم ولم يكونوا لذلك العهد في شيء من الحضارة. فقد حكي أنه قدم لهم المرقق فكانوا يحسبونه رقاعا، وعثروا على الكافور في خزائن كسرى فاستعملوه في عجينهم ملحا، وامثال ذلك.

فلما استعبدوا أهل الدول قبلهم، واستعملوهم في مهنهم وحاجات منازلهم، واختاروا منهم المهرة في أمثال ذلك، والقومة عليهم أفادوهم علاج ذلك، والقيام على عمله، والتفنن فيه، مع ما حصل لهم من اتساع العيش والتفنن في احواله. فبلغوا الغاية في ذلك، وتطوروا بطور الحضارة والترف في الاحوال، واستجادة المطاعم والمشارب والملابس والمباني والاسلحة والفرش والآنية والغناء وسائر الماعون والخرثي، وكذلك

<sup>(45)</sup> كذا بالاصل في جميع النسخ والاصح: نفاذ عددهم.

أحوالهم في أيام المباهاة والولائم وليالي الأعراس (46) فأتوا من ذلك وراء الغاية.

وانظر ما نقله المسعودي والطبري وغيرهما في إعراس المأمون ببوران بنت الحسن ابن سهل، وما بذل أبوها لحاشية المأمون حين وافاه في خطبتها الى داره بفم الصلح، وركب اليها في السفين، وما أنفق في إملاكها (47) وما نحلها المأمون وأنفق في عرسها تقف من ذلك على العجب. فمنه أن الحسن بن سهل نثر يوم الإملاك في الصنيع الذي حضره حاشية المأمون فنثر على الطبقة الأولى منهم بنادق المسك ملتوتة (48) على الرقاع بالضياع والعقار، مسوغة لمن حصلت في يده يقع لكل واحد منهم ما أداه اليه الاتفاق والبخت، وفرق على الطبقة الثانية بدر (49) الدنانير، في كل بدرة عشرة آلاف، وفرق على الطبقة الثائثة بدر الدراهم كذلك بعد أن أنفق في مقامة (50) المأمون بداره أضعاف ذلك. ومنه أن المأمون أعطاها في مهرها ليلة زفافها ألف حصاة من الياقوت، وأوقد شموع العنبر في كل واحدة مائة من وهو رطل وثلثان (15) بوبسط لها فرشا كان الحصير منها منسوجا بالذهب مكللا بالدر والياقوت. وقال المأمون حين رآه: «قاتل الله أبا نواس، كأنه أبصر هذا حيث يقول في صفة الخمر:

كأن صغرى وكبرى من فواقعها حصباء در على أرض من الذهب

وأعد بدار الطبخ من الحطب لليلة الوليمة نقل مائة وأربعين بغلا مدة عام كامل ثلاث مرات كل يوم. وفني الحطب (ليلتئذ)،وأوقدوا الجريد يصبون عليه الزيت. وأوعز الى النواتية باحضار السفن لاجازة الخواص من الناس بدجلة من بغداد الى قصور

<sup>(46)</sup> اعرس بامرأته إعراسا: دخل بها.

<sup>(47)</sup> الاملاك : النكاح والتزويج. وأملكه امرأة : زوجه إياها ، يقال : شهدنا إملاكه أي حفل زواجه.

<sup>(48)</sup> اللت: الشد والايثاق. والمعنى أن بنادق المسك مشدودة على الرقاع ومثبتة عليها في صورة يتكون منها في كل رقعة جملة تهب من وقعت في يده ضيعة او عقارا من املاك الحسن بن سهل.

<sup>(49)</sup> بدر: جمع بدرة وهي عشرة آلاف درهم.

<sup>(50)</sup> المقامة بالضم: الاقامة.

<sup>(51)</sup> علق الهوريني على كلمة (وثلثان) بقوله : «قوله وثلثان الذي في كتب اللغة أن المن رطل وقيل رطلان ولم يوجد في النسخة التونسية الثلثان اله وفي القاموس : «المن كيل معروف أو ميزان أو رطلان».

الملك بمدينة المأمون لحضور الوليمة، فكانت الحراقات (52) المعدة لذلك ثلاثين الفا. أجازوا الناس فيها أخريات نهارهم. وكثير من هذا وأمثاله. كذلك عرس المأمون بن ذي النون بطليطلة ، نقله ابن بسام في كتاب الذخيرة ، وابن (حيان)، بعد أن كانوا كلهم في الطور الاول من البداوة عاجزين عن ذلك جملة لفقدان أسبابه والقائمين على صنائعه في غضاضتهم (53) وسذاجتهم.

ويذكر أن الحجاج أوّلم في اختتان بعض ولده فاستحضر بعض الدهاقين في اسأله عن ولائم الفرس وقال: «أخبرني بأعظم صنيع شهدته» فقال له: «نعم أيها الأمير شهدت بعض مرازبة كسرى، وقد صنع لأهل فارس صنيعا أحضر فيه صحاف الذهب على أخونة الفضة أربعا على كل واحد، وتحمله أربع وصائف، ويجلس عليه أربعة من الناس، فإذا طعموا أتبعوا أربعتهم المائدة بصحافها ووصائفها». فقال الحجاج: «يا غلام انحر (الجزور) وأطعم الناس. وعلم أنه لا يستقل بهذه الابهة».

ومن هذا الباب أعطية بني أمية وجوائزهم. فإنماكان أكثرها الابل أخذا بمذاهب العرب وبداوتهم. ثم كانت الجوائز في دولة بني العباس والعبيديين من بعدهم ما علمت من أحال المال وتخوت الثياب و إعداد الحيل بمراكبها.

وهكذا كان شأن كتامة مع الأغالبة بإفريقية وبني طغج بمصر، وشأن لمتونة مع ملوك الطوائف بالاندلس والموحدين كذلك، وشأن زناتة مع الموحدين وهلم جرا، تنتقل الحضارة من الدول السالفة الى الدول الخالفة، فانتقلت حضارة الفرس للعرب بني أمية وبني العباس، وانتقلت حضارة بني أمية بالأندلس الى ملوك المغرب من الموحدين وزناتة لهذا العهد، وانتقلت حضارة بني العباس الى الديلم ثم الى الترك السلجوقية ثم الى الترك بمصر والتتر بالعراقين. وعلى قدر عظم الدولة يكون شأنها في الحضارة؛ إذ أمور الحضارة من توابع الترف والترف من توابع الثروة والنعمة، والثروة

<sup>(52)</sup> الحراقات، بالفتح: جمع حراقة: سفينة فيها مرامي ناريرمي بها العدو في البحر. ومنها على ما يظهر نوع كان يستعمل للنزهة في البحار والانهار: وهذا النوع هو المقصود هنا حسب مقتضى السياق.

<sup>(53)</sup> بمعنى: النضارة.

<sup>(54)</sup> جمع دهقان، بضم الدال وكسرها، معرب: يطلق على رئيس القرية والتاجر وصاحب العقارات.

والنعمة من توابع الملك ومقدار ما يستولى عليه أهل الدولة. فعلى نسبة الملك يكون ذلك كله. فاعتبره وتفهمه وتأمله تجده صحيحا في العمران «وَاللَّهُ وَارِثُ الْأَرْضَ وَمَنْ عَلَيْهَا».

#### فصل في أن الترف يزيد الدولة في أولها قوة إلى قوتها

والسبب في ذلك أن القبيل إذا حصل لهم الملك والترف كثر التناسل والولد والعمومية، فكثرت العسابة، واستكثروا أيضا من الموالي والصنائع وربيت أجيالهم في جو ذلك النعيم والرفه (١٠٠٨) دادوا بهم عددا إلى عددهم وقوة إلى قوتهم بسبب كثرة العصائب حينئذ بكثرة العبيد، فإذا ذهب الجيل الأول والثاني وأخذت الدولة في الهرم لم يستقل أولئك الصنائع والموالي بأنفسهم في تأسيس الدولة وتمهيد ملكها؛ لأنهم ليس لهم من الأمر شيء، إنما كانوا عيالا على أهلها ومعونة لها، فإذا ذهب الأصل لم تستقل الفروع بالرسوخ، فتذهب وتتلاشي ولا تبقي الدولة على حالها من القوة.

واعتبر هذا بما وقع في الدولة العربية في الإسلام؛كان عدد العرب كما قلناه لعهد النبوة والحلافة مائة وخمسين ألفا أو ما يقاربها من مضر وقحطان. ولما بلغ الترف مبالغة في الدولة،وتوفر نموهم بتوفر النعمه، واستكثر الحلفاء من الموالي والصنائع بلغ ذلك العدد إلى أضعافه. يقال: إن المعتصم نازل عمورية لما افتتحها في تسعائة ألف. ولا يبعد مثل هذا العدد أن يكون صحيحا إذا اعتبرت حاميتهم في الثغور الدانية والقاصية شرقا وغرباء إلى الجند الحاملين سرير الملك والموالي والمصطنعين. وقال المسعودي: أحصي بنو العباس بن عبدالمطلب خاصة أيام المأمون للإنفاق عليهم فكانوا ثلاثين ألفا بين ذكران و إناث، فانظر مبالغ هذا العدد لأقل من مائتي سنة، واعلم أن سببه الرفه والنعيم الذي حسل للدولة وربي فيه أجيالهم، و إلا فعدد العرب لأول الفتح لم يبلغ هذا ولا قريبا منه. والله الحلاق العليم.

<sup>(55)</sup> رفه: لان عيشه.

#### فصل في أطوار الدولة وكيف يختلف أحوال أهلها في البداوة باختلاف الاطوار

اعلم أن الدولة تنتقل في أطوار مختلفة وحالات متجددة، ويكتسب القائمون بها في كِل طور خلقا من أحوال ذلك الطور لا يكون مثله في الطور الآخر، لأن الخلق تابع بالطبع لمزاج الحال الذي هو فيه. وحالات الدولة وأطوارها لا تعدو في الغالب خمسة.

الطور الاول : طور الظفر وغلب المدافع والاستيلاء على الملك وانتزاعه من أيدي الدولة السالفة قبلها، فيكون صاحب الدولة في هذا الطور أسوة قومه في اكتساب المجد وجباية المال والمدافعة عن الحوزة والحاية، لا ينفرد دونهم بشيء الأن ذلك هو مقتضى العصبية التي وقع بها الغلب وهي لم تزل بعد بحالها.

الطور الثاني: طور الاستبداد على قومه والانفراد دونهم بالملك وكبحهم عن التطاول للمساهمة والمشاركة. ويكون صاحب الدولة في هذا الطور معنيا باصطناع الرجال واتخاذ الموالي والصنائع، والاستكثار من ذلك، لجذع أنوف أهل عصبيته وعشيرته المقاسمين له في نسبة الضاربين في الملك بمثل سهمه، فهو يدافعهم عن الأمر ويصدهم عن موارده ويردهم على أعقابهم أن يخلصوا إليه حتى يُقرّ الأمر في نصابه، ويفرد أهل بيته بما يبني من مجده، فيعاني من مدافعتهم ومغالبتهم مثل ما عاناه الأولون في طلب الأمر أو أشد، لأن الأولين دافعوا الأجانب فكان ظهراؤهم على مدافعتهم أهل العصبية بأجمعهم، وهذا يدافع الأقارب لا يظاهره على مدافعتهم إلا الأقل من الأباعد، فيركب صعبا من الأمر.

الطور الثالث: طور الفراغ والدعة لتحصيل ثمرات الملك مما تنزع طباع البشر إليه من تحصيل المال وتخليد الآثار، وبعد الصيت. فيستفرغ وسعه في الجباية وضبط الدخل والخرج، وإحصاء النفقات والقصد فيها، وتشييد المباني الحافلة والمسانع العظيمة والأمصار المتسعة والهياكل المرتفعة، وإجازة الوفود من أشراف الأمم ووجوه القبائل، والجاه وبث المعروف في أهله، هذا مع التوسعة على صنائعه وحاشيته في أحوالهم بالمال والجاه

واعتراض (56) جنوده و إدرار أرزاقهم و إنصافهم في أعطياتهم لكل هلال ، حتى يظهر أثر ذلك عليهم في ملابسهم (وزيهم) وشكتهم (57 أيام) الزينة ، فيباهي بهم الدول المسالمة ويرهب الدول المحاربة. وهذا الطور آخر أطوار الاستبداد من أصحاب الدولة ، لأنهم في هذه الأطوار كلها مستقلون بآرائهم ، بانون لعزهم ، موضحون الطرق لمن بعدهم.

الطور الرابع: طور القنوع والمسالمة، ويكون صاحب الدولة في هذا قانعا بما بنى أولوه سلما لأنظاره من الملوك وأقتاله، مقلدا للماضين من سلفه، فيتبع آثارهم حذو النعل بالنعل، ويقتني طرقهم بأحسن مناهج الاقتداء، ويرى أن في الخروج عن تقليدهم فساد أمره وأنهم أبصر بما بنوا من مجده.

الطور الخامس: طور الإسراف والتبذير. ويكون صاحب الدولة في هذا الطور متلفا لما جمع أولوه في سبيل الشهوات والملاذ والكرم على بطانتها وفي مجالسهاء واصطناع أخدان السوء وخضراء الدمن (٥٥ وتقليدهم عظيات الأمور التي لا يستقلون بحملها، ولا يعرفون ما يأتون ويذرون منها، مستفسدا لكبار الأولياء من قومه وصنائع سلفه حتى يضطغنوا عليه، ويتخاذلوا عن نصرته مضيعا من جنده بما أنفق من أعطياتهم في شهواته، وحجب عنهم وجه مباشرته وتفقده، فيكون مخربا لما كان سلفه يؤسسون وهادما لما كانوا يبنون، وفي هذا الطور تحصل في الدولة طبيعة الهرم ويستولي عليها المرض المزمن الذي لا تكاد تخلص منه، ولا يكون لها معه برء إلى أن تنقرض كما نبينه في الأحوال التي نسردها، والله خير الوارثين.

#### فـصــل في أن آثار الدولة كلها على نسبة قوتها في أصلها

والسبب في ذلك أن الآثار إنما تحدث عن القوة التي بهاكانت أولا وعلى قدرها يكون الأثر. فمن ذلك مباني الدولة وهياكلها العظيمة، فإنما تكون على نسبة قوة

<sup>(56)</sup> بمعنى العرض. ولا يقال: اعترض القائد الجند بل يقال: عرض الجند، بمعنى دعاهم يمرون أمامه لينظر حالهم.

<sup>· (57)</sup> الشكة : السلاح.

<sup>(58)</sup> بمعنى الجميل في مظهره الوضيع في مخبره، وفي الحديث «إياكم وخضراء الدمن» قالوا: وما خضراء الدمن يا رسول الله قال: «المرأة الحسناء في المنبت السوء».

الدولة في أصلها بلأنها لا تتم إلا بكثرة الفعلة ،واجتماع الأيدي على العمل والتعاون فيه. فإذا كانت الدولة عظيمة فسنيحة الجوانب،كثيرة المالك والرعايا،كان الفعلة كثيرين جدا وحشروا من آفاق الدولة وأقطارها فتم العمل على أعظم هياكله.

ألا ترى إلى مصانع قوم عاد وثمود وما قصه القرآن عنها. وانظر بالمشاهدة إيوان كسرى وما اقتدر فيه الفرس، حتى إنه (اعتزم) الرشيد على هدمه وتخريبه فتكاءد (69) عنه، وشرع فيه ثم أدركه العجز، وقصة استشارته ليحيي بن خالد في شأنه معروفة، فانظر كيف تقتدر دولة على بناء لا تستطيع أخرى على هدمه، مع بون ما بين الهدم والبناء في السهولة، تعرف من ذلك بون ما بين الدولتين. وانظر إلى بلاط الوليد بدمشق، وجامع بني أمية بقرطبة، والقنطرة التي على واديها، وكذلك بناء الحنايا لجلب الماء إلى قرطاجنة في القناة الراكبة عليها، وآثار شرشال بالمغرب، والأهرام بمصر، وكثير من هذه الآثار الماثلة للعيان، تعلم منه اختلاف الدول في القوة والضعف.

واعلم أن تلك الأفعال للأقدمين إنماكانت بالهندام (60) واجتماع الفعلة وكثرة الأيدي عليها، فبذلك شيدت تلك الهياكل والمصانع. ولا تتوهم ما تتوهمه العامة أن ذلك لعظم أجسام الأقدمين عن أجسامنا في أطرافها وأقطارها؛ فليس بين البشر في ذلك كبير بون كما تجد بين الهياكل والآثار، ولقد ولع القصاص بذلك وتغالوا فيه، وسطروا عن عاد وثمود والعالقة (الكنعانيين) في ذلك أخبارا عريقة في الكذب، من أغربها ما يحكون عن عوج بن عناق (60)؛ رجل (من الكنعانيين) الذين قاتلهم بنو إسرائيل في الشام.

زعموا أنه كان لطوله يتناول السمك من البحر، ويشويه إلى الشمس، ويزيدون إلى جهلهم بأحوال البشر الجهل بأحوال الكواكب لما اعتقدوا أن للشمس حرارة و إنها شديدة فيما قرب منها؛ ولا يعلمون أن الحرهو الضوء؛ وأن الضوء فيما قرب من الأرض أكثر؛ لانعكاس الأشعة من سطح الأرض بمقابلة الأضواء، فتتضاعف الحرارة هنا لأجل ذلك، و إذا تجاوزت مطارح الأشعة المنعكسة فلا حرهنالك بل يكون فيه البرد

<sup>(59)</sup> كذا في الأصول والاصح: فتكاءده.

<sup>(60)</sup> بمعنى : التنظيم والاصلاح. وقد يكون ابن خلدون عنى بها نوعا من الآلات الرافعة كما ورد في مكان آخر من كتابه.

<sup>(61)</sup> كذا بالاصول، وفي القاموس في باب الجيم عوج بن عوق بالواو والمشهور على ألسنة الناس عنق بالنون، وهو رجل ولد في منزل آدم فعاش إلى زمن موسى ــ وذكر من عظم خلقه ما لا يصدقه العقل.

حيث مجاري السحب. وأن الشمس في نفسها لا حارة ولا باردة وإنما هي جسم بسيط مضيء لا مزاج له (62). وكذلك عوج بن عناق هو فيا ذكروه من الكنعانيين الذين كانوا فريسة بني إسرائيل عند فتحهم الشام. وأطوال بني اسرائيل وجسمانهم لذلك العهد قريبة من هياكلنا، يشهد لذلك أبواب بيت المقدس، فإنها و إن خربت وجددت لم تزل افظة على أشكالها ومقادير أبوابها، وكيف يكون التفاوت بين عوج وبين أهل عصره بهذا المقدار، و إنما مثار غلطهم في هذا أنهم استعظموا آثار الأم، ولم يفهموا حال الدول في الاجتماع والتعاون، وما يحصل بذلك، وبالهندام من الآثار العظيمة؛ فصرفوه إلى قوة الأجسام وشدتها بعظم هياكلها، وليس الأمركذلك.

وقد زعم المسعودي-ونقله عن الفلاسفة-مزع الا مستند له إلا التحكم؛ وهو أن الطبيعة-التي هي جبلة للأجسام لما برأ الله الخلق-كانت في تمام المرة (60) ونهاية القوة والكمال. وكانت الأعار أطول والأجسام أقوى لكمال تلك الطبيعة؛ فإن طروء الموت إنما هو بانحلال القوى الطبيعية؛ فإذا كانت قوية كانت الأعار أزيد. فكان العالم في أولية نشأته تام الأعار كامل الأجسام، ثم لم يزل يتناقص لنقصان المادة إلى أن بلغ هذه الحال التي هو عليها؛ ثم لا يزال يتناقص إلى وقت الانحلال وانقراض العالم. وهذا رأي لا وجه له إلا التحكم كما تراه؛ وليس له علة طبيعية ولا سبب برهاني. ونحن نشاهد مساكن الأولين وأبوابهم وطرقهم فيما أحدثوه من البنيان والهياكل والديار والمساكن، كديار ثمود المنحوتة في الصلد من الصخر، بيوتا صغارا (وأبوابا) ضيقة. وقد أشار صلى الله عليه وسلم إلى أنها ديارهم، ونهى عن استعال مياههم، وطرح ما عجن أشار صلى الله عليه وسلم إلى أنها ديارهم، ونهى عن استعال مياههم، وطرح ما عجن أشار صلى الله عليه وسلم إلى أنها ديارهم، ونهى عن استعال مياههم، وطرح ما عجن يوسيكم ما أصابهم»، وكذلك أرض عاد ومصر والشام وسائر بقاع الأرض شرقا وغربا، والحق ما قرزناه.

ومن آثار الدول أيضا حالها في العراسة (64) والولائم كما ذكرناه في وليمة بوران وصنيع الحجاج وابن ذي النون، وقد مر ذلك كله.

<sup>(62)</sup> كذا، والذي يقرره العلم الحديث أن الشمس جسم ملتهب وأنها محتفظة بحرارتها والتهابها.

<sup>(63)</sup> بمعنى: القوة. قال تعالى في آيتي 5 و6 من سورة النجم «علمه شديد القوى ذو مرة فاستوى».

<sup>(64)</sup> وفي نسخة: الاعراس.

ومن آثارها أيضا عطايا الدول وأنها تكون على نسبتها. ويظهر ذلك فيها ولو أشرفت على الهرم.فإن الهمم التي لأهل الدولة (تكون) على نسبة قوة ملكهم وغلبهم للناس، والهمم لا تزال مصاحبة لهم إلى انقراض الدولة، واعتبر ذلك بجوائز ابن ذي يزن لوفد قريش، كيف أعطاهم من أرطال الذهب والفضة والاعبد والوصائف عشرا عشرا، ومن كرش (٤٥) العنبر واحدة، وأضعف ذلك بعشرة أمثاله لعبد المطلب، و إنما ملكه يومئذ قرارة اليمن خاصة تحت استبداد فارس، و إنما حمله على ذلك همة نفسه بما كان لقومه التبابعة من الملك في الأرض، والغلب على الأمم في العراقين والهند والمغرب. وكان الصنهاجيون بإفريقية أيضا إذا أجازوا الوفد من أمراء زناتة الوافدين عليهم، فإنما يعطونهم المال أحمالا والكساء تخوتا مملوءة والحملان (٥٥) (جنائب) عديدة، وفي تاريخ ابن الرقيق من ذلك أخبار كثيرة. وكذلك كان عطاء البرامكة وجوائزهم ونفقاتهم ، وكانوا إذا كسبوا معدما فإنما هو (الملك و) الولاية والنعمة آخر الدهر، لا العطاء ونفقاتهم ، وكانوا إذا كسبوا معدما فإنما هو (الملك و) الولاية والنعمة آخر الدهر، لا العطاء الذي يستنفده يوم أو بعض يوم ، وأخبارهم في ذلك كثيرة مسطورة. وهي كلها على نسبة الدول جارية ، هذا جوهر الصقلي الكاتب قائد جيش العبيديين لما ارتحل إلى فتح نصر استعد من القيروان بألف حمل من المال. ولا تنتهي اليوم دولة إلى مثل هذا.

### موارد بيت المال ببغداد أيام المأمون

وكذلك وجد بخط أحمد بن محمد بن عبد الحميد عمل بما يحمل إلى بيت المال ببغداد أيام المأمون من جميع النواحي، نقلته من جراب الدولة:

غلات السواد<sup>(67)</sup>: سبع وعشرون ألف ألف درهم مرتين، وثمانمائة ألف درهم،
 ومن الحلل النجرانية مائتا حلة<sup>(88)</sup>،ومن طين الختم مائتان وأربعون رطلا.

\_ كنكر (69): أحد عشر ألف ألف درهم مرتين، وستمائة ألف درهم.

<sup>(65)</sup> الكرش: وعاء الطيب (قاموس)

<sup>(66)</sup> الحملان : ما يحمل عليه من الدواب في الهبة خاصة (قاموس).

<sup>(67)</sup> كانت العرب تسمي الاخضر أسود لأنه يرى كذلك على بعد. ومنه سواد العراق لخضرة أشجاره وزروعه (المصباح).

<sup>(68)</sup> الحلة: ثوبان من جنس واحد، جمعها حلل.

<sup>(69)</sup> كذا في جميع النسخ، وفي معجم البلدان لياقوت: كنكور بكسر الكافين وسكون النون وفتح الواو.

- \_ كوردجلة: عشرون ألف ألف درهم، وثمانمائة درهم.
- \_ حلوان(٢٥٠): أربعة آلاف ألف درهم مرتين، وتمانمائة ألف درهم.
- \_ الأهواز: خمسة وعشرون ألف درهم مرة، ومن السكر ثلاثون ألف رطل.
- \_ فارس: سبعة وعشرون ألف ألف درهم، ومن ماء الورد ثلاثون ألف قارورة، ومن الزيت الأسود عشرون ألف رطل.
- \_ كرمان: أربعة آلاف ألف درهم مرتين،ومائتا ألف درهم،ومن المتاع اليماني خمسمائة توب، ومن التمر عشرون ألف رطل.
  - \_ مكران: أربعائة ألف درهم مرة.
- \_ السند وما يليه: أحد عشر ألف ألف درهم مرتين، وخمسائة ألف درهم، ومن العود الهندي مائة وخمسون رطلا.
- \_ سجستان: أربعة آلاف ألف درهم مرتين، ومن الثياب المعينة ثلاثمائة ثوب، ومن الفانيد (٢٦) عشر ون رطلا.
- خراسان: ثمانية وعشرون ألف ألف درهم مرتين، ومن نقر الفضة ألفا نقرة (٢٥)،
   ومن البراذين أربعة آلاف، ومن الرقيق ألف رأس، ومن المتاع عشرون ألف ثوب، ومن الإهليلج (٢٥) ثلاثون ألف رطل.
  - \_ جرجان: اثنا عشر ألف ألف درهم مرتين، ومن الإبريسم ألف شقة.
    - \_ قومس: ألف ألف درهم مرتين وخمسائة ألف من نقر الفضة.
- طبرستان والربان ونهاوند: ستة آلاف ألف مرتين وثلاثمائة ألف، ومن الفرش الطبري ستمائة قطعة، ومن الاكسية مائتان، ومن الثياب خمسمائة ثوب، ومن المناديل ثلثمائة، ومن الجامات ثلاثمائة ؟
  - ـ الري: اثنا عشر ألف ألف درهم مرتين، ومن العسل عشرون ألف رطل.
- همدان: أحد عشر ألف ألف درهم مرتين وثلثائة ألف، ومن رب الرمان ألف رطل، ومن العسل اثنا عشر ألف رطل. (ما بين البصرة والكوفة) عشرة آلاف ألف درهم مرتين وسبعائة ألف درهم.

<sup>(70)</sup> حلوان : مقاطعة في العراق غير حلوان مصر، وهي من طرف العراق من الشرق.

<sup>(71)</sup> الفانيد: ضرب من الحلوي.

<sup>(72)</sup> القطعة المذابة من الذهب والفضة.

<sup>(73)</sup> ثمر معروف، واحدته إهليجة.

- \_ ماسبذان والدينار (74): أربعة آلاف ألف درهم مرتين.
- \_ شهرزور: ستة آلاف ألف درهم مرتين وسبعائة ألف درهم.
- \_ الموصل وما إليها: أربعة وعشرون ألف ألف درهم مرتين، ومن العسل الأبيضر عشرون ألف ألف رطل.
  - \_ أذربيجان: أربعة آلاف ألف درهم مرتين.
- الجزيرة وما يليها من أعال الفرات: أربعة وثلاثون ألف الف درهم مرتين، ومن الرقيق ألف رأس، ومن العسل اثنا عشر ألف زق، ومن البزاة (٢٥) عشرة ومن الأكسية عشرون.
- أرمينية: ثلاثة عشر ألف ألف درهم مرتين، ومن القُشط (<sup>76)</sup> المحفور عشرون، ومن الزقم خمسائة وثلاثون رطل، ومن المسايج الشّورِةاهي عشرة آلاف رطل، ومن الصونج عشرة آلاف رطل، ومن البغال مائتان ومن المهرة ثلاثون.
  - \_ قنسرين: أربعائة ألف دينار، ومن الزيت ألف حمل.
    - \_ دمشق: أربعائة ألف دينار وعشرون ألف دينار.
      - \_ الأردن: سبعة وتسعون ألف دينار.
- \_ فلسطين: ثلاثمائة ألف دينار وعشرة آلاف دينار، ومن الزيت ثلثائة ألف رطل.
  - \_ مصر: ألف ألف دينار وتسعائة ألف دينار وعشرون ألف دينار.
    - \_ برقة: ألف ألف درهم مرتين.
  - إفريقية: ثلاثة عشر ألف ألف درهم مرتين، ومن البسط مائة وعشرون.
    - \_ اليمن: ثلثمائة ألف دينار وسبعون ألف دينار سوى المتاع.
      - \_ الحجاز: ثلاثمائة ألف دينار. انتهى.

وأما الأندلس؛ فالذي ذكره الثقات من مؤرخيها أن عبد الرحمان الناصر خلف في بيوت أمواله خمسة آلاف ألف ألف دينار مكررة ثلاث مرات، يكون جملتها بالقناطير

<sup>(74)</sup> علق الهوريني على هذه الكلمة بما يأتي: «قوله والدينار» الظاهر انها الدينور، وفي الترجمة التركية ما سندان وربان اهـ.

<sup>(75)</sup> على الهوريني على هذه الكلمة بما يأتي: «قوله ومن الزاة» الخ في الترجمة التركية: ومن السكر عشرة صناديق اهـ.

<sup>(76)</sup> في نسخة اخرى: البسط، والقسط: عود يتداوى به.

خمسائة ألف قنطار. ورأيت في بعض تواريخ الرشيد أن المحمول إلى بيت المال في أيامه سبعة آلاف قنطار وخمسائة قنطار في كل سنة (٢٦).

فاعتبر ذلك في نسب الدول بعضها من بعض، ولا تنكرن ما ليس بمعهود عندك ولا في عصرك شيء من أمثاله، فتضيق حوصلتك (عن) ملتقط الممكنات. فكثير من الخواص-إذا سمعوا أمثال هذه الأخبار عن الدول السالفة-بادر بالإنكار، وليس ذلك من الصواب، فإن أحوال الوجود والعمران متفاوتة، ومن أدرك منها رتبة سفلي أو وسطى فلا يحصر المدارك كلها فيها. ونحن إذا اعتبرنا ما ينقل لنا عن دولة بني العباس وبني أمية والعبيديين، (قايسنا) الصحيح من ذلك، والذي لا (نشك) فيه بالذي نشاهده من هذه الدول التي هي أقل بالنسبة إليها وجدنا بينها بونا، وهو لما بينها من التفاوت في أصل قوتها وعمران ممالكها. فالآثار كلها جارية على نسبة الأصل في القوة كما قدمناه ولا يسعنا إنكار ذلك عنها؛ إذ كثير من هذه الأحوال في غاية الشهرة والوضوح بل فيها ما يلحق بالمستفيض والمتواتر، وفيها المعاين والمشاهد من آثار البناء وغيره. فخذ من الأحوال المنقولة مراتب الدول في قوتها أو ضعفها وضخامتها أو صغرها. واعتبر ذلك عليك من هذه الحكاية المستظرفة.

وذلك أنه ورد (على) المغرب لعهد السلطان أبي عنان-من ملوك بني مرين-رجل من مشيخة طنجة يعرف بابن بطوطة (78) ، كان رحل منذ عشرين سنة قبلها الى المشرق، وتقلب في بلاد العراق واليمن والهند، وخل مدينة دلي (79) . حاصره ملك الهند والسلطان محمد شاه ، واتصل بملكها لذلك العهد وهو فيروزجوه ، وكان له منه مكان ، واستعمله في خطة القضاء بمذهب المالكية في عمله ، ثم انقلب إلى المغرب واتصل بالسلطان أبي عنان ، وكان يحدث عن شأن رحلته، وما رأى من العجائب بمالك الأرض ، وأكثر ما كان يحدث عن دولة صاحب الهند، ويأتي من أحواله بما يستغربه السامعون ، مثل أن ملك يحدث عن دولة صاحب الهند، ويأتي من أحواله بما يستغربه السامعون ، مثل أن ملك الهند إذا خرج إلى السفر أحصى أهل مدينته من الرجال والنساء والولدان ، وفرض لهم

<sup>(77)</sup> منذ بداية الفصل لم نجده في المحطوط المعتمد إلّا ان الاحصاء الذي ورد فيه هام، فرأينا من الاحسن نقله عن نسخة دار الكتاب.

<sup>(78)</sup> علق الهوريني على هذه الكلمة بقوله: كان ابتداء رحلة ابن بطوطة سنة 725 وانتهاؤها سنة 785 وهي عجيبة ومختصرها نحو 7 كراريس اه.

<sup>(79)</sup> وفي نسخة: دهلي ، والمشهور اليوم دلهي.

رزق ستة أشهر تدفع لهم من عطائه، وأنه عند رجوعه من سفره يدخل في يوم مشهود يبرز فيه الناس كافة إلى صحراء البلد ويطوفون به، وينصب أمامه في ذلك الحفل منجنيقات على الظهر، ترمى بها شكائر الدراهم والدنانير على الناس إلى أن يدخل إيوانه... وأمثال هذه الحكايات، فتناجى الناس في الدولة بتكذيبه. ولقيت (أنا يومئذ) في بعض الأيام وزير السلطان فارس بن وردار البعيد الصيت، ففاوضته في هذا الشأن، وأريته إنكار أخبار ذلك الرجل لما استفاض في الناس من تكذيبه، فقال لي الوزير فارس: إياك أن تستنكر مثل هذا من أحوال الدول بما أنك لم تره، فتكون كابن الوزير الناشيء بالسجن.

وذلك أن وزيرا اعتقله سلطانه، ومكث في السجن سنين ربي فيها ابنه في ذلك المحبس، فلما أدرك وعقل سأل عن (اللحمان التي) كان (يغتذي بها . فإذا) قال أبوه : هذا لحم الغنم (يقول): وما الغنم ؟ فيصفها له أبوه بشياتها ونعوتها، فيقول : يا أبت تراها مثل الفأر، فينكر عليه ويقول : أين الغنم من الفأر. وكذا في لحم البقر والإبل ؛ إذ لم يعاين في محبسه إلا الفأر فحسبها كلها أبناء جنس الفأر. وهذا كثيرا ما يعتري الناس في الأخبار، كما يعتريهم الوسواس في الزيادة عند قصد الإغراب كما قدمناه أول الكتاب. فليرجع الإنسان إلى أصوله، وليكن مهيمنا على نفسه، ومميزا بين طبيعة المكن فليرجع الإنسان إلى أصوله، وليكن مهيمنا على نفسه، ومميزا بين طبيعة المكن والممتنع بصريح عقله ومستقيم فطرته، فما دخل في نطاق الإمكان قبله، وما خرج عنه رفضه، وليس مرادنا الإمكان العقلي المطلق، فإن نطاقه أوسع شيء فلا يفرض حدا بين الواقعات و إنما مرادنا الإمكان بحسب المادة التي للشيء فإذا نظرنا أصل الشيء وجنسه وصنفه ومقدار عظمه وقوته أجرينا الحكم من نسبة ذلك على أحواله، وحكمنا بالامتناع على ما خرج عن نطاقه. «وقل رب زدني علما».

#### فصل في استظهار صاحب الدولة على قومه وأهل عصبيته بالموالي والمصطنعين

اعلم أن صاحب الدولة إنما يتم أمره كما قلناه بقومه، فهم عصابته وظهراؤه على شأنه، وبهم يقارع الخوارج على دولته، ومنهم من يقلد أعمال مملكته ووزارة دولته، وجباية أمواله لأنهم أعوانه على الغلب، وشركاؤه في الأمر، ومساهموه في سائر مهاته. هذا مادام الطور الأول للدولة كما قلناه، فإذا جاء الطور الثاني وظهر الاستبداد عنهم،

والانفراد بالمجد، ودافعهم عنه بالراح وصاروا في حقيقة الأمر من بعض أعدائه، واحتاج في مدافعتهم عن الأمر وصدهم عن المشاركة إلى أولياء آخرين من غير جلدتهم يستظهر بهم عليهم، ويتولاهم دونهم، فيكونون أقرب إليه من سائرهم وأخص به قرباً واصطناعا، وأولى إيثارا وجاها؛ لما أنهم يستميتون دونه في مدافعة قومه عن الأمر الذي كان لهم والرتبة التي ألفوها في مشاركتهم. فيستخلصهم صاحب الدولة حينئذ، ويخصهم بمزيد التكرمة والإيثار، ويقسم لهم مثل ما للكثير من قومه، ويقلدهم جليل الأعمال والولايات من الوزارة والقيادة والجباية وما يختص به لنفسه، وتكون خالصة له دونَ قومه من ألقاب المملكة؛ لأنهم حينئذ أولياؤه الاقربون ونصحاؤه المحلصون. وذلك حينئذ مؤذن باهتضام الدولة وعلامة على المرض المزمن فيها؛ لفساد العصبية التي كان بناء الغلب عليها، ومرض قلوب أهل الدولة حينئذ من الامتهان وعداوة السلطان فيضطغنون عليه، ويتربصون به الدوائر، ويعود وبال ذلك على الدولة، ولا يطمع في برئها من هذا الداء لأن ما مضى يتأكد في الأعقاب إلى أن يذهب رسمها. واعتبر ذلك في دولة بني أمية كيف كانوا إنما يستظهرون في حروبهم وولاية أعالهم برجال العرب؛مثل عمرو بن سعد بن أبي وقاص، وعبيد الله بن زياد بن أبي سفيان، والحجاج ابن يوسف، والمهلب بن أبي صفرة، وخالد بن عبدالله القسري، وابن هبيرة، وموسى بن نصير، وبلال بن أبي بردة بن أبي موسى الأشعري، ونصر بن سيار وأمثالهم من رجالات العرب. وكذا صدر من دولة بني العباس كان الاستظهار فيها أيضا برجالات العرب، فلما صارت الدولة للانفراد بالمجد، وكبح العرب عن التطاول للولايات، وصارت الوزارة للعجم والصنائع من البرامكة وبني سهل بن نوبخت وبني طاهر، ثم بني بويه وموالي الترك مثل بغا ووصيف وأتامش وباكناك وابن طولونّ وأبنائهم، وغير هؤلاء من موالي العجم فتكون الدولة لغير من مهدها والعز لغير من اجتلبه، سنة الله في عباده.

#### فصــل في أحوال الموالي والمصطنعين في الدول

اعلم أن المصطنعين في الدول يتفاوتون في الدولة بتفاوت قديمهم وحديثهم في الالتحام بصاحبها، والسبب في ذلك أن المقصود في العصبية من المدافعة والمغالبة إنما

يتم بالنسب لأجل التناصر في ذوي الأرحام والقربى، والتخاذل في الأجانب والبعداء كما قدمناه. والولاية والمخالطة بالرق أو بالحلف تتنزل منزلة ذلك؛ لأن أمر النسب و إن كان طبيعيا فإنما هو وهمي. والمعنى الذي كان به الالتحام إنما هو العشرة والمدافعة، وطول المارسة، والصحبة بالمربى والرضاع وسائر أحوال الموت والحياة، و إذا حصل الالتحام بذلك جاءت النعرة والتناصر وهذا مشاهد بين الناس. واعتبر مثله في الاصطناع؛ فإنه يحدث بين المصطنع ومن اصطنعه نسبة خاصة من الوصلة تتنزل هذه المنزلة وتؤكد اللحمة، و إن لم يكن نسب فثمرات النسب موجودة. فإذا كانت هذه الولاية بين القبيل وبين أوليائهم قبل حصول الملك لهم، كانت عروقها أوشج، وعقائدها أصح ونسبها أصرح لوجهين:

أحدهما أنهم قبل الملك إسوة في حالهم فلا يتميز النسب عن الولاية إلا عند الأقل منهم فيتنزلون منهم منزلة ذوي قرابتهم وأهل أرحامهم. وإذا اصطنعوهم بعد الملك كانت مرتبة الملك مميزة للسيد عن المولى، ولأهل القرابة عن أهل الولاية والاصطناع، لما تقتضيه أحوال الرياسة والملك من تميز الرتب وتفاوتها، فتتميز حالتهم ويتنزلون منزلة الأجانب، ويكون الالتحام بينهم أضعف والتناصر لذلك أبعد، وذلك أنقص من الاصطناع قبل الملك.

الوجه الثاني: أن الاصطناع قبل الملك يبعد عهده عن أهل الدولة بطول الزمان، ويخفى شأن تلك اللحمة، ويظن بها في الأكثر النسب فيقوى حال العصبية، وأما بعد الملك فيقرب العهد، ويستوي في معرفته الأكثر؛ فتتبين اللحمة وتتميز عن النسب، فتضعف العصبية بالنسبة إلى الولاية التي كانت قبل الدولة. واعتبر ذلك في الدول والرياسات تجده. فكل من كان اصطناعه قبل حصول الرياسة والملك لمصطنعه تجده أشد التحاما به، وأقرب قرابة إليه، ويتنزل منه منزلة أبنائه و إخوانه وذوي رحمه. ومن كان اصطناعه بعد حصول الملك والرياسة لمصطنعه لا يكون له من القرابة واللحمة ما للأولين. وهذا مشاهد بالعيان حتى إن الدولة في آخر عمرها ترجع إلى استعال الأجانب واصطناعهم، ولا يبني لهم مجد كما بناه المصطنعون قبل الدولة، القرب العهد حينئذ بأوليتهم و إشراف الدولة على الانقراض، فيكونون منحطين في مهاوي الضعة. و إنما يحمل صاحب الدولة على اصطناعهم والعدول إليهم عن أوليائها الأقدمين وصنائعها الأولين، ما يعتريهم في أنفسهم من العزة على صاحب الدولة وقلة الخضوع له، ونظره بما ينظره به قبيله وأهل نسبه لتأكد اللحمة منذ العصور المتطاولة الخضوع له، ونظره بما ينظره به قبيله وأهل نسبه لتأكد اللحمة منذ العصور المتطاولة

بالمربى والاتصال بآبائه وسلف قومه، والانتظام مع كبراء أهل بيته؛ فيحصل لهم بذلك دالة عليه واعتزاز، فينافرهم بسببها صاحب الدولة، ويعدل عنهم إلى استعال سواهم؛ ويكون عهد استخلاصهم واصطناعهم قريبا، فلا يبلغون رتب المجد، ويبقون على حالهم من الخارجية، وهكذا شأن الدول في أواخرها. وأكثر ما يطلق اسم الصنائع والأولياء على الأولين، وأما هؤلاء المحدثون فخدم وأعوان، «والله ولي المؤمنين».

## فصل في الدول من حجر السلطان والاستبداد عليه

إذا استقر الملك في نصاب معين ومنبت واحد من القبيل القائمين بالدولة، وانفردوا به و و القبيل القبيل عنه، وتداوله بنوهم واحدا بعد واحد بحسب الترشيح، فربما حدث التغلب على المنصب من وزرائهم وحاشيتهم. وسببه في الأكثر ولاية صبي صغير أو مضعف من أهل المنبت، يترشح للولاية بعهد أبيه أو بترشيح ذويه و خوله، ويؤنس منه العجز عن القيام بالملك، فيقوم به كافله من وزراء أبيه وحاشيته ومواليه أو قبيله، ويوري عنه وي القيام بالملك، فيقوم به كافله من وزراء أبيه وحاشيته ومواليه أو للملك. فيحجب الصبي عن الناس و يعوده اللذات التي يدعوه إليها ترف أحواله يسبمه في مراعيها متى أمكنه، وينسيه النظر في الأمور السلطانية، حتى يستبد عليه، وهو بما عوده يعتقد أن حظ السلطان من الملك إنما هو جلوس السرير و إعطاء الصفقة وخطاب التهويل، والقعود مع النساء خلف الحجاب، وأن الحل والربط والأمر والنهي ومباشرة الأحوال الملوكية، وتفقدها من النظر في الجيش والمال والثغوره إنما هو والنهي ومباشرة الأحوال الملوكية، وتفقدها من بعده. كما و قع لبني بويه والترك وكافور الملك إليه، ويؤثر به عشيرته وأبناءه من بعده. كما و قع لبني بويه والترك وكافور الملك اليه، ويؤثر به عشيرته وأبناءه من بعده. كما و قع لبني بويه والترك وكافور الملك اليه، ويؤثر به عشيرته وأبناءه من بعده. كما و قع لبني بويه والترك وكافور الملك اليه، ويؤثر به عشيرته وأبناءه من بعده. كما و قع لبني بويه والترك وكافور الملك اليه، ويؤثر به عشيرته وأبناءه من بعده. كما و قع لبني بويه والترك وكافور

وقد يتفطن ذلك المحجور المغلّب لشأنه فيحاول على الخروج<sup>(81)</sup> من ربقة الحجر والاستبداد، ويرجع الملك إلى نصابه، ويضرب على أيدي المتغلبين عليه إما بقتل أو برفع عن الرتبة فقط؛ إلا أن ذلك في النادر الأقل؛ لأن الدولة إذا أخذت في تغلب

<sup>(80)</sup> ورّ*ي عنه* : نصره.

<sup>(81)</sup> هكذا في الاصل، وربماكانت (على) زائدة.

الوزراء والأولياء استمر لها ذلك، وقل أن تخرج عنه؛ لأن ذلك إنما يوجد في الأكثر عن أحوال الترف ونشأة أبناء الملك منغمسين في نعيمه، قد نسوا عهد الرجولة وألفوا أخلاق الدايات والاظآر (52) وربوا عليها، فلا ينزعون إلى رياسة، ولا يعرفون استبدادا من تغلب، إنما همهم في القنوع بالأبهة، والتفتن في اللذات وأنواع الترف. وهذا التغلب يكون للموالي والمصطنعين عند استبداد عشير الملك على قومهم وانفرادهم به دونهم، وهو عارض للدولة ضروري كما قدمناه. وهذان مرضان لا برء للدولة منهما إلا في الأقل النادر «والله يؤتي ملكه من يشاء وهو على كل شيء قدير».

#### فصل في أن المتغلبين على السلطان لا يشاركونه في اللقب الخاص بالملك

وذلك أن الملك والسلطان حصل لأوليه مذ أول الدولة بعصبية قومه، وعصبيته التي استبعتهم حتى استحكمت له ولقومه صبغة الملك والغلب وهي لم تزل باقية، وبها انحفظ رسم الدولة وبقاؤها. وهذا المتغلب و إن كان صاحب عصبية من قبيل الملك أو الموالي والصنائع فعصبيته مندرجة في عصبية أهل الملك وتابعة لها، وليس له صبغة في الملك. وهو لا يحاول في استبداده انتزاع الملك ظاهرا، و إنما يحاول انتزاع ثمراته من الأمر والنهي والحل والعقد والإبرام والنقض، يوهم فيها أهل الدولة أنه متصرف عن سلطانه منفذ في ذلك من وراء الحجاب لأحكامه، فهو يتجافى عن سات الملك وشاراته وألقابه جهده و يبعد نفسه عن التهمة بذلك و إن حصل له الاستبداد؛ لأنه مستتر في استبداده ذلك بالحجاب الذي ضربه السلطان وأولوه على أنفسهم من القبيل منذ أول الدولة ومغالط عنه بالنيابة. ولو تعرض لشيء من ذلك لنفسه (غلبه) (علبه) أهل العصبية وقبيل الملك ، وحاولوا الاستئثار به دونه ؛ لأنه لم تستحكم له (غلبه) (عله) على التسلم له والانقياد؛ فيملك لأول وهلة.

<sup>(82)</sup> أظآر جمع ظئر : المرضع، وظئر القصر: ركنه (قاموس).

<sup>(83)</sup> لنفسه، بفتح اللام والنون وكسر الفاء، يقال: نفس عليه الشيء كفرح: لم يره أهلا له (كما في القاموس).

<sup>(84)</sup> في نسخة عليه وهي الأقرب للمعني.

وقد وقع مثل هذا لعبد الرحان بن المنصور بن أبي عامر، حين سما إلى مشاركة هشام وأهل بيته في لقب الخلافة، ولم يقنع بما قنع أبوه وأخوه من الاستبداد بالحل والعقد والمراسم المتتابعة. فطلب من هشام خليفته أن يعهد له بالخلافة فنقم ذلك عليه بنو مروان وسائر قريش؛ وبايعوا لابن عم الخليفة هشام محمد بن عبد الجبار بن الناصر، وخرجوا عليهم. وكان في ذلك خراب دولة العامريين وهلاك المؤيد خليفتهم، والله واستبدل منه سواه من أعياص (85) الدولة إلى آخرها، واختلت مراسم ملكهم. والله خير الوارثين.

#### فصـــل في حقيقة الملك وأصنافه

الملك منصب طبيعي للإنسان؛ لأنا قد بينا أن البشر لا يمكن حياتهم ووجودهم إلا باجتماعهم وتعاونهم على تحصيل قوتهم وضروراتهم. وإذا اجتمعوا دعت الضرورة إلى المعاملة واقتضاء الحاجات، ومد كل واحد منهم يده إلى حاجته يأخذها لما في الطبيعة الحيوانية من الظلم والعدوان بعضهم على بعض، ويمانعه الآخر عنها بمقتضى الطبيعة الخيوانية ومقتضى القوة البشرية في ذلك، فيقع التنازع المفضي إلى المقاتلة، وهي تؤدي إلى الهرج وسفك الدماء وإذهاب النفوس المفضي ذلك إلى انقطاع النوع، وهو مما خصه الباري سبحانه بالمحافظة، واستحال بقاؤهم فوضى دون حاكم يزع بعضهم عن بعض واحتاجوا من أجل ذلك إلى الوزاع، وهو الحاكم عليهم وهو بمقتضى الطبيعة البشرية الملك القاهر المتحكم.

ولا بد في ذلك من العصبية لما قدمناه من أن المطالبات كلها والمدافعات لا تتم إلا بالعصبية. وهذا الملك كما تراه منصب شريف تتوجه نحوه (الطلبات) ويحتاج إلى المدافعات؛ ولا يتم شيء من ذلك إلا بالعصبيات كما مر. والعصبيات متفاوتة، وكل عصبية فلها تحكم وتغلب على من يليها من قومها وعشيرتها. وليس الملك لكل عصبية، و إنما الملك على الحقيقة لمن يستعبد الرعية و يجبي الأموال و يبعث البعوث

<sup>(85)</sup> أعياص جمع عيص : منبت خيار الشجر، ويقال : هو من عيص كريم، أي من أصل كريم (قاموس).

ويحمي الثغور، ولا يكون فوق يده يد قاهرة. وهذ معنى الملك وحقيقته في المشهور. فمن قصرت به عصبيته عن بعضها مثل حاية الثغور أو جباية الأموال أو بعث البعوث فهو ملك ناقص لم تتم حقيقته؛ كما وقع لكثير من ملوك البربر في دولة الأغالبة بالقيروان، ولملوك العجم صدر الدولة العباسية. ومن قصرت به عصبيته أيضا عن الاستعلاء على جميع العصبيات والضرب على سائر الأيدي، وكان فوقه حكم غيره، فهو أيضا ملك ناقص لم تتم حقيقته؛ وهؤلاء مثل أمراء النواحي ورؤساء الجهات الذين تجمعهم دولة واحدة. وكثيرا مايوجد هذا في الدولة المتسعة النطاق، أعني توجد ملوك على قومهم في النواحي القاصية يدينون بطاعة الدولة التي جمعتهم؛ مثل صنهاجة مع العبيديين، وزناتة مع الأمويين تارة والعبيديين أخرى، ومثل ملوك العجم في دولة بني العباس، ومثل أمراء البربر وملوكهم مع (الافرنجة) قبل الاسلام، ومثل ملوك الطوائف من الفرس مع الاسكندر وقومه اليونانيين وكثير من هؤلاء. فاعتبره تجده، والله القاهر فوق عباده.

#### فصــل في أن إرهاف الحد مضر بالملك ومفسد له في الاكثر

اعلم أن مصلحة الرعية في السلطان ليست في ذاته وجسمه؛ من حسن شكله أو ملاحة وجهه أو عظم جثانه أو اتساع (علمه) أو جودة خطه أو ثقوب ذهنه، و إنما مصلحتهم فيه من حيث إضافته إليهم. فإن الملك والسلطان من الأمور الإضافية، وهي نسبة بين منتسبين. فحقيقة السلطان أنه المالك للرعية القائم بأمورهم عليهم، فالسلطان من له رعية والرعية من لها سلطان؛ والصفة التي له من حيث إضافته (اليهم) هي التي تسمى الملكة، وهي كونه يملكهم فإذا كانت هذه الملكة وتوابعها بمكان من الجودة حصل المقصود من السلطان على أتم الوجوه؛ فإنها إن كانت جميلة صالحة كان ذلك ضررا عليهم وإهلاكا هم.

و يعود حسن الملكة إلى الرفق. فإن الملك إذا كان قاهرا باطشا بالعقوبات، منقبا عن عورات الناس، وتعديد ذنوبهم شملهم الخوف والذل ، ولاذوا منه بالكذب والمكر والخديعة فتخلقوا بها وفسدت بصائرهم وأخلاقهم. وربما خذلوه في مواطن الحرب والمدافعات، ففسدت الحماية بفساد النيات. وربما أجمعوا على قتله لذلك فتفسد الدولة ويحرب السياج؛ وإن دام أمره عليهم وقهره فسدت العصبية لما قلناه أولا، وفسد السياج من أصله بالعجز عن الحماية. وإذا كان رفيقا بهم متجاوزا عن سيئاتهم،استناموا إليه ولاذوا به وأشربوا محبته واستماتوا دونه في محاربة أعدائه،فاستقام الأمر من كل جانب.

وأما توابع حسن الملكة فهي النعمة عليهم والمدافعة عنهم؛ فالمدافعة بها تتم حقيقة الملك، وأما النعمة عليهم والإحسان لهم فمن جملة الرفق بهم، والنظر لهم في معاشهم وهي أصل كبير في التحبب إلى الرعية. واعلم أنه قلما تكون ملكة الرفق فيمن يكون يقظا شديد الذكاء من الناس، وأكثر ما يوجد الرفق في الغفل والمتغفل (86)، وأقل مايكون في اليقظ أنه يكلف الرعية فوق (طوقهم) لنفوذ نظره فيما وراء مداركهم واطلاعه على عواقب الأمور في مباديها بألمعيتة فيهلكون. لذلك قال صلى الله عليه وسلم: «سيروا على سير أضعفكم». ومن هذا الباب اشترط الشارع في الحاكم قلة الإفراط في الذكاء. ومأخذه من قصة زياد بن أبي سفيان لما عزله عمر عن العراق وقال: «لم عزلتني يا أمير المؤمنين؟ ألعجز أم لخيانة؟ فقال عمر: «لم أعزلك لواحدة منها؛ ولكني كرهت أن أحمل فضل عقلك على الناس، فأخذ من هذا أن الحاكم لا يكون مفرط الذكاء والكيس مثل زياد بن أبي سفيان، وعمرو بن العاص لما يتبع ذلك من مفرط الذكاء والكيس مثل زياد بن أبي سفيان، وعمرو بن العاص لما يتبع ذلك من التعسف وسوء الملكة، وحمل الوجود على ما ليس في (طبيعته) كما يأتي في آخر هذا الكتاب والله خير المالكين.

وتقرر من هذا أن الكيس والذكاء عيب في صاحب السياسة؛ لأنه إفراط في الفكر، كما أن البلادة إفراط في الجمود. والطرفان مذمومان من كل صفة إنسانية والمحمود هو التوسط؛ كما في الكرم مع التبذير والبخل، وكما في الشجاعة مع الهوج والجبن؛ وغير ذلك من الصفات الإنسانية؛ ولهذا يوصف الشديد الكيس بصفات الشيطان فيقال شيطان ومتشيطن وأمثال ذلك والله يخلق ما يشاء.

<sup>(86)</sup> كذا بالاصول. ولعلها محرفة عن : المغفل.

#### فصــل في معنى الخلافة والإمامة

لما كانت حقيقة الملك أنه الاجتماع الضروري للبشر، ومقتضاه التغلب والقهر اللذان هما من آثار الغضب والحيوانية، كانت أحكام صاحبه في الغالب جائرة عن الحق، مجحفة بمن تحت يده من الخلق في أحوال دنياهم، لحمله إياهم في الغالب على ما ليس في طوقهم من أغراضه وشهواته. ويختلف ذلك باختلاف المقاصد من الخلف والسلف منهم؛ فتعسر طاعته لذلك، وتجيء العصبية المفضية إلى الهرج والقتل، فوجب أن يرجع في ذلك إلى قوانين سياسية مفروضة يسلمها الكافة وينقادون إلى أحكامها كهاكان ذلك للفرس وغيرهم من الأمم. و إذا خلت الدولة من وينقادون إلى أحكامها كهاكان ذلك للفرس وغيرهم من الأمم. و إذا خلت الدولة من مثل هذه السياسة لم يستتب أمرها، ولا يتم استيلاؤها. «سنة الله في الذين خلوا من قبل».

فإذا كانت هذه القوانين مفروضة من العقلاء وأكابر الدولة وبصرائها كانت سياسة عقلية. وإذا كانت مفروضة من الله بشارع يقررها ويشرّعها كانت سياسة دينية المنافعة في الحياة الدنيا والآخرة. وذلك أن الحلق ليس المقصود بهم دنياهم فقط فإنها كلها عبث وباطل إذ غايتها الموت والفناء؛ والله يقول: «أفحسبتم أنما خلقناكم عبثا» فالمقصود بهم إنما هو دينهم المفضي بهم إلى السعادة في آخرتهم. «صراط (٢٥٠) الله الذي له ما في السموات وما في الأرض». فجاءت الشرائع بحملهم على ذلك في جميع أحوالهم من عبادة ومعاملة؛ حتى في الملك الذي هو طبيعي للاجتماع الانساني فأجرته على (منهج) الدين ليكون الكل محوطا بنظر الشارع.

فماكان منه بمقتضى القهر والتغلب و إهمال القوة الغضبية في مرعاها فجور وعدوان ومذموم عنده؛كما هو (في) مقتضى الحكمة السياسية. وماكان منه بمقتضى السياسة وأحكامها (من غير نظر الشرع) فمذموم أيضا لأنه نظر بغير نور الله: «ومن لم يجعل الله له نورا فما له من نور». لأن الشارع أعلم بمصالح الكافة فيما هو مغيب عنهم من أمور

<sup>(87)</sup> صراط: بدل من (صراط) في آخر الآية السابقة: «وانك لتهدي الى صراط مستقيم». والبدل يتبع المبدل منه: وقد تبعه (هنا) في الجر.

آخرتهم وأعمال البشركلها عائدة عليهم في معادهم من ملك أو غيره قال صلى الله عليه وسلم: «إنما هي أعمالكم ترد عليكم».

وأحكام السياسة إنما تطلع على مصالح الدنيا فقط. «يعلمون ظاهرا من الحياة الدنيا» ومقصود الشارع بالناس صلاح آخرتهم فوجب بمقتضى الشرائع حمل الكافة على الأحكام الشرعية في أحوال دنياهم وآخرتهم. وكان هذا الحكم لأهل الشريعة وهم الخلفاء.

فقد تبين لك من ذلك معنى الخلافة، وأن الملك الطبيعيّ هو حمل الكافة على مقتضى النظر العقلي في مقتضى الغرض والشهوة، والسياسيّ هو حمل الكافة على مقتضى النظر العقلي في جلب المصالح الدنيوية ودفع المضار، والخلافة هي حمل الكافة على مقتضى النظر الشرعي في مصالحهم الأخروية والدنيوية الراجعة إليها، إذ أحوال الدنيا ترجع كلها عند الشارع إلى اعتبارها بمصالح الآخرة، فهي في الحقيقة (نيابة) عن صاحب الشرع في حراسة الدين وسياسة الدنيا به. فافهم ذلك واعتبره فيا نورده عليك من بعد. والله الحكيم العليم.

#### فصــل في اختلاف الامة في حكم الخلافة وشروطها

و إذ قد بينا حقيقة هذا المنصب وأنه نيابة عن صاحب الشريعة في حفظ الدين، وسياسة الدنيا به تسمى خلافة و إمامة، والقائم به خليفة و إماما. فأما تسميته إماما فتشبيها بإمام الصلاة في اتباعه والاقتداء به، ولهذا يقال: الإمامة الكبرى، وأما تسميته خليفة فلكونه يخلف النبي في أمته، فيقال: خليفة بإطلاق، وخليفة رسول الله، واختلف في تسميته خليفة الله، فأجازه بعضهم اقتباسا من الخلافة العامة التي للآدميين في قوله تعالى: «إني جاعل في الأرض خليفة» وقوله: «جعلكم خلائف الأرض» ومنع الجمهور منه، لأن معنى الآية ليس عليه، وقد نهى أبو بكر عنه لما دُعي به، وقال: «لست خليفة الله ولكني خليفة رسول الله صلى الله عليه وسلم»؛ ولأن الاستخلاف إنما هو في حق الغائب وأما الحاضر فلا.

ثم إن نصب الإمام واجب قد عرف وجوبه (من) الشرع بإجماع الصحابة والتابعين، لأن أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم عند وفاته بادروا إلى بيعة أبي بكر رضي الله عنه وتسليم النظر إليه في أمورهم. وكذا في كل عصر من بعد ذلك. ولم تترك الناس فوضى في عصر من الأعصار. واستقر ذلك إجهاعا دالا على وجوب نصب الإمام. وقد ذهب بعض الناس إلى أن مدرك وجوبه العقل، وأن الإجهاع الذي وقع فإنما هو قضاء بحكم العقل فيه، قالوا: وإنما وجب بالعقل لضرورة الاجتماع للبشر واستحالة حياتهم ووجودهم منفردين، ومن ضرورة الاجتماع التنازع لازدحام الأغراض. فما لم يكن الحاكم الوازع،أفضى ذلك إلى الهرج المؤذن بهلاك البشر وانقطاعهم؛ مع أن حفظ الحكماء في النبوع من مقاصد الشرع الضرورية، وهذا المعنى بعينه هو الذي لحظه الحكماء في وجوب النبوات في البشر.

وقد نبهنا على فساده،وأن إحدى مقدماته أن الوازع إنما يكون بشرع من الله تسلم له الكافة تسليم إيمان واعتقاد وهو غير مسلم ؛ لأن الوازع قد يكون بسطوة الملك وقهر أهل الشوكة ولو لم يكن شرع كما في أمم المجوس وغيرهم ممن ليس له كتاب،أو لم تبلغه الدعوة . أو نقول يكني في رفع التنازع معرفة كل واحد بتحريم الظلم عليه بحكم العقل ، فادعاؤهم أن ارتفاع (النزاع) إنما يكون بوجود الشرع هناك ، ونصب الإمام هنا غير صحيح ؛ بل كما يكون بنصب الإمام يكون بوجود الرؤساء أهل الشوكة أو بامتناع غير صحيح ؛ بل كما يكون بنصب الإمام يكون بوجود الرؤساء أهل الشوكة أو بامتناع الناس عن التنازع والتظالم فلا (ينتهض) دليلهم العقلي المبني على هذه المقدمة . فدل على أن مدرك وجوبه إنما هو بالشرع وهو الإجاع الذي قدمناه .

وقد شذ بعض الناس فقال بعدم وجوب هذا (المنصب) رأسا لا بالعقل ولا بالشرع؛ منهم الأصم من المعتزلة، وبعض الخوارج وغيرهم. والواجب عند هؤلاء إنما هو إمضاء أحكام الشرع. فإذا تواطأت الأمة على العدل وتنفيذ أحكام الله تعالى لم يحتج إلى إمام ولا يجب نصبه، وهؤلاء محجوجون بالاجاع. والذي حملهم على هذا المذهب إنما هو الفرار عن الملك ومذاهبه من الاستطالة والتغلب والاستمتاع بالدنيا، لما رأوا الشريعة ممتلئة بذم ذلك والنعي على أهله، ومرغبة في رفضه.

واعلم أن الشرع لم يذم الملك لذاته ولا حظر القيام به، و إنما ذم المفاسد الناشئة عنه من القهر والظلم والتمتع باللذات، ولا شك أن في هذه مفاسد محظورة وهي من توابعه؛ كما أثنى على العدل والنصفة و إقامة مراسم الدين والذب عنه، وأوجب بإزائها الثواب وهي كلها من توابع الملك. فإذاً إنما وقع الذم للملك على صفة وحال دون أخرى، ولم يذمه لذاته، ولا طلب تركه؛ كما ذم الشهوة والغضب من المكلفين، وليس

مراده تركها بالكلية لدعاية الضرورة إليها، و إنما المراد تصريفها على مقتضي الحق.

وقد كان لداود وسليان صلوات الله وسلامه عليها الملك الذي لم يكن لغيرهما، وهما من أنبياء الله تعالى وأكرم الخلق عنده. ثم نقول لهم إن هذا الفرار عن الملك بعدم وجوب هذا المنصب (88) لا يغنيكم شيئا، (فإنكم) موافقون على وجوب إقامة أحكام الشريعة، وذلك لا يحصل إلا بالعصبية والشوكة، والعصبية مقتضية بطبعها للملك، فيحصل الملك (ولو) لم ينصب إمام وهو عين ما فررتم عنه.

وإذا تقرر أن هذا (المنصب) واجب (بالاجماع) فهو من فروض الكفاية ، وراجع إلى اختيار أهل الحل والعقد، فيتعين عليهم نصبه وتجب على الخلق جميعا طاعته لقوله تعالى: «أطبعوا الله وأطبعوا الرسول وأولى الأمر منكم».

وأما شروط هذا المنصب فهي أربعة: العلم والعدالة والكفاية وسلامة الحواس والأعضاء ممّا يؤثر في الرأي والعمل، واختلف في شرط خامس وهو النسب القرشي.

فأما اشتراط العلم فظاهر؛ لأنه إنما يكون منقذا لأحكام الله تعالى إذا كان عالما بها، وما لم يعلمها لا يصح تقديمه لها. ولا يكني من العلم إلا أن يكون مجتهدا، لأن التقليد نقص، والإمامة تستدعي الكمال في الأوصاف والأحوال.

وأما العدالة فلأنه منصب ديني، ينظر في سائر المناصب التي هي شرط فيها فكان أولى باشتراطها فيه، ولا خلاف في انتفاء العدالة فيه بفسق الجوارح من ارتكاب المحظورات وأمثالها. وفي انتفائها بالبدع الاعتقادية خلاف.

وأما الكفاية فهو أن يكون جريئا على إقامة الحدود، واقتحام الحروب بصيرا بها، كفيلا بحمل الناس عليها، عارفا بالعصبية وأحوال الدهاء، قويا على معاناة السياسة ليصح له بذلك ما جعل إليه من حاية الدين، وجهاد العدو، وإقامة الأحكام، وسياسة الدنيا، وتدبير المصالح.

وأما سلامة الحواس والأعضاء من النقص والعطلة (١٩٩٠ كالجنون والعمى والصمم والخرص، وما يؤثر فقده من الأعضاء في العمل كفقد اليدين والرجلين والانثيين

<sup>(88)</sup> أي نصب الإمام.

<sup>(89)</sup> ورد في لسان العرب: «وتعطل الرجل: إذا بتي لا عمل له، والاسم العطلة، وفلان ذو عطلة، اذا لم تكن له صنعة يمارسها». واستعملها ابن خلدون هنا على المجاز بمعنى فقد الحواس أو تعطيلها.

فتشترط السلامة منها كلها، لتأثير ذلك في تمام عمله وقيامه بما جعل إليه. و إن كان إنما يشين في المنظر فقط، كفقد إحدى هذه الأعضاء، (فتشترط) السلامة منه شرط كال. ويلحق بفقدان الأعضاء المنع من التصرف وهو ضربان: ضرب يلحق بهذه في اشتراط السلامة منه شرط وجوب، وهو القهر والعجز عن التصرف جملة بالأسر وشبهه؛ وضرب لا يلحق بهذه، وهو الحجر باستيلاء بعض أعوانه عليه من غير عصيان ولا مشاقة، فينتقل النظر في حال هذا المستولي، فإن جرى على حكم الدين والعدل وحميد السياسة جاز إقراره، و إلا استنصر المسلمون بمن يقبض يده عن ذلك ويدفع علته، حتى ينفذ فعل الخليفة.

وأما النسب القرشي فلإجاع الصحابة يوم السقيفة على ذلك. واحتجت قريش على الأنصار لما هموا يومئذ ببيعة سعد بن عبادة وقالوا: «منا أمير ومنكم أمير» بقوله صلى الله عليه وسلم «الأئمة من قريش» وبأن النبي صلى الله عليه وسلم أوصانا بأن نحسن إلى محسنكم ونتجاوز عن مسيئكم، ولوكانت الإمارة فيكم لم تكن الوصية بكم.

فحجوا الأنصار ورجعوا عن قولهم: «منا أمير ومنكم أمير» وعدلوا عماكانوا هموا به من بيعة سعد بن عبادة لذلك.

وثبت أيضا في الصحيح: «لا يزال هذا الأمر في هذا الحي من قريش» وأمثال هذه الأدلة كثيرة .

إلا أنه لما ضعف أمر قريش وتلاشت عصبيتهم بما نالهم من الترف والنعيم، وبما أنفقتهم الدولة في سائر أقطار الأرض عجزوا لذلك عن حمل الخلافة، وتغلبت عليهم الأعاجم وصار الحل والعقد لهم، فاشتبه ذلك على كثير من المحققين، حتى ذهبوا إلى نني اشتراط القرشية وعولوا على ظواهر في ذلك، مثل قوله صلى الله عليه وسلم: «اسمعوا وأطيعوا وإن ولي عليكم عبد حبشي ذو زيبة»، وهذا لا تقوم به حجة في ذلك، فإنه خرج مخرج التمثيل والفرض (في ذلك) للمبالغة في إيجاب السمع والطاعة، ومثل قول عمر «لوكان سالم مولى أبي) حذيقة حيا لوليته»، أو «لما دخلتني فيه الظنة»، وهو أيضا لايفيد ذلك، لما علمت أن مذهب الصحابي ليس بحجة وأيضا فمولى القوم منهم وعصبية الولاء حاصلة لسالم في قريش، وهي الفائدة في اشتراط النسب. ولما استعظم عمر أمر الخلافة ورأى شروطها كأنها مفقودة في ظنه، عدل إلى سالم لتوفر

شروط الخلافة عنده فيه، حتى من (الولاء) المفيد للعصبية كما نذكر، ولم يبق إلا صراحة النسب فرآه غير محتاج إليه وإذ الفائدة في النسب إنما هي العصبية وهي حاصلة من الولاء. وكان ذلك حرصا من عمر على النظر للمسلمين وتقليد أمرهم لمن لا تلحقه به لائمة ولا عليه فيه عهدة.

ومن القائلين بنني اشتراط القرشية القاضي أبو بكر الباقلاني، لما أدرك عليه عصبية قريش من التلاشي والاضمحلال واستبداد ملوك العجم على الخلفاء، فأسقط شرط القرشية، وإن كان موافقا لرأي الخوارج، لما رأى عليه حال الخلفاء لعهده. وبقي الجمهور على القول باشتراطها وصحة الإمامة للقرشي، ولوكان عاجزا عن القيام بامور المسلمين. ويردعليهم سقوط شرط الكفاية التي بها يقوى على أمره؛ لأنه إذا ذهبت المسلمين. ويردعليهم سقوط شرط الكفاية، وإذا وقع الإخلال بشرط الكفاية تطرق ذلك أيضا إلى العلم والدين، وسقط اعتبار شروط هذا المنصب وهو خلاف الإجاع.

ولنتكلم الآن في حكمة اشتراط النسب، ليتحقق به الصواب في هذه المذاهب فنقول: إن الاحكام الشرعية كلها لابد لها من مقاصد وحكم تشتمل عليها وتشرع لأجلها. ونحن إذا بحثنا عن الحكمة في اشتراط النسب القرشي ومقصد الشارع منه، لم نقتصر فيه على التبرك بوصلة النبي صلى الله عليه وسلم، كما هو المشهور، وإن كانت تلك الوصلة موجودة، والتبرك بها حاصلا، لكن التبرك ليس من المقاصد الشرعية كما علمت، فلابد إذن من (مصلحة) في اشتراط النسب هي المقصودة في مشروعيته وإذا سبرنا وقسمنا لم نجدها إلا اعتبار العصبية التي تكون بها الحماية والمطالبة ويرتفع الخلاف والفرقة بوجودها لصاحب المنصب، فتسكن إليه الملة وأهلها وينتظم حبل الألفة فيها.

وذلك أن قريشا كانوا (عصبة) مضر، وأصلهم، وأهل الغلب منهم، وكان لهم على سائر مضر العزة بالكثرة والعصبية والشرف. فكان سائر العرب (يعرفون) لهم ذلك و يستكينون لغلبهم. فلو جعل الأمر في سواهم، لتوقع افتراق الكلمة بمخالفتهم، وعدم انقيادهم، ولا يقدر غيرهم من قبائل مضر أن يردهم عن الخلاف ولا يحملهم على (الكره)، فتفترق الجاعة وتختلف الكلمة. والشارع محذر من ذلك، حريص على اتفاقهم ورفع التنازع والشتات بينهم لتحصل اللحمة والعصبية وتحسن الجاية، بخلاف ما إذا كان الأمر في والشتات بينهم لتحصل اللحمة والعصبية وتحسن الجاية، بخلاف ما إذا كان الأمر في

قريش لأنهم قادرون على سوق الناس بعصا الغلب إلى مايراد منهم فلا يخشى من أحد خلاف عليهم ولا فرقة؛ لأنهم كفيلون حينئذ بدفعها ومنع الناس منها. فاشترط نسبهم القرشي في هذا المنصب،وهم أهل العصبية القوية ليكون أبلغ في انتظام الملة واتفاق (الجماعة)، وإذا انتظمت كلمتهم، انتظمت بانتظامها كلمة مضر أجمع فأذعن لهم سائر العرب وانقادت الأمم سواهم إلى أحكام الملة ووطئت جنودهم قاصية البلاد كما وقع في أيام الفتوحات، واستمر بعدها في الدولتين إلى أن اضمحل أمر الخلافة وتلاشت عصبية العرب. ويعلم ماكان لقريش من الكثرة والتغلب على بطون مضر من مارس أخبار العرب وسيرهم وتفطن لذلك (من) أحوالهم.

وقد ذكر ذلك ابن اسحق في كتاب السير وغيره. فإذا ثبت أن اشتراط القرشية إنما هو لدفع التنازع بما كان لهم من العصبية والغلب، وعلمنا أن الشارع لا يخص الأحكام بجيل ولا عصر ولا أمة، علمنا أن ذلك إنما هو من الكفاية فرددناه إليها، وطردنا العلة المشتملة على المقصود من القرشية، وهي وجود العصبية، فاشترطنا في القائم بأمور المسلمين أن يكون من قوم أولي عصبية قوية غالبة على من معها لعصرها ليستتبعوا من سواهم وتجتمع الكلمة على حسن الحاية. ولا (يعم) ذلك في الاقطار والآفاق كهاكان في القرشية، إذ الدعوة الإسلامية التي كانت لهم كانت عامة، وعصبية العرب كانت وافية بها فغلبوا سائر الأمم و إنما (خص) لهذا العهد كل قطر بمن تكون له فيه العصبية الغالبة.

وإذا نظرت سر الله في الخلافة لم (يَعْدُ) هذا ؛ لأنه سبحانه إنما جعل الخليفة نائبا عنه في القيام بأمور عباده ليحملهم على مصالحهم ، و(يرجعهم) عن مضارهم وهو مخاطب بذلك ولا يخاطب بالأمر (من لا قدرة له) عليه. ألا ترى ما ذكره الإمام ابن الخطيب (٥٠٠) في شأن النساء وأنهن في كثير من الاحكام الشرعية جعلن تبعا للرجال، ولم يدخلن في الخطاب بالوضع، وإنما دخلن عنده بالقياس، وذلك لما لم يكن لهن من الأمرشيء وكان الرجال قوامين عليهن اللهم إلا في العبادات التي كل أحد فيها قائم على نفسه فخطابهن فيها بالوضع لا بالقياس.

ثم إن الوجود شاهد بذلك فإنه لايقوم بأمر أمة أو جيل إلا من غلب عليهم. وقل أن يكون الأمر الشرعي مخالفا للأمر الوجودي. والله تعالى أعلم.

<sup>.</sup> (90) الإمام ابن الخطيب هو الفخر الرازي قاله نصر ا هـ.

#### فصل في مذاهب الشيعة في حكم الامامة

اعلم أن الشيعة لغة هم الصحب والاتباع، ويطلق في عرف الفقهاء والمتكلمين النه من الخلف والسلف على أتباع على وبنيه رضي الله عنهم، ومذهبهم جميعا متفقين عليه أن الإمامة ليست من المصالح العامة التي تفوض إلى نظر الأمة، ويتعين القائم بها بتعيينهم، بل هي ركن الدين وقاعدة الإسلام، ولا يجوز لنبي إغفاله ولا تفويضه إلى الأمة بل يجب عليه تعيين الإمام لهم. ويكون معصوما من الكبائر والصغائر. وأن علياً رضي الله عنه هو الذي عينه صلوات الله عليه بنصوص ينقلونها ويؤولونها على مقتضى مذهبهم، لا يعرفها جهابذة السنة ولا نقلة الشريعة، بل أكثرها موضوع، أو مطعون في طريقه، أو بعيد عن تأويلاتهم الفاسدة.

وتنقسم هذه النصوص عندهم إلى جلي وخني ، فالجلي مثل قوله . «من كنت مولاه فعلي مولاه» ، قالوا: ولم تطرد هذه الولاية إلا في علي ولهذا قال له عمر: «أصبحت مولى كل مؤمن ومؤمنة» . ومنها قوله: «أقضاكم علي» ولا معنى للإمامة إلا القضاء باحكام الله وهو المراد بأولي الأمر الواجبة طاعتهم بقوله: «أطيعوا الله وأطيعوا الرسول وأولي الأمر منكم» ، والمراد الحكم والقضاء ، ولهذا كان حكما في قضية الإمامة يوم السقيفة دون غيره . ومنها قوله: «من يبايعني على روحه وهو وصي وولي هذا الأمر من بعدي» فلم يبايعه إلا على .

ومن الخني عندهم بعث النبي صلى الله عليه وسلم عليا لقراءة سورة براءة في الموسم حين أنزلت، فإنه بعث بها أولا أبا بكر، ثم أوحي إليه ليبلغه رجل منك أو من قومك، فبعث عليّا ليكون القارئ المبلغ. قالوا: وهذا يدل على تقديم علي. وأيضا فلم يعرف أنه قدم أحدا على علي، وأما أبو بكر وعمر فقد قدم عليها في غزاتين (92) أسامة بن زيد مرة وعمرو بن العاص أخرى، وهذه كلها عندهم أدلة شاهدة بتعيين علي للخلافة دون غيره، فمنها ماهو غير معروف ومنها ماهو بعيد عن تأويلهم.

ثم منهم من يرى أن هذه النصوص تدل على تعيين علي وتشخيصه وكذلك تنتقل

<sup>(91)</sup> المتكلمون هم علماء «التوحيد» المسمى بعلم الكلام.

<sup>(92)</sup> كذا بالاصل في جميع النسخ، والاصح: عَزْوَتُينَ مُثْنَى غَزُوة، كما في القاموس.

منه إلى من بعده؛ وهؤلاء هم الامامية، ويتبرأون من الشيخين (حين) لم يقدموا عليا ويبايعوه بمقتضى هذه النصوص ويغمصون (٤٩) في إمامتها، ولا يلتفت إلى نقل القدح فيهما من غلاتهم فهو مردود عندنا وعندهم.

ومنهم من يقول: إن هذه الأدلة إنما اقتضت تعيين علي بالوصف لا بالشخص والناس مقصرون حيث لم يضعوا الوصف موضعه. وهؤلاء هم الزيدية ولا يتبرأون من الشيخين، ولا يغمصون في إمامتها، مع قولهم بأن عليا أفضل منها لكنهم يجوزون إمامة المفضول مع وجود الأفضل.

ثم اختلف هؤلاء الشيعة في مساق الخلافة بعد علي؛ فنهم من ساقها في ولد فاطمة بالنص عليهم واحدا بعد واحد على ما يذكر بعد؛ وهؤلاء يسمون الإمامية نسبة إلى مقالتهم باشتراط معرفة الإمام وتعيينه في الإيمان وهي أصل عندهم. ومنهم من ساقها في ولد فاطمة لكن بالاختيار من الشيوخ، ويشترط أن يكون الإمام منهم عالما زاهدا جوادا شجاعا داعيا إلى إمامته. وهؤلاء هم الزيدية نسبة إلى صاحب المذهب وهو زيد بن علي بن الحسين السبط (٢٩٠). وقد كان يناظر أخاه محمدا الباقر على اشتراط الخروج في الامام، فيلزمه الباقر أن لا يكون أبوهما زيد العابدين إماما لأنه لم يخرج ولا تعرض للخروج. وكان مع ذلك ينعى عليه مذاهب المعتزلة وأخذه إياها عن واصل بن عطاء. ولما ناظر الإمامية زيدا في إمامة الشيخين، ورأوه يقول بإمامتها، ولا يتبرأ منها، وضوه ولم يجعلوه من الأئمة وبذلك سموا رافضة. ومنهم من ساقها بعد علي وابنيه السبطين على اختلافهم في ذلك إلى أخيها محمد بن الحنفية ثم إلى ولده، وهم الكيسانية نسبة إلى كيسان مولاه. وبين هذه الطوائف اختلافات كثيرة تركناها اختصارا.

ومهم طوائف يسمّون الغلاة تجاوزوا حد العقل والإيمان في القول بألوهية هؤلاء الأئمة، إما على أنه بشر اتصف بصفات الألوهية أو أن الإله حل في ذاته البشرية؛وهو قول بالحلول يوافق مذاهب النصارى في عيسى صلوات الله عليه. ولقد حرق علي

<sup>(93)</sup> غمص عليه قوله: كذب عليه كلامه، وعابه عليه. وغمصه: حقره واستصغره، وهذا الفعل يتعدى بنفسه؛ لذلك كان الأولى حذف في.

<sup>(94)</sup> السبط: ولد البنت. ولذلك يطلق اسم السبطين على الحسن والحسين ابني الإمام علي بن ابي طالب (ض) من فاطمة الزهراء (ض) بنت رسول الله (ص) فكل منهما سبط للرسول (ص).

رضي الله عنه بالنار من ذهب فيه إلى ذلك منهم. وسخط (وه) محمد بن الحنفية المحتار بن أبي عبيد لما بلغه مثل ذلك عنه، فصرح (بلعنه) والبراءة منه وكذلك فعل جعفر الصادق بمن بلغه مثل هذا عنه. ومنهم من يقول: إن كمال الإمام لا يكون لغيره فإذا مات انتقلت روحه إلى إمام آخر، ليكون فيه ذلك الكمال وهو قول بالتناسخ.

ومن هؤلاء الغلاة من يقف عند واحد من الأئمة لا يتجاوزه إلى غيره بحسب من يعين لذلك عندهم، وهؤلاء هم الواقفية. فبعضهم يقول هو حي لم يمت إلا أنه غائب عن أعين الناس، ويستشهدون لذلك بقضية الخضر (60). قيل مثل ذلك في علي رضي الله عنه، و أنه في السحاب، والرع. صوته، والبرق سوطه. وقالوا مثله في محمد بن الحنفية، و أنه في جبل رضوى من أرض الحجاز قال شاعرهم كثير:

ألا إن الأئمة من قريش على والثلاثة من بنيه في المنافقة من بنيه في في المنافقة الموت حتى الموت حتى الموت حتى الموت حتى الموت الموت حتى الموت الم

ولاة الحق أربعة سواء هم الأسباط ليس بهم خفاء وسبط غيّببَته كربلاء يقود الجيش يقدمه اللواء برضوى عنده عسل وماء

وقال مثله غلاة الإمامية؛ وخصوصا الاثني عشرية منهم يزعمون أن الثاني عشر من أثمتهم وهو محمد بن الحسن العسكري، ويلقبونه المهدي دخل في سرادب بدارهم بالحلة (٢٠٠٠ وتغيب حين اعتقل مع أمه، وغاب هنالك. وهو يخرج آخر الزمان فيملأ الأرض عدلا؛ يشيرون بذلك إلى الحديث الواقع في كتاب الترمذي في المهدي، وهم إلى الآن ينتظرونه ويسمونه المنتظر لذلك. ويقفون في كل ليلة بعد صلاة المغرب بباب هذا السرداب، وقد (قربوا) مركبا، فيهتفون باسمه ويدعونه للخروج حتى تشتبك النجوم ثم ينفضون ويرجئون الأمر إلى الليلة (القابلة) وهم على ذلك لهذا العهد.

وبعض هؤلاء الواقفية يقول: إن الإمام الذي مات يرجع إلى حياته الدنيا،

<sup>(95)</sup> يتعدى فعل سخط بنفسه، ويتعدى بالحرف «علي» ايضا. والشائع تعديته بعلي، وربما يكون الحرف المذكور قد سقط. وعندئذ يكون الأصل: «وسخط محمد بن الحنفية على المختار».

<sup>(96)</sup> ورد ذكر هذه القصة في القرآن الكريم في الآيات 65-82 من سورة الكهف.

<sup>(97)</sup> المعروف أنه غاب في سامراء (سر من رأى). ومقامه معروف آلى الآن.

ويستشهدون لذلك بما وقع في القرآن الكريم من قصة أهل الكهف، والذي مر على قرية، وقتيل بني إسرائيل حين ضرب بعظام البقرة التي أمروا بذبحها، ومثل ذلك من الحوارق التي وقعت على طريق المعجزة، ولا يصح الاستشهاد بها في غير موضعها. وكان من هؤلاء السيد الحميري؛ ومن شعره في ذلك:

إذا ما المرء شاب له قذال فقد ذهبت بشاشته وأودى فليس بعائد ما فات منه الى يوم تؤوب الناس فيه أدين بأن ذلك دين حق كذاك الله أخبر عن أناس

وعلله المواشط بالخضاب (80) فقم يا صاح نبك على الشباب إلى أحد إلى يوم الإياب الى دنياهمو قبل الحساب وما أنا في النشور بذي ارتياب حيوا من بعد درس في التراب

وقد كفانا مؤونة هؤلاء الغلاة أئمة الشيعة، فإنهم لا يقولون بها ويبطلون احتجاجاتهم عليها.

وأما الكيسانية فساقوا الإمامة من بعد محمد بن الحنفية إلى ابنه أبي هاشم وهؤلاء هم الهاشمية. ثم افترقوا فنهم من ساقها بعده إلى أخيه على ثم إلى ابنه الحسن بن علي ، وآخرون يزعمون أن أبا هاشم لما مات بأرض (الشراة) ، منصرفا من الشام أوصى إلى محمد ابن علي بن عبدالله بن عباس، وأوصى محمد إلى ابنه ابراهيم المعروف بالإمام، وأوصى إبراهيم إلى أخيه عبدالله بن الحارثية الملقب بالسفاح وأوصى هو إلى أخيه عبدالله أبي جعفر الملقب بالمنصور، وانتقلت في ولده بالنص والعهد واحدا بعد واحد إلى آخرهم . وهذا مذهب الهاشمية القائمين بدولة بني العباس، وكان منهم أبو مسلم وسلمان بن كثير وأبو سلمة الحلال وغيرهم من شيعة العباسية. وربما يعضدون ذلك بان حقهم في هذا الأمر يصل إليهم من العباس؛ لأنه كان حيا وقت الوفاة وهو اولى بالوراثة بعصبية العمومة.

وأما الزيدية فساقوا الإمامة على مذهبهم فيها،وأنها باختيار أهل الحل والعقد لا بالنص، فقالوا بإمامة على ثم ابنه الحسن، ثم أخيه الحسين،ثم ابنه على زيد العابدين،ثم

<sup>(98)</sup> القذال : جماع موخر الرأس، والخضاب: صباغ يلون به الشعر وبعض أعضاء الجسم كالاظافر وما شاكل.

ابنه زيد بن علي وهو صاحب هذا المذهب، وخرج بالكوفة داعيا إلى الإمامة فقتل وصلب بالكناسة. وقال الزيدية بإمامة ابنه يحيى من بعده فمضى إلى خراسان وقتل بالجوزجان، بعد أن أوصى إلى محمد بن عبدالله بن حسن بن الحسن السبط، ويقال له النفس الزكية . فخرج بالحجاز وتلقب بالمهدي ، وجاءته عساكر المنصور (فهزم) وقتل وعهد (بالأمر) إلى أخيه إبراهيم . فقام بالبصرة ومعه عيسى بن زيد بن على (فرحف) إليهم المنصور (في) عساكره (أو قواده) فهزم وقتل ابراهيم وعيسى ، وكان جعفر الصادق أخبرهم بذلك كله وهي معدودة في كراماته.

وذهب آخرون منهم إلى أن الإمام بعد محمد بن عبدالله النفس الزكية هو محمد بن القاسم بن علي بن عمر، وعمر هو أخو زيد بن علي. فخرج محمد بن القاسم بالطالقان ، فقبض عليه وسيق إلى المعتصم ، فحبسه ومات في (محبسه) . وقال آخرون من الزيدية: إن الإمام بعد يحيى بن زيد هو أخوه عيسى الذي حضر مع إبراهيم بن عبدالله في قتاله مع المنصور، ونقلوا الإمامة في عقبه و إليه انتسب دعي الزنج كما نذكره في أخبارهم.

وقال آخرون من الزيدية: إن الإمام بعد محمد بن عبدالله أخوه إدريس الذي فر إلى المغرب ومات هنالك وقام بأمره ابنه إدريس بن إدريس، واختط مدينة فاس وكان من بعده عقبه ملوكا بالمغرب إلى أن انقرضوا كما نذكره في أخبارهم.

وبقي أمر الزيدية بعد ذلك غير منتظم، وكان منهم الداعي الذي ملك طبرستان وهو الحسن بن زيد بن محمد بن اسماعيل بن الحسن بن زيد بن علي بن الحسين السبط، وأخوه محمد بن زيد. ثم قام بهذه الدعوة في الديلم الناصر الأطروش منهم، وأسلموا على يده، وهو الحسن بن علي بن الحسن بن علي بن عمر. وعمر أخو زيد بن علي فكانت لبنيه بطبرستان دولة. وتوصل الديلم من نسبهم إلى الملك والاستبداد على الخلفاء ببغداد كما نذكر في أخبارهم.

وأما الإمامية فساقوا الإمامة من علي الوصي (99) إلى ابنه الحسن بالوصية، ثم إلى أخيه الحسين، ثم إلى ابنه علي زين العابدين ثم إلى ابنه محمد الباقر، ثم إلى ابنه جعفر الصادق. ومن هنا افترقوا فرقتين: فرقة ساقوها إلى ولده إسهاعيل ويعرفونه بينهم بالإمام وهم الاسماعيلية ، وفرقة ساقوها إلى ابنه موسى الكاظم وهم الاثنا عشرية ؛ لوقوفهم عند

<sup>(99)</sup> وفي نسخة: الرضى. والمقصود هنا هو أمير المؤمنين الإمام علي بن ابي طالب رضي الله عنه.

الثاني عشر من الأئمة، وقولهم بغيبته إلى آخر الزمان كما مرَّ.

فأما الاساعيلية فقالوا بإمامة إساعيل الإمام بالنص من أبيه جعفر، وفائدة النص عليه عندهم، و إن كان قد مات قبل أبيه إنما هو بقاء الإمامة في عقبه كقصة هرون مع موسى صلوات الله عليها. قالوا: ثم انتقلت الإمامة من أساعيل إلى ابنه محمد المكتوم وهو أول الأئمة المستورين لأن الإمام عندهم قد لا يكون له شوكة فيستتر، ويكون دعاته ظاهرين إقامة للحجة على الخلق، و إذا كانت له شوكة ظهر وأظهر دعوته. قالوا: وبعد محمد الحبيب؛ وهو آخر قالوا: وبعد محمد الحبيب؛ وهو آخر المستورين، وبده ابنه عبيد الله المهدي الذي اظهر دعوته أبو عبدالله الشيعي في المستورين، وبده ابنه عبيد الله المهدي الذي اظهر دعوته أبو عبدالله الشيعي في كامة، (وبايع) الناس على دعوته ، ثم أخرجه من معتقله بسجلماسة وملك القيروان والمغرب، وملك بنوه من بعده مصركا هو معروف في أخبارهم.

ويسمى هؤلاء الإساعيلية الستور، ويسمون أيضا بالباطنية نسبة إلى قولهم بالإمام الباطن أي المستور، ويسمون أيضا الملحدة لما في ضمن مقالتهم من الإلحاد. ولهم مقالات قديمة ومقالات جديدة اليها الحسن بن محمد الصباح في آخر المائة الخامسة، وملك حصونا بالشام والعراق ولم تزل دعوته فيها إلى أن توزعها الهلاك بين ملوك الترك بمصر وملوك التر بالعراق فانقرضت. ومقالة هذا الصباح في دعوته مذكورة في كتاب «الملل والنحل» للشهر ستاني.

وأما الاثنا عشرية فربما خصوا باسم الإمامية عند المتأخرين منهم، فقالوا بإمامة موسى الكاظم بن جعفر الصادق الوفاة أخيه الأكبر إسماعيل الإمام في حياة أيهها جعفر، فنص على إمامة موسى هذا، ثم ابنه على الرضا الذي عهد إليه المأمون، ومات قبله فلم يتم له أمر، ثم ابنه محمد التقي، ثم ابنه على الهادي، ثم ابنه محمد الحسن العسكري، ثم ابنه محمد المهدي المنتظر الذي قدمنا ذكره.

وفي كل واحدة من هذه المقالات للشيعة اختلاف كثير إلا أن هذه أشهر مذاهبهم. ومن أراد استيعابها ومطالعتها فعليه بكتاب «الملل والنحل» لابن حزم (١٥١) والشهر ستاني، وغيرهما ففيها بيان ذلك. والله يضل من يشاء ويهدي من يشاء.

<sup>(100)</sup> وفي نسخة: الصادق. قد تلقب الأسماعلية جعفر بن محمد المكتوم بلقب جده الثاني الإمام جعفر الصادق.

<sup>(101)</sup> كتاب ابن حزم هوكتاب «الفصل في الملل والنحل».

## فصــل في انقلاب الخلافة إلى الملك

اعلم أن الملك غاية طبيعية للعصبية، ليس وقوعه عنها باختيار إنما هو بضرورة الوجود وترتيبه كما قلناه من قبل. وأن الشرائع والديانات وكل أمر يحمل عليه الجمهور فلابد فيه من العصبية؛ إذ المطالبة لا تتم إلا بها كما قدمناه، فالعصبية ضرورية للملة وبوجودها يتم أمر الله منها؛ وفي الصحيح: «ما بعث الله نبيا إلا في منعة من قومه». ثم وجدنا الشارع قد ذم العصبية وندب إلى اطراحها وتركها فقال: «إن الله أذهب عنكم غبية (100) الجاهلية وفخرها بالآباء؛ أنتم بنو آدم وآدم من تراب!»، وقال تعالى: «إن أكرمكم عند الله أتقاكم». ووجدناه أيضا قد ذم الملك وأهله، ونعى على أهله أحوالهم من الاستمتاع بالخلاق (100) والإسراف في غير القصد والتنكب عن صراط الله، و إنما حض على الألفة في الدين وحذر من الخلاف والفرقة.

واعلم أن الدنيا وأحوالها كلها عند الشارع مطية للآخرة، ومن فقد المطية فقد الوصول وليس مراده فها ينهى عنه أو يذمه من أفعال البشر أو يندب إلى تركه إهماله بالكلية ، أو اقتلاعه من أصله وتعطيل القوى التي (نشأ) عليها بالكلية ، إنما قصده تصريفها في أغراض الحق جهد الاستطاعة، حتى تصير المقاصد كلها حقاء وتتحد الوجهة كها قال صلى الله عليه وسلم: «من كانت هجرته إلى الله ورسوله فهجرته إلى المه ورسوله ومن كانت هجرته إلى دنيا يصيبها أو امرأة يتزوجها فهجرته إلى ما هاجر إليه». فلم يذم الغضب وهو يقصد نزعه من الإنسان؛ فإنه لو زالت منه قوة الغضب لفقد منه الانتصار للحق وبطل الجهاد و إعلاء كلمة الله به و إنما يذم الغضب للشيطان وللأغراض الذميمة . فإذا كان الغضب في الله ولله كان ممدوحا وهو من شهائله صلى الله عليه وسلم.

وكذا ذم الشهوات أيضا ليس المراد إبطالها بالكلية، فإن من بطلت شهوته كان نقصا في حقه، و إنما المراد تصريفها فيا أبيح له باشتاله على المصالح؛ ليكون الإنسان عبدا متصرفا طوع الأوامر الإلهية. وكذا العصبية حيث ذمها الشارع وقال: «لن

<sup>(102)</sup> العبية، بضم العين وكسرها وكسر الموحدة مشددة وفتح المثناة التحتية: الكبر والفخر والنخوة الهـ. (قاموس).

<sup>(103)</sup> النصيب الوافر من الخير، والخِلاق بكسر الخاء: ضرب من الطيب أعظم أجزائه الزعفران.

تنفعكم أرحامكم ولا أولادكم» فإنما مراده حيث تكون العصبية على الباطل وأحواله كماكانت في الجاهلية، وأن يكون لأحد فخربها أو حق على أحد؛ لأن ذلك بَحَانُ (١٥٥) من أفعال العقلاء، وغير نافع في الآخرة التي هي دار القرار. فأما إذا كانت العصبية في الحق و إقامة أمر الله فأمر مطلوب، ولو بطل لبطلت الشرائع؛ إذ لا يتم قوامها إلا بالعصبية كما قلناه من قبل. وكذا الملك، لما ذمه الشارع لم يذم منه الغلب بالحق وقهر الكافة على الدين ومراعاة المصالح، وإنما ذمه لما فيه من التغلب بالباطل وتصريف الآدميين طوع الأغراض والشهوات كما قلناه. فلوكان الملك مخلصا في غلبه للناس أنه لله ولحجملهم على عبادة الله وجهاد عدوه لم يكن ذلك مذموما.

وقد قال سليمان صلوات الله عليه: «رب هب لي ملكا لا ينبغي لأحد من بعدي» لما علم من نفسه أنه بمعزل عن الباطل في النبوة والملك.

ولما لتي معاوية عمر بن الخطاب رضي الله عنها عند قدومه إلى الشام، في أبهة الملك وزيه من العديد والعدة استنكر ذلك وقال: «أكسروية يا معاوية ؟» فقال: «يا أمير المؤمنين إنا في ثغر تجاه العدو وبنا إلى مباهاتهم بزينة الحرب والجهاد حاجة». فسكت ولم يحطئه بلا احتج عليه بمقصد من مقاصد الحق والدين فلوكان القصد رفض الملك من أصله لم يقنعه هذا الجواب في تلك الكسروية وانتحالها بل كان يحرض على خروجه عنها بالجملة. وإنما أراد عمر بالكسروية ماكان عليه أهل فارسِ في ملكهم من ارتكاب الباطل والظلم والبغي وسلوك سبله والعفلة عن الله وأجابه معاوية بأن القصد بذلك ليس كسروية فارس وباطلهم وإنما قصده بها وجه الله ، فسكت . وهكذا كان شأن الصحابة في رفض الملك وأحواله ونسيان عوائده حذرا من التباسها بالباطل.

فلما استحضر (<sup>(105)</sup> رسول الله صلى الله عليه وسلم استخلف أبا بكر على الصلاة افد هي أهم أمور الدين، وارتضاه الناس للخلافة وهي حمل الكافة على أحكام الشريعة. ولم يجر للملك ذكر، لما أنه مظنة للباطل ونحلة يومئذ لأهل الكفر وأعداء الدين. فقال بذلك أبو بكر ما شاء الله متبعا سنن صاحبه، وقاتل أهل الردة حتى اجتمع العرب على الإسلام.

<sup>(104)</sup> الصواب أن يقول : مجانة أو مجون أو مجن. (قاموس).

<sup>(105)</sup> الصواب : احتضر والمعنى : حضره الموت.

ثم عهد إلى عمر فاقتنى أثره، وقاتل الأمم فغلبهم، وأذن للعرب في انتزاع ما بأيديهم من الدنيا والملك فغلبوهم عليه وانتزعوه منهم. ثم صارت إلى عثمان بن عفان، ثم إلى علي رضي الله عنهما، والكل متبرئون من الملك (منكبون) عن طرقه .

وأكد ذلك لديهم ماكانوا عليه من غضاضة الإسلام وبداوة العرب، فقد كانوا أبعد الأمم عن أحوال الدنيا وترفها لا من حيث دينهم الذي يدعوهم الى الزهد في النعيم، ولا من حيث بداوتهم ومواطنهم وماكانوا عليه من خشونة العيش وشظفه الذي ألفوه.

فلم تكن أمة من الأمم أسغب عيشا من مضربالماكانوا بالحجاز في أرض غير ذات زرع ولا ضرع. وكانوا ممنوعين من الأرياف وحبوبها لبعدها واختصاصها بمن وليها من ربيعة واليمن، فلم يكونوا يتطاولون إلى خصبها. ولقد كانوا كثيرا ما يأكلون العقارب والخنافس ويفخرون بأكل العلهز وهو وبر الإبل يمهونه (106) بالحجارة في الدم ويطبخونه، وقريبا من هذا كانت حال قريش في مطاعمهم ومساكنهم.

حتى إذا اجتمعت عصبية العرب على الدين بما أكرمهم الله من نبوة محمد صلى الله عليه وسلم، زحفوا إلى أمم فارس والروم وطلبوا ماكتب الله لهم من الأرض بوعد الصدق. فابتزوا ملكهم واستباحوا دنياهم، فزخرت بحار الرفه لديهم حتى كان الفارس الواحد يقسم له في بعض العزوات (ثلاثين) ألفا من الذهب أو نحوها، فاستولوا من ذلك على ما لا يأخذه الحصر. وهم مع ذلك على خشونة عيشهم، فكان عمر يرقع ثوبه بالجلد وكان على يقول: «يا صفراء ويا بيضاء غرى غيري»، وكان أبو موسى يتجاف عن أكل الدجاج الأنه لم يعهدها للعرب لقلتها يومئذ، وكانت (المناخيل) مفقودة عندهم بالجملة، وإنماكانوا يأكلون الحنطة بنخالها. ومكاسبهم مع هذا أتم ماكانت لأحد من أهل العالم.

قال المسعودي: في أيام عثمان اقتنى الصحابة الضياع والمال، فكان له يوم قُتِل عند خازنه - خمسون ومائة ألف دينار وألف ألف درهم. وقيمة ضياعه بوادي القرى وحنين وغيرهما مائة (١٥٥) ألف دينار، وخلف إبلا وخيلا كثيرة. وبلغ الثمن الواحد من

<sup>(106)</sup> بمهونه : يضربونه ضربا شديدا وتأتي يمهو : بمعنى يرق أيضاكها في قولهم : يمهو اللبن يرق. (أقرب الموارد).

<sup>(107)</sup> في نسخة أخرى مائتا ألف.

متروك الزبير بعد وفاته خمسين ألف دينار وخلف ألف فرس وألف أمة. وكانت غلة طلحة من العراق ألف دينار كل يوم، ومن ناحية (الشراة) (108) أكثر من ذلك. وكان على مربط عبدالرحان بن عوف ألف فرس وله ألف بعير وعشرة آلاف من الغنم، وبلغ الربع من متروكه بعد وفاته أربعة وثمانين ألفا، وخلف زيد بن ثابت من الفضة والذهب ماكان يكسر بالفؤوس، غير ما خلف من الأموال والضياع بمائة ألف دينار. وبنى الزبير داره بالبصرة وكذلك بنى بمصر والكوفة والإسكندرية. وكذلك بنى طلحة داره بالكوفة وشيد داره بالمدينة وبناها بالجص والآجر والساج. وبنى سعد بن أبي وقاص داره بالعقيق ورفع سمكها وأوسع فضاءها وجعل على أعلاها شرفات. وبنى المقداد داره بالمدينة وجعلها مجصصة الظاهر والباطن، وخلف يعلى بن منبه (100) خمسين ألف دينار وعقارا وغير ذلك ما قيمته ثلاثمائة ألف درهم «اه. كلام المسعودي.

فكانت مكاسب القوم كما تراه، ولم يكن ذلك منعيا عليهم في دينهم إذ هي أموال حلال لأنها غنائم وفيوء. ولم يكن تصرفهم فيها بإسراف إنماكانوا على قصد في أحوالهم كما قلناه، فلم يكن ذلك بقادح فيهم، وإن كان الاستكثار من الدنيا مذموما فإنما يرجع إلى ما أشرنا إليه من الإسراف والخروج به عن القصد، وإذا كان حالهم قصدا ونفقاتهم في سبل الحق ومذاهبه كان ذلك الاستكثار عونا لهم على طرق الحق واكتساب الدار الآخرة. فلما تدرجت البداوة والغضاضة إلى نهايتها وجاءت طبيعة الملك التي هي مقتضى العصبية كما قلناه، وحصل التغلب والقهركان حكم ذلك الملك عندهم حكم ذلك الرفه والاستكثار من الأموال، فلم يصرفوا ذلك التغلب في باطل عندهم عن مقاصد الديانة ومذاهب الحق.

ولما وقعت الفتنة بين على ومعاوية وهي مقتضى العصبية كان طريقهم فيها الحق والاجتهاد. ولم يكونوا في محاربتهم لغرض دنيوي أو لإيثار باطل أو لاستشعار حقد، كما قد يتوهمه متوهم وينزع إليه ملحد. وإنما اختلف اجتهادهم في الحق،وسفة كل واحد نظر صاحبه باجتهاده في الحق فاقتتلوا عليه، وإن كان المصيب عليا فلم يكن معاوية قائما فيها بقصد الباطل، إنما قصد الحق وأخطأ والكل كانوا في مقاصدهم على حق.

<sup>(108)</sup> وفي نسخة (د.ك.ل.): السراة.

<sup>(109)</sup> كذا بالأصول وفي أعلام الرجال: يعلى بن منية أو يعلى بن أمية.

ثم اقتضت طبيعة الملك الانفراد بالمجد واستئثار الواحد به. ولم يكن لمعاوية أن يدفع ذلك عن نفسه وقومه فهو أمر طبيعي ساقته العصبية بطبيعتها واستشعرته بنو أمية . ومن لم يكن على طيقة معاوية في (اقتضاء) (١١٥) الحق من أتباعهم فاعصوصبوا عليه واستماتوا دونه. ولو (قد) حملهم معاوية على غير تلك الطريقة وخالفهم في الانفراد بالأمر، لوقع في افتراق الكلمة التي كان جمعها وتأليفها أهم عليه من أمر ليس وراءه كبير مخالفة. وقد كان عمر بن عبدالعزيز رضي الله عنه يقول إذا رأى القاسم بن محمد بن أبي بكر: «لوكان لي من الأمر شيء لوليته الخلافة»، ولو أراد أن يعهد إليه لفعل، ولكنه كان يخشى من بني أمية أهل الحل والعقد لما ذكرناه، فلا يقدر أن يحول الأمر عنهم، لئلا تقع الفرقة.

وهذاكله إنما حمل عليه منازع الملك التي هي مقتضى العصبية، فالملك إذا حصل، وفرضنا أن الواحد انفرد به وصرفه في مذاهب الحق ووجوهه، لم يكن في ذلك نكير عليه. ولقد انفرد سليان صلوات الله عليه وأبوه داود بملك بني اسرائيل؛ لما اقتضته طبيعة الملك فيهم من الانفراد به، وكانوا ما علمت من النبوة والحق. وكذلك عهد معاوية إلى يزيد خوفا من افتراق الكلمة؛ بما كانت بنو أمية لم يرضوا تسليم الأمر إلى من سواهم، فلو قد عهد إلى غيره اختلفوا عليه، مع أن ظنهم كان به صالحا، ولا يرتاب أحد في ذلك، ولا يظن بمعاوية غيره، فلم يكن ليعهد إليه، وهو يعتقد ما كان عليه من الفسق حاشا لله لمعاوية من ذلك.

وكذلك كان مروان بن الحكم وابنه و إن كانوا ملوكا فلم يكن مذهبهم في الملك مذهب أهل البطالة (۱۱۱) والبغي، و إنما كانوا متحرين لمقاصد الحق جهدهم، إلا في ضرورة تحملهم على بعضها؛ مثل خشية افتراق الكلمة الذي هو أهم لديهم من كل مقصد. يشهد لذلك ما كانوا عليه من الاتباع والاقتداء وما علم السلف من أحوالهم ومقاصدهم ؛ فقد احتج مالك في الموطأ (۱۱۱) بعمل عبد الملك.

وأما مروان فكان من الطبقة الأولى من التابعين، وعدالتهم معروفة، ثم تدرج الأمر في ولد عبدالملك وكانوا من الدين بالمكان الذي كانوا عليه. وتوسطهم عمر بن

<sup>(110)</sup> وفي نسخة(د.ك.ل.): في اقتفاء الحق.

<sup>(111)</sup> البطالة: المول.

<sup>(112)</sup> الموطأ : لمالك بن أنس. وهو كتاب في الحديث مشهور.

عبدالعزيز فنزع إلى طريقة الخلفاء الأربعة والصحابة جهده، ولم يهمل. ثم جاء خلفهم واستعملوا طبيعة الملك في أغراضهم الدنيوية ومقاصدهم، ونسوا ماكان عليه سلفهم من تحري القصد فيها واعتاد الحق في مذاهبه! فكان ذلك مما دعا الناس إلى أن نعوا عليهم أفعالهم وأدالوا بالدعوة العباسية منهم، وولي رجالها الأمر فكانوا من العدالة بمكان، وصرفوا الملك في وجوه الحق ومذاهبه ما استطاعوا. حتى جاء بنو الرشيد من بعده فكان منهم الصالح والطالح. ثم أفضى الأمر إلى بنيهم فأعطوا الملك والترف حقه، وانغمسوا في الدنيا وباطلها، ونبذوا الدين وراءهم ظهريا، فتأذن الله بحربهم، وانتزاع الأمر من أيدي العرب جملة، وأمكن سواهم منه. والله لا يظلم مثقال ذرة.

ومن تأمل سير هؤلاء الخلفاء والملوك، واختلافهم في تحرى الحق من الباطل علم صحة ما قلناه. وقد حكى المسعودي مثله في أحوال بني أمية عن أبي جعفر المنصور، وقد حضر عمومته وذكروا بني أمية فقال: «أما عبدالملك فكان جبارا لا يبالي بما صنع، وأما سليان فكان همه بطنه وفرجه، وأما عمر فكان أعور بين عميان، وكان رجل القوم هشام».

قال: ولم يزل بنو أمية ضابطين لما مهد لهم من السلطان، يحوطونه ويصونون ما وهب الله لهم منه، مع تسنمهم معالي الأمور ورفضهم (أدانيها)، حتى أفضى الأمر إلى أبنائهم المترفين، فكانت همتهم قصد الشهوات، وركوب اللذات من معاصي الله جهلا باستدراجه وأمنا لمكره، مع اطراحهم صيانة الخلافة واستخفافهم بحق الرياسة وضعفهم عن السياسة، فسلبهم الله العز وألبسهم الذل ونني عنهم النعمة.

ثم استحضر عبدالله (۱۱۵) بن مروان فقص عليه خبره مع ملك النوبة لما دخل أرضهم فارا (أمام بني العباس) ، قال: «أقمت ملياءثم أتاني ملكهم فقعد على الأرض؛ وقد بسطت (لي) فرش ذات قيمة ، فقلت له ما منعك من القعود على ثيابنا؟ (۱۱۹) فقال: إني ملك، وحق لكل ملك أن يتواضع لعظمة الله إذ رفعه الله، ثم قال: لم تشربون الخمر

<sup>(113)</sup> علق الهوريني على ذلك بقوله : «قوله عبدالله كذا في النسخة التونسية وبعض الفاسية وفي بعضها عبدالملك، وأظنه تصحيفا (قاله نصر)». والفاسية صوابها: الفارسية. وعلق الدكتور علي عبدالواحد وافي بقوله: «استحضر ابو جعفر المنصور عبدالله بن مروان أي استدعاه في هذا المجلس الذي كان يتناقش فيه مع عمومته ليذكر قصته مع ملك النوبة، حتى تأتي هذه القصة مؤيدة لما ذكره المنصور بشأن بني أميه وأسباب انهيار ملكهم.» حتى تأتي هذه القصة مؤيدة لما ذكره المسياق: ما منعك من القعود على الفرش مثلنا ؟

وهي محرمة عليكم في كتابكم ؟ فقلت: اجترأ على ذلك عبيدنا وأتباعنا بجهلهم، قال: فلم تطأون الزرع بدوابكم والفساد محرم عليكم ؟ قلت: فعل ذلك عبيدنا وأتباعنا بجهلهم، قال: فلم تلبسون الديباج والذهب والحرير وهو محرم عليكم في كتابكم ؟ قلت: ذهب منا الملك وانتصرنا بقوم من العجم دخلوا في ديننا فلبسوا ذلك على الكره منا، فأطرق ينكت بيده في الأرض ويقول: عبيدنا وأتباعنا وأعاجم دخلوا في ديننا ! ثم رفع رأسه إلى وقال: «ليس كها ذكرت، بل أنتم قوم استحللتم ما حرم الله وأتيتم ما عنه نهيتم، وظلمتم فيها ملكتم، فسلبكم الله العز وألبسكم الذل بذنوبكم، ولله نقمة لم تبلغ غايتها فيكم، وأنا خائف أن يحل بكم العذاب وأنتم ببلدي فينالني معكم، و إنما الضيافة ثلاث فتزود ما احتجت إليه وارتحل عن أرضي». فتعجب المنصور وأطرق.

فقد تبين لك كيف انقلبت الخلافة إلى الملك، وأن الأمركان في أوله خلافة، ووازع كل أحد فيها من نفسه وهو الدين، وكانوا يؤثرونه على أمور دنياهم وإن أفضت إلى هلاكهم وحدهم دون الكافة. فهذا عثان لما حصر في الدار جاءه الحسن والحسين وعبدالله بن عمر وابن جعفر وأمثالهم يريدون المدافعة عنه، فأبى ومنع من سل السيوف بين المسلمين مخافة الفرقة حفظا للألفة التي بها حفظ الكلمة ولو أدى إلى هلاكه. وهذا على أشار عليه المغيرة لأول ولايته باستبقاء الزبير ومعاوية وطلحة على أعالهم حتى يجتمع الناس على بيعته، وتتفق الكلمة، وله بعد ذلك ما شاء من أمره. وكان ذلك من سياسة الملك فأبى فرارا من الغش الذي ينافيه الإسلام وغدا عليه المغيرة من الغداة، فقال: أشرت عليك بالأمس بما أشرت، ثم عدت إلى نظري فعلمت المغيرة من الخداة، فقال: أشرت عليك بالأمس بما أشرت، عدت إلى نظري فعلمت أنك نصحتني بالأمس وغششتني اليوم، ولكن منعني مما أشرت به ذائد الحق، وهكذا أنك نصحتني بالأمس وغششتني اليوم، ولكن منعني عما أشرت به ذائد الحق، وهكذا كانت أحوالهم في إصلاح دينهم بفساد دنياهم ونحن:

نرقّع دنيانا بتمزيق ديننا فلا ديننا يبقى ولا ما نرقّع

فقد رأيت كيف صار الأمر إلى الملك وبقيت معاني الخلافة من تحري الدين ومذاهبه والجري على منهاج الحق. ولم يظهر التغير إلا في الوازع الذي كان دينا ثم انقلب عصبية وسيفا. وهكذاكان الأمر لعهد معاوية ومروان وابنه عبدالملك، والصدر الأول من خلفاء بني العباس إلى الرشيد وبعض ولده، ثم ذهبت معاني الخلافة ولم يبق

إلا اسمها، وصار الأمر ملكا بحتا، وجرت طبيعة التغلب إلى غايتها، واستعملت في أغراضها من القهر والتقلب في الشهوات والملاذّ.

وهذا (كا) كان الأمر (لخلف بني) عبد الملك، ولن جاء بعد (المعتصم والمتوكل) من بني العباس، واسم الخلافة باقيا فيهم لبقاء عصبية العرب. والخلافة والملك في الطورين ملتبس بعضها ببعض، ثم ذهب رسم الخلافة وأثرها بذهاب عصبية العرب وفناء جيلهم وتلاشي أحوالهم، وبتي الأمر ملكا بحتاكاكان الشأن في ملوك العجم بالمشرق يدينون بطاعة الخليفة تبركا. والملك بجميع ألقابه ومناحيه لهم، وليس للخليفة منه شيء. وكذلك فعل ملوك زناتة بالمغرب مثل صنهاجة مع العبيديين، ومغراوة وبني يفرن أيضا مع خلفاء بني أمية بالأندلس، والعبيديين بالقيروان، فقد تبين أن الخلافة قد وجدت بدون الملك أولا، ثم التبست معانيها واختلطت، ثم انفرد الملك حيث افترقت عصبيته من عصبية الخلافة والله مقدر الليل والنهار.

## فصــل في معنى البيعة

اعلم أن البيعة (١١٥) هي العهد على الطاعة ، كأن المبايع يعاهد أميره على أنه يسلم له النظر في أمر نفسه وأمور المسلمين ، لا ينازعه في شيء من ذلك ، ويطيعه فيما يكلفه به من الأمر على المتشط والمكره (١١٥) وكانوا إذا بايعوا الأمير وعقدوا عهده جعلوا أيديهم في يده تأكيدا للعهد ، فأشبه ذلك فعل البائع والمشتري وسمي بيعة مصدر باع وصارت البيعة مصافحة بالأيدي . هذا مدلولها في عرف اللغة ومعهود الشرع وهو المراد في الحديث في بيعة النبي صلى الله عليه وسلم ليلة العقبة وعند الشجرة وحيثًا ورد هذا اللفظ . ومنه بيعة الخلفاء ، ومنه أيمان البيعة ، (لأن) الخلفاء يستخلفون على العهد ويستوعبون الأيمان كلها لذلك ، فسمي هذا الاستيعاب أيمان البيعة وكان الاكراه فيها أغلب . ولهذا لما أفتى مالك رضى الله عنه بسقوط يمين الإكراه أنكرها الولاة عليه ورأوها قادحة في أيمان البيعة ، ووقع ما وقع من محنة الامام رضي الله عنه .

<sup>(115)</sup> البيعة بفتح الموحدة، أما بكسرها على وزن شيعة بسكون الياء فيها فهي معبد النصاري ا هـ.

<sup>(116)</sup> المنشط : ما ينشط له الانسان ويحبه، والمكره: ما يكرهه.

وأما البيعة المشهورة لهذا العهد فهي تحية الملوك الكسروية من تقبيل الأرض أو البد أو الرجل أو الذيل، أطلق عليها اسم البيعة التي هي العهد على الطاعة مجازا لما كان هذا الخضوع في التحية، والتزام الآداب، من لوازم الطاعة وتوابعها، وغلب فيه حتى صارت حقيقة عرفية واستغني بها عن مصافحة أيدي الناس التي هي الحقيقة في الأصل، لما في المصافحة لكل أحد من التنزل والابتذال المنافيين للرياسة، وصون المنصب الملوكي، إلا في الأقل ممن يقصد التواضع من الملوك، فيأخذ به نفسه مع خواصه ومشاهير أهل الدين من رعيته. فافهم معنى البيعة في العرف، فإنه أكيد على الانسان معرفته لما يلزمه من حق سلطانه وإمامه، ولا تكون أفعاله عبثا ومجانا، واعتبر ذلك من أفعالك مع الملوك. والله القوي العزيز.

## فصــل في ولاية العهد

اعلم أنا قدمنا الكلام في الإمامة ومشروعيتها لما فيها من المصلحة، وأن حقيقتها النظر في مصالح الأمة لدينهم ودنياهم، فهو وليهم والأمين عليهم، ينظر لهم ذلك في حياته، ويتبع ذلك أن ينظر لهم بعد مماته. ويقيم لهم من يتولى أمورهم كماكان هو يتولاها، ويثقون بنظره لهم في ذلك كما وثقوا به فيا قبل. وقد عرف ذلك من الشرع باجاع الأمة على جوازه وانعقاده إذ وقع فعهد ابو بكر رضي الله عنه لعمر بمحضر من الصحابة وأجازوه، وأوجبوا على أنفسهم به طاعة عمر رضي الله عن جميعهم.

وتكذلك عهد عمر في الشورى إلى الستة: بقية العشرة، وجعل لهم أن يختاروا للمسلمين ففوض بعضهم إلى بعض، حتى أفضى ذلك الى عبدالرحمن بن عوف، فاجتهد وناظر المسلمين فوجدهم متفقين على عثان وعلي، وآثر عثان بالبيعة على ذلك لموافقته إياه على لزوم الاقتداء بالشيخين في كل ما يعن دون اجتهاده، فانعقد أمر عثان لذلك وأوجبوا طاعته. والملأ من الصحابة حاضرون للأولى والثانية، ولم ينكره واحد منهم. فدل على أنهم متفقون على صحة هذا العهد عارفون بمشروعيته، والاجاع حجة كا عرف.

ولا يتهم الامام في هذا الأمرو إن عهد إلى أبيه أو ابنه لأنه مأمون على النظر لهم في حياته، فأحرى أن لا يحتمل فيها تبعة بعد مماته، خلافا لمن قال باتهامه في الولد

والوالد، أو لمن خصص التهمة (في) الولد دون الوالد، فإنه بعيد عن الظنة في ذلك كله، لاسيا إذا كانت هناك داعية تدعو إليه؛ من إيثار مصلحة وأو توقع مفسدة وفتنتني الظنة عند ذلك رأسا، كما وقع في عهد معاوية لابنه يزيد، وان كان فعل معاوية مع وفاق الناس له حجة في الباب. والذي دعا معاوية لايثار ابنه يزيد بالعهد دون من سواه وانما هو مراعاة المصلحة في اجتماع الناس (عليه) واتفاق أهوا بهم باتفاق أهل الحل والعقد عليه حينئذ من بني أمية و إذ بنو أمية يومئذ، لا يرضون سواهم، وهم عصابة قريش وأهل الملة أجمع ، وأهل العلب منهم، فآثره بذلك دون غيره ممن يظن أنه أولى بها، وعدل إلى المفضول عن الفاضل حرصا على الاتفاق واجتماع الأهواء الذي شأنه أهم عند الشارع ولا يظن بمعاوية غير هذا فعدالته وصحبته مانعة من سوى ذلك.

وحضور أكابر الصحابة لذلك وسكوتهم عنه دليل على انتفاء الريب فيه، فليسوا ممن تأخذهم في الحق هوادة، وليس معاوية ممن تأخذه العزة في قبول الحق، فإنهم كلهم أجل من ذلك، وعدالتهم مانعة منه، وفرار عبدالله بن عمر من ذلك انما هو محمول على تورغه من الدخول في شيء من الأمور مباحا كان أو محظورا، كما هو معروف عنه. ولم يبق في المخالفة لهذا العهد الذي اتفق عليه الجمهور إلا ابن الزبير، وندور المخالف معروف.

ثم إنه وقع مثل ذلك من بعد معاوية من الحلفاء الذين كانوا يتحرون الحق ويعملون به مثل عبدالملك وسليان من بني أمية ، والسفاح والمنصور والمهدي والرشيد من بني العباس ، وأمثالهم ممن عرفت عدالتهم وحسن رأيهم للمسلمين ، والنظر لهم ، ولا يعاب عليهم إيثار أبنائهم و إخوانهم ، وخروجهم عن سنن الخلفاء الأربعة في ذلك ، فشأنهم غير شأن أولئك الخلفاء ، فإنهم كانوا على حين لم تحدث طبيعة الملك ، وكان الوازع دينيا ، فعند كل أحد وازع من نفسه ، فعهدوا إلى من يرتضيه الدين فقط وآثروه على غيره ، ووكلوا كل (أحد) يسمو إلى ذلك إلى وازعه . وأما من بعدهم من لدن معاوية فكانت العصبية قد أشرفت على غايتها من الملك ، والوازع الديني قد ضعف واحتيج إلى الوازع السلطاني والعصباني . فلو (قد) عهد إلى غير من ترتضيه العصبية لردت (١١٠) ذلك العهد وانتقض أمره سريعا وصارت الجاعة إلى الفرقة والاختلاف .

<sup>(117)</sup> هكذا في الاصل. ولا يبعد أن تكون التاء زائدة.

سأل رجل عليا رضي الله عنه: ما بال (الناس) اختلفوا عليك، ولم يختلفوا على أبي بكر وعمر؟ فقال: لأن أبا بكر وعمركانا واليين على مثلي، وأنا اليوم وال على مثلك، يشير الى وازع الدين. أفلا ترى إلى المأمون لما عهد إلى علي بن موسى بن جعفر الصادق، وسهاه الرضا كيف أنكرت العباسية ذلك، ونقضوا بيعته وبايعوا لعمه ابراهيم بن المهدي؟ وظهر من الهرج والحلاف وانقطاع السبل وتعدد الثوار والحوارج ماكاد أن يصطلم الأمر، حتى بادر المأمون من خراسان إلى بغداد ورد أمرهم لمعاهده، فلا بد من اعتبار ذلك في العهد، فالعصور تختلف باختلاف ما يحدث فيها من الأمور والقبائل والعصبيات، وتختلف باختلاف المصالح ولكل واحد منها حكم يخصه، لطفا من الله بعباده.

وأما أن يكون القصد بالعهد حفظ التراث على الأبناء فليس من المقاصد الدينية ؛ إذ هو أمر من الله يخص به من يشاء بينبغي أن تحسن فيه النية ما أمكن خوفا من العبث بالمناصب الدينية. والملك لله يؤتيه من يشاء من عباده.

وعرض هنا أمور تدعو الضرورة إلى بيان الحق فيها:

فالأول منها ماحدث في يزيد من الفسق أيام خلافته. فإياك أن تظن بمعاوية رضي الله عنه أنه علم ذلك من يزيد، فإنه أعدل من ذلك وأفضل، بل كان يعذله أيام حياته في سهاع الغناء وينهاه عنه، وهو أقل من ذلك، وكانت مذاهبهم فيه مختلفة. ولما حدث في يزيد ما حدث من الفسق اختلف الصحابة حينئذ في شأنه. فمنهم من رأى الحروج عليه ونقض بيعته من أجل ذلك، كما فعل الحسين وعبدالله بن الزبير رضي الله عنها ومن اتبعها في ذلك. ومنهم من أباه لما فيه من إثارة الفتنة وكثرة القتل مع العجز عن الوفاء به، لأن شوكة يزيد يومئذ هي عصابة بني أمية وجمهور أهل الحل والعقد من قريش، وتستتبع عصبية مضر أجمع، (فهي) أعظم من كل شوكة، ولا تطاق مقاومتهم، فأقصروا عن زيد بسبب ذلك، وأقاموا على الدعاء بهدايته والراحة منه، مقاومتهم، فأقصروا عن زيد بسبب ذلك، وأقاموا على الدعاء بهدايته والراحة منه، فقاصدهم في البر وتحري الحق معروفة. وفقنا الله للاقتداء بهم.

والأمر الثاني هو شأن العهد من النبي صلى الله عليه وسلم وما تدعيه الشيعة من وصيته لعلي رضي الله عنه. وهو أمر لم يصح ولا نقله أحد من أئمة النقل. والذي وقع في الصحيح من طلب الدواة والقرطاس ليكتب الوصية، وأن عمر منع من ذلك فدليل

واضح على أنه لم يقع ، وكذا قول عمر رضي الله عنه حين طعن وسئل في العهد فقال: إن أعهد فقد عهد من هو خير مني ، يعني أبا بكر ، و إن أترك فقد ترك من هو خير مني ، يعني النبي صلى الله عليه وسلم لم يعهد. وكذلك قول علي للعباس رضي الله عنها حين دعاه للدخول إلى النبي صلى الله عليه وسلم يسألانه عن شأنها في العهد ، فأبى علي من ذلك وقال: إنه إن منعنا منها فلا نطمع فيها آخر الدهر ؛ وهذا دليل على أن عليا علم أنه لم يوص ولا عهد إلى أحد. وشبهة الإمامية في ذلك انما هي كون الإمامة من أركان الدين كما يزعمون ، وليس كذلك ، وانما هي من المصالح العامة المفوضة إلى نظر الحلق . ولوكانت من أركان الدين لكان شأنها شأن الصلاة ، ولكان يستخلف فيها كما استخلف أبا بكر في الصلاة ، ولكان يستخلف فيها كما استخلف أبا بكر في الصلاة ، ولكان يشتهر كما اشتهر أمر الصلاة .

واحتجاج الصحابة على خلافة أبي بكر بقياسها على الصلاة-في قولهم ارتضاه رسول الله صلى الله عليه وسلم لديننا أفلا نرضاه لدنيانا-دليل على أن الوصية لم تقع. ويدل ذلك أيضا على أن أمر الإمامة والعهد بها لم يكن مهاكما هو اليوم. وشأن العصبية المراعاة في الاجتماع والافتراق في مجاري العادة لم يكن يومثذ بذلك الاعتبار؛ لأن أمر الدين والاسلام كان كله بخوارق العادة من تأليف القلوب عليه، واستماته الناس دونه، وذلك من أجل الأحوال التي كانوا يشاهدونها في حضور الملائكة لنصرهم، وتردد خبر السماء بينهم، وتجدد خطاب الله في كل حادثة تتلى عليهم. فلم يحتج إلى مراعاة العصبية؛ لما شمل الناس من صبغة الانقياد والاذعان، وما يستفزهم من تتابع المعجزات الخارقة والأحوال الإلهية الواقعة، والملائكة المترددة التي وجموا منها، ودهشوا من تتابعها. فكان أمر الخلافة والملك والعهد والعصبية، وسائر هذه الأنواع مندرجا في ذلك (العباب)، كما وقع. فلما الحصر ذلك المدد بذهاب تلك العجزات، ثم بفناء القرون الذين شاهدوها، فاستحالت تلك الصبغة قليلا قليلا وذهبت الخوارق وصار الحكم للعادة كماكان. فاعتبر أمر العصبية ومجاري العوائد فيا ينشأ عنها من المصالح والمفاسد، وأصبح الملك والخلافة والعهد بهما مها من المهات ينشأ عنها من المصالح والمفاسد، وأصبح الملك والخلافة والعهد بهما مها من المهات الأكيدة كما زعموا، ولم يكن ذلك من قبل.

فانظركيف كانت الخلافة لعهد النبي صلى الله عليه وسلم غير مهمة، فلم يعهد فيها. ثم تدرجت الأهمية زمان الخلافة بعض الشيء بما دعت الضرورة إليه في الحماية والجهاد وشأن الردة والفتوحات، فكانوا بالخيار في الفعل والترك كما ذكرنا عن عمر

رضي الله عنه. ثم صارت اليوم من أهم الأمور للألفة على الحاية، والقيام بالمصالح، فاعتبرت فيها العصبية التي هي سر الوازع عن الفرقة والتخاذل، ومنشأ الاجتماع والتوافق، الكفيل بمقاصد الشريعة وأحكامها.

والأمر الثالث شأن الحروب الواقعة في الإسلام بين الصحابة والتابعين. واعلم أن اختلافهم إنما يقع في الأمور الدينية وينشأ عن الاجتهاد في الأدلة الصحيحة والمدارك المعتبرة، والمجتهدون إذا اختلفوا(عن الأدلة). فإن قلنا إن الحق في المسائل الاجتهادية واحد من الطرفين، ومن لم يصادفه فهو مخطيء، فإن جهته لا تتعين بإجماع، فيبقى الكل على احتمال الإصابة، ولا يتعين المخطىء منها، والتأثيم مدفوع عن الكل إجماعا. وإن قلنا إن الكل على حق وإن كل مجتهد مصيب، فأحرى بنفي الخطأ والتأثيم. وغاية الخلاف الذي بين الصحابة والتابعين أنه خلاف اجتهادي في مسائل دينية ظنية. وهذا حكمه.

والذي وقع من ذلك في الاسلام، انما هو واقعة على مع معاوية ومع الزبير وعائشة وطلحة، وواقعة الحسين مع يزيد، وواقعة ابن الزبير مع عبد الملك.

فاما واقعة علي فإن الناس عن مقتل عثمان كانوا مفترقين في الأمصار، فلم يشهدوا بيعة علي. والذين شهدوا فمنهم من بايع ومنهم من توقف حتى يجتمع الناس ويتفقوا على إمام كسعد، وسعيد، وابن عمر، وأسامة بن زيد، والمغيرة بن شعبة، وعبدالله ابن سلام، وقدامة بن مظعون، وابي سعيد الخدري، وكعب بن عجرة، وكعب بن مالك، والنعان بن بشير، وحسان بن ثابت، ومسلمة بن مخلد، وفضالة بن عبيد وامثالهم من اكابر الصحابة.

والذين كانوا في الامصار عدلوا عن بيعته أيضا إلى الطلب بدم عثمان وتركوا الأمر فوضى، حتى يكون شورى بين المسلمين لمن يولونه. وظنوا بعلي هوادة في السكوت عن نصر عثمان من قاتليه، لا في المالاة عليه، فحاش لله من ذلك. ولقد كان معاوية إذا صرح بملامته إنما يوجهها عليه في سكوته فقط، ثم اختلفوا بعد ذلك، فرأى علي أن بيعته قد انعقدت، ولزمت من تأخر عنها، باجتماع من اجتمع عليها بالمدينة: دار النبي صلى الله عليه وسلم وموطن الصحابة. وأرجأ الأمر في المطالبة بدم عثمان إلى اجتماع الناس واتفاق الكلمة فيتمكن حينئذ من ذلك. ورأى الآخرون أن بيعته لم تنعقد لافتراق الصحابة أهل الحل والعقد بالآفاق، ولم يحضر إلا قليل ولا تكون البيعة تنعقد لافتراق الصحابة أهل الحل والعقد بالآفاق، ولم يحضر إلا قليل ولا تكون البيعة

إلا باتفاق أهل الحل والعقد، ولا تلزم بعقد من تولاها من غيرهم أو من القليل منهم، وأن المسلمين حينئذ فوضى، فيطالبون أولا بدم عثمان ثم يجتمعون على إمام.

وذهب إلى هذا معاوية، وعمرو بن العاص، وأم المؤمنين عائشة، والزبير، وابنه عبد الله ، وطلحة وابنه محمد ، وسعد وسعيد والنعمان بن بشير ومعاوية بن (حديج) ... ومن كان على رأيهم من الصحابة الذين تخلفوا عن بيعة على بالمدينة كما ذكرنا. إلا أن أهل العصر الثاني من بعدهم اتفقوا على انعقاد بيعة على ولزومها للمسلمين أجمعين، وتصويب رأيه فيما ذهب إليه، وتعين الخطأ من جهة معاوية ومن كان على رأيه، وخصوصا طلحة والزبير لانتقاضها على على بعد البيعة له فيما نقل، مع دفع التأثيم عن كل من الفريقين، كالشأن في المجتهدين. وصار ذلك اجهاعا من أهل العصر الثاني على أحد قولي أهل العصر الأول، كما هو معروف.

ولقد سئل علي رضي الله عنه عن قتلى الجمل وصفيّن، فقال: «والذي نفسي بيده لا يموتن أحد من هؤلاء وقلبه نتي إلا أدخله الله الجنة» يشير إلى الفريقين، نقله الطبري وغيره. فلا يقعن عندك ريب في عدالة أحد منهم ولا قدح في شيء من ذلك، فهم من علمت، وأقوالهم وأفعالهم إنما هي عن المستندات، وعدالتهم مفروغ منها عند أهل السنة، إلا قولا للمعتزلة فيمن قاتل عليا لم يلتفت إليه أحد من أهل الحق ولا عرج عليه.

وإذا نظرت بعين الإنصاف عذرت الناس أجمعين في شأن الاختلاف في عثمان، واختلاف الصحابة من بعد، وعلمت أنها كانت فتنة ابتلى الله بها الأمة، بينها المسلمون قد أذهب الله عدوهم، وملكهم أرضهم وديارهم، ونزلوا الأمصار على حدودهم بالبصرة والكوفة والشام ومصر. وكان أكثر العرب الذين نزلوا هذه الأمصار جُفاةً لم يستكثروا من صحبة النبي صلى الله عليه وسلم، ولا هذبتهم سيرته وآدابه ولا ارتاضوا بخلقه، مع ماكان فيهم في الجاهلية من الجفاء والعصبية والتفاخر والبعد عن سكينة الإيمان. وإذا بهم عند استفحال الدولة قد أصبحوا في ملكة المهاجرين والأنصار من قريش وكنانة وثقيف وهذيل وأهل الحجاز ويثرب السابقين الأولين إلى الإيمان، فاستنكفوا من ذلك وغصوا به، لما يرون لأنفسهم من التقدم بأنسابهم وكثرتهم، ومصادمة فارس والروم مثل قبائل بكر بن وائل وعبدالقيس بن ربيعة وقبائل كندة والأزد من اليمن وتميم، وقيس من مضر (وأمثالهم). فصاروا إلى الغض من قريش

والأنفة عليهم، والتمريض (١١١) في طاعتهم، والتعلل في ذلك بالتظلم منهم والاستعداء عليهم، والطعن فيهم بالعجز عن السوية والعدل في القسم عن التسوية،وفشت (القالة)(١١٩)بذلك وانتهت إلى المدينة وهم من علمت، فأعظموه وأبلغوه عثمان فبعث إلى الأمصار من يكشف له الخبر. بعث ابن عمر ومحمد بن مسلمة وأسامة بن زيد وأمثالهم فلم ينكروا على الأمراء شيئا،ولا رأوا عليهم طعنا وأدوا ذلك كما علموه. فلم ينقطع الطعن من أهل الأمصار. ومازالت الشناعات (تكثر والاشاعات) تنمو. ورمى الوليد بن عقبة وهو على الكوفة بشرب الخمر. وشهد عليه جاعة منهم، وحدَّه عثمان وعزله. ثم جاء إلى المدينة من أهل الأمصار يسألون عزل العمال،وشكوا إلى عائشة وعلي والزبير وطلحة، وعزل لهم عثمان بعض العمال. فلم تنقطع بذلك ألسنتهم،بل وفد سعيدً بن العاص وهو على الكوفة فلما رجع اعترضوه بالطريق وردوه معزولا. ثم انتقل الخلاف بين عثمان ومن معه من الصحابة بالمدينة، ونقموا عليه امتناعه عن العزل فأبي إلا أن يكون على جُرحة (120). ثم نقلوا النكير إلى غير ذلك من أفعاله وهو متمسك بالاجتهاد وهم أيضاكذلك. ثم تجمع قوم من الغوغاء وجاؤوا إلى المدينة يظهرون طلب النصفة من عثمان، وهم يضمرون خلاف ذلك من قتله. وفيهم من البصرة والكوفة ومصر، وقام معهم في ذلك على وعائشة والزبير وطلحة وغيرهم يحاولون تسكين الأمور ورجوع عثمان إلى رأيهم وعزل لهم عامل مصر فانصرفوا قليلا. ثم رجعوا وقد لبّسوا بكتاب مدلس يزعمون أنهم لقوه في يد حامله إلى عامل مصر بأن يقتلهم وحلف عثمان على ذلك فقالوا: مكَّنا من مروان(فهو)كاتبك.فحلف مروان فقال عثمان: ليس في الحكم أكثر من هذا، فحاصروه بداره ثم بيتوه (١٤١١) على حين غفلة من الناس وقتلوه؛ وانفتح باب الفتنة.

فلكل من هؤلاء عذر فيما وقع، وكلهم كانوا مهتمين بأمر الدين ولا يضيعون شيئا من تعلقاته.ثم نظروا بعد هذا الواقع واجتهدوا. والله مطلع على أحوالهم وعالم بهم، ونحن لا نظن بهم إلا خيرا لما شهدت به أحوالهم ومقالات الصادق فيهم.

<sup>(118)</sup> التمريض هنا : بمعنى التوهين والاضعاف.

<sup>(119)</sup> وفي نسخة (د.ك.ل.):المقالة.

<sup>(120)</sup> ما تجرح به شهادة خصمك أو حجته.

<sup>(121)</sup> بمعنى: أوقعوا به ليلا.

وأما الحسين فإنه لما ظهر فسق يزيد عند الكافة من أهل عصره ، (دعت) شيعة أهل البيت بالكوفة للحسين أن يأتيهم فيقوموا بأمره ، فرأى الحسين أن الخروج على يزيد متعين من أجل فسقه لا سيا (على) من له القدرة على ذلك ، وظنها من نفسه بأهليته وشوكته . فأما الأهلية فكانت كما ظن وزيادة . وأما الشوكة فغلط يرحمه الله فيها لأن عصبية مصر كانت في قريش وعصبية قريش في عبد مناف وعصبية عبد مناف إنما كانت في بني أمية تعرف ذلك لهم قريش وسائر الناس ولا ينكرونه و إنما نسي ذلك أول الاسلام لما شغل الناس من الذهول بالخوارق ، وأمر الوحي وتردد الملائكة لنصرة المسلمين . فأغفلوا أمور عوائدهم (22) ، وذهبت عصبية الجاهلية ومنازعها ونسيت ، ولم يبق إلا العصبية الطبيعية في الحماية والدفاع ينتفع بها في إقامة الدين وجهاد المشركين ، والدين فيها محكم والعادة معزولة ، حتى إذا انقطع أمر النبوة والخوارق المهولة تراجع الحكم بعض الشيء للعوائد فعادت العصبية كما كانت ولمن كانت المهولة تراجع الحكم بعض الشيء للعوائد فعادت العصبية كما كانت ولمن كانت وأصبحت مضر أطوع لبني أمية من سواهم بما كان لهم من ذلك قبل.

فتبين لذلك غلط الحسين، إلا أنه في أمر دنيوي لا يضره الغلط فيه، وأما الحكم الشرعي فلم يغلط فيه لأنه منوط بظنه، وكان ظنه القدرة على ذلك، ولقد عذله ابن العباس وابن الزبير وابن عمر وابن الحنفية أخوه وغيره في مسيره إلى الكوفة، وعلموا غلطه في ذلك ولم يرجع عما هو بسبيله لما أراده الله.

وأما غير الحسين من الصحابة الذين كانوا بالحجاز ومع يزيد بالشام والعراق، ومن التابعين لهم، فرأوا أن الخروج على يزيد و إن كان فاسقا لا يجوز لما ينشأ عنه من الهرج والدماء فأقصروا عن ذلك ولم يتابعوا الحسين، ولا أنكروا عليه، ولا أثموه، لأنه مجتهد وهو أسوة المجتهدين.

ولا يذهب بك الغلط أن تقول بتأثيم هؤلاء بمخالفة الحسين وقعودهم عن نصره؛ فإنهم أكثر الصحابة ، وكانوا مع يزيد ولم يروا الخروج عليه و(قد) كان الحسين يستشهد بهم وهو يقاتل بكربلاء على فضله وحقه ويقول : سلوا جابر بن عبد الله وأبا سعيد الخدري وأنس بن مالك وسهل بن سعيد وزيد بن أرقم وأمثالهم ، ولم ينكر عليهم قعودهم عن نصره، ولا تعرض لذلك لعلمه أنه عن اجتهاد منهم كها كان فعله (هو) عن اجتهاد منه. وكذلك لا يذهب بك الغلط أن تقول بتصويب قتله لما كان عن اجتهاد وإن كان هو

<sup>(122)</sup> قوله لما : ما مصدرية. فتكون (ما) وما بعدها في تأويل مصدر: شغل الناس.

على اجتهاد ويكون ذلك كما يحد الشافعي والمالكي والحنني على شرب النبيذ. واعلم أن الأمر ليس كذلك، وقتاله لم يكن على اجتهاد هؤلاء و إن كان خلافه عن اجتهادهم، وانما انفرد بقتاله يزيد وأصحابه. ولا تقولن إن يزيد و إن كان فاسقا ولم يجز هؤلاء الخروج عليه فأفعاله عندهم صحيحة. واعلم أنه إنما ينفذ من (أفعال) الفاسق ما كان مشروعا. وقتال البغاة عندهم من شرطه أن يكون مع الإمام العادل وهو مفقود في مسألتنا وفلا وقتال الجسين مع يزيد لا ليزيد بل هي من فعلاته المؤكدة لفسقه والحسين فيها شهيد مثاب وهو على حق واجتهاد، والصحابة الذين كانوا مع يزيد على حق أيضا واجتهاد.

وقد غلط القاضي ابو بكر بن العربي المالكي في هذا فقال في كتابه (المسمى) بالعواصم والقواصم ما معناه: إن الحسين قتل بشرع جده.وهو غلط حملته عليه الغفلة عن اشتراط الإمام العادل (123) في قتال أهل الآراء ؟!

وأما ابن الزبير فإنه رأى في (خروجه) ما رآه الحسين، وظن كها ظن، وغلطه في أمر الشوكة أعظم، لأن بني أسد لا يقاومون بني أمية في جاهلية ولا إسلام. والقول بتعين الخطأ في جهله مخالفة كهاكان في جهة معاوية مع علي لا سبيل إليه؛ لأن الإجهاع هنالك قضى لنا به ولم نجده ههنا. وأما يزيد فعين خطأه فسقه، وعبدالملك صاحب ابن الزبير أعظم الناس عدالة. وناهيك (في) عدالته احتجاج مالك بفعله، وعدول ابن عباس وابن عمر إلى بيعته عن ابن الزبير وهم معه بالحجاز. مع أن الكثير (124) من الصحابة كانوا يرون أن بيعة ابن الزبير لم تنعقد لأنه لم يحضرها أهل الحل والعقد؛ كبيعة مروان وابن يرون أن بيعة ابن الزبير لم تنعقد لأنه لم يحضرها أهل الحل والعقد؛ كبيعة مروان وابن الزبير على خلاف ذلك. والكل مجتهدون محمولون على الحق في الظاهر و إن لم يتعين في جهة منهما. والقتل الذي نزل به \_ بعد تقرير ما قررناه (يجري) على قواعد الفقه وقوانينه ؟ مع أنه شهيد مثاب باعتبار قصده وتحريه الحق.

هذا هو الذي ينبغي أن تحمل عليه افعال السلف من الصحابة والتابعين، فهم خيار الأمة، وإذا جعلناهم عرضة للقدح فمن الذي يختص بالعدالة، والنبي صلى الله

<sup>(123)</sup> وفي نسخة أضيفت جملة تؤكد معارضة ابن خلدون: « ومن أعدل من الحسين في زمانه في إمامته وعدالته».

<sup>(124)</sup> كذا في جميع الأصول ومقتضى السياق: هذا الى ان الكثير...

عليه وسلم يقول: «خير الناس قرني (125) ثم الذين يلونهم مرتين أو ثلاثا ثم يفشو الكذب» فجعل (الخير) و (هو) العدالة مختصة بالقرن الأول والذي يليه. فإياك أن تغود نفسك أو لسانك التعرض لأحد منهم، ولا تشوش قلبك بالريب في شيء مما وقع منهم، والتمس لهم مذاهب الحق وطرقه ما استطعت فهم أولى الناس بذلك. وما اختلفوا إلا عن بينة، وما قاتلوا أو قتلوا إلا في سبيل جهاد أو إظهار حق، واعتقد مع ذلك أن اختلافهم رحمة لمن بعدهم من الأمة، ليقتدي كل واحد بمن يختاره منهم و يجعله إمامه وهاديه ودليله. فافهم ذلك وتبين حكمة الله في خلقه وأكوانه.

## فصل في الخطط الدينية الخلافية

لما تبين أن حقيقة الخلافة نيابة عن صاحب الشرع في حفظ الدين وسياسة الدنيا، فصاحب الشرع متصرف في الأمرين: أما في الدين فبمقتضى التكاليف الشرعية التي هو مأمور بتبليغها وحمل الناس عليها ، وأما سياسة الدنيا فبمقتضى رعايته لمصالحهم في العمران البشري. وقد قدمنا أن هذا العمران ضروري للبشر، وأن رعاية مصالحه كذلك لئلا يفسد إن أهملت، وقدمنا أن الملك وسطوته كاف في حصول هذه المصالح، نعم إنما تكون أكمل إذا كانت بالأحكام الشرعية ؛ لأنه (126) أعلم بهذه المصالح، فقد صار الملك يندرج تحت الخلافة إذا كان إسلاميا ويكون من توابعها. وقد ينفرد إذا كان في غير الملة. وله على كل حال مراتب خادمة، ووظائف تابعة تتعين خططا، وتتوزع على رجال الدولة وظائف، فيقوم كل واحد بوظيفته حسما يعينه الملك خططا، وتتوزع على رجال الدولة وظائف، فيقوم كل واحد بوظيفته حسما يعينه الملك الذي تكون يده عالية عليهم فيتم بذلك أمره، ويحسن قيامه بسلطانه. وأما المنصب الخلافي و إن كان الملك يندرج تحته بهذا الاعتبار الذي ذكرناه فتصرفه الديني يحتص

<sup>(125)</sup> ورد في لسان العرب قول الأزهري: والذي يقع عندي، والله أعلم، أن القرن أهل كل مدة كان فيها، أو كان فيها طبقة من أهل العلم، قلّت السنون أو كثرت، والدليل على هذا قول النبي (ص): «خيركم قرني، يعني أصحابي، ثم الذين يلونهم، يعني التابعين، ثم الذين يلونهم، يعني الذين أخذوا عن التابعين،، قال: وجائز أن يكون القرن لجملة الأمة وهؤلاء قرون فيها.

الضمير هنّا يعود على الشارع وهو الله تعالى ولو لم يذكر قبل. وكثيرا ما يعود الضمير على (126) معلوم لا على مذكور في التراكيب العربية.

بخطط ومراتب لا تعرف إلا للخلفاء الإسلاميين فلنذكر الخطط الدينية المحتصة بالخلافة، ونرجع إلى الخطط الملوكية السلطانية.

فاعلم أن الخطط الدينية الشرعية؛ من الصلاة والقضاء والفتيا والجهاد والحسبة كلها مندرجة تحت الإمامة الكبرى التي هي الخلافة. وكانها الإمام الكبير والأصل الجامع، وهذه كلها متفرعة عنها وداخلة فيها لعموم نظر الخلافة وتصرفها في سائر أحوال الملة الدينية والدنيوية، وتنفيذ أحكام (الشرع) فيهما على العموم.

فأما (إمامة الصلاة) فهي أرفع هذه الخطط كلها، وأرفع من الملك بخصوصه المندرج معها تحت الخلافة. ولقد يشهد لذلك استدلال الصحابة في شأن أبي بكر رضي الله عنه باستخلافه في الصلاة على استخلافه في السياسة في قولهم: ارتضاه رسول الله صلى الله عليه وسلم لديننا، أفلا نرضاه لدنيانا ؟ فلولا أن الصلاة أرفع من السياسة لما صح القياس.

وإذا ثبت ذلك فاعلم أن المساجد في المدينة صنفان:

مساجد عظيمة كثيرة الغاشية (127) معدة للصلوات المشهودة، وأخرى دونها مختصة بقوم أو محلة، وليست للصلوات العامة. فأما المساجد العظيمة فأمرها راجع إلى الخليفة، أو (إلى) من يفوض إليه من سلطان أو وزير أو قاض، فينصب لها الإمام في الصلوات الخمس والجمعة والعيدين والخسوفين والاستسقاء. وتعين ذلك إنما هو من طريق الأولى والاستحسان ولئلا تفتات (128) الرعايا عليه في شيء من النظر في المصالح العامة، وقد يقول بالوجوب في ذلك من يقول بوجوب إقامة الجمعة، فيكون نصب الإمام لها عنده واجبا.

وأما المساجد المختصة بقوم أو محلة فأمرها راجع إلى الجيران ولا تحتاج إلى نظر خليفة ولا سلطان. وأحكام هذه الولاية وشروطها، والمولى فيها معروفة في كتب الفقه ومبسوطة في كتب الأحكام السلطانية الماوردي وغيره، فلا نطول بذكرها. وقدكان الخلفاء الأولون لا يقلدونها لغيرهم من الناس. وانظر من محلين من الخلفاء في المسجد عند (الايذان) بالصلاة وترصدهم بذلك في أوقاتها، يشهد لك ذلك بمباشرتهم لها،

<sup>(127)</sup> الغاشية : الذين يغشونها.

<sup>(128)</sup> يفتات عليه : يخالفه.

وأنهم لم يكونوا يستخلفون فيها. وكذا كان رجال الدولة الأموية من بعدهم استثثارا بها واستعظاما لرتبتها.

يحكى عن عبدالملك أنه قال لحاجبه: قد جعلت لك حجابة بابي إلا عن ثلاثة: صاحب الطعام فإنه يفسد بالتأخير، والاذن بالصلاة فإنه داع إلى الله؛ والبريد فإن في تأخيره فساد القاصية. فلما جاءت طبيعة الملك وعوارضه من الغلظة والترفع عن مساواة الناس في دينهم ودنياهم، استنابوا في الصلاة، وكانوا يستأثرون بها في الأحيان، وفي الصلوات العامة كالعيدين والجمعة إشادة وتنويها. فعل ذلك كثير من خلفاء بني العباس والعبيديين صدر دولتهم.

وأما «الفتيا» فللخليفة، تصفح أهل العلم والتدريس، ورد الفتيا إلى من هو أهل لها و إعانته على ذلك، ومنع من ليس (بأهل) لها وزجره؛ لأنها من مصالح المسلمين في أديانهم، فتجب عليه مراعاتها لئلا يتعرض لذلك من ليس له بأهل فيضل الناس، وللمدرس الانتصاب لتعليم العلم وبثه والجلوس لذلك في المساجد. فإن كانت من المستذانه المساجد العظام التي للسلطان الولاية عليها، أو النظر في أئمتها كها مر فلابد من استئذانه في ذلك، و إن كانت من مساجد العامة فلا يتوقف ذلك على إذن. على أنه ينبغي أن يكون لكل أحد من المفتين والمدرسين زاجر من نفسه يمنعه عن التصدي لما ليس له بأهل فيدل (20) به المستهدي و (يزل) به المسترشد، وفي الأثر: أجرؤكم على الفتيا أجرؤكم على الفتيا أجرؤكم على الفتيا أجرؤكم على جراثيم جهنم. فللسلطان فيهم لذلك من النظر ما توجبه المصلحة من إجازة أو رد.

وأما القضاء فهو من الوظائف الداخلة تحت الخلافة؛ لأنه منصب الفصل بين الناس في الخصومات حسم للتداعي وقطعا للتنازع، إلا أنه بالأحكام الشرعية المتلقاة من الكتاب والسنة؛ فكان لذلك من وظائف الخلافة ومندرجا في عمومها. وكان الخلفاء في صدر الإسلام يباشرونه بأنفسهم ولا يجعلون القضاء إلى من سواهم. وأول من دفعه إلى غيره وفوضه فيه عمر رضي الله عنه، فولى أبا الدرداء منه بالمدينة، وولى شريحا بالبصرة وولى أبا موسى الأشعري بالكوفة. وكتب له في ذلك الكتاب المشهور الذي تدور عليه أحكام القضاة وهي مستوفاة فيه.

يقول: «أما بعد، فإن القضاء فريضة محكمة وسنة متبعة، فافهم إذا أدي إليك، فإنه

\_\_\_\_\_ (129) يدل بالشيء : يثق به ويعتز.

لا ينفع تكلم بحق لانفاذ له، وآس بين الناس في وجهك ومجلسك وعدلك حتى لا يطمع شريف في حيفك، ولا ييأس ضعيف من عدلك. البينة على من ادعى واليمين على من أنكر. والصلح جائز بين المسلمين إلا صلحا أحل حراما أو حرم حلالا. ولا يمنعك قضاء قضيته أمس فراجعت اليوم فيه عقلك، وهديت فيه لرشدك بأن ترجع إلى الحق، فإن الحق قديم، ومراجعة الحق خير من التمادي في الباطل. الفهم الفهم فيا تلجلج في صدرك مما ليس في كتاب ولا سنة. ثم اعرف الأمثال والأشباه، وقس الأمور بنظائرها واجعل لمن ادعى حقا غائبا أو بينة أمدا ينتهي إليه، فإن أحضر بينته أخذت له بحقه و إلا استحللت القضية عليه، فإن ذلك أنني للشك وأجلي للعمى. المسلمون عدول بعضهم على بعض إلا مجلودا في حد، أو مجربا عليه شهادة زور، أو ظنينا في عدول بعضهم على بعض إلا مجلودا في حد، أو مجربا عليه شهادة زور، أو ظنينا في نسب أو ولاء؛ فإن الله سبحانه عفا عن الأيمان، ودرأ بالبينات، وإياك والقلق والضجر والتأفف بالخصوم، فإن استقرار الحق في مواطن الحق يعظم الله به الأجر ويحسن به الذكر والسلام، انتهى كتاب عمر.

و إنما كانوا يقلدون القضاء لغيرهم و إن كان مما يتعلق بهم، لقيامهم بالسياسة العامة وكثرة أشغالها من الجهاد والفتوحات وسد الثغور وحاية البيضة (130)، ولم يكن ذلك مما يقوم به غيرهم لعظم العناية، فاستحقوا القضاء في الواقعات بين الناس، واستخلفوا فيه من يقوم به تخفيفا على أنفسهم. وكانوا مع ذلك إنما يقلدونه أهل عصبيتهم بالنسب أو الولاء،ولا يقلدونه لمن بعد عنهم في ذلك.

وأما أحكام هذا المنصب وشروطه فمعروفة في كتب الفقه؛ وخصوصا كتب الأحكام السلطانية. إلا أن القاضي إنماكان له في عصر الخلفاء الفصل بين الخصوم فقط، ثم دفع لهم بعد ذلك أمور أخرى على التدريج بحسب اشتغال الخلفاء والملوك بالسياسة الكبرى. واستقر منصب القضاء آخر الأمر على أنه يجمع مع الفصل بين الخصوم استيفاء بعض الحقوق العامة للمسلمين بالنظر في أموال (١٤١١) المحجور عليهم من المجانين واليتامي والمفلسين وأهل السفه، وفي وصايا المسلمين وأوقافهم، وتزويج الأيامي عند فقد الأولياء على رأي من رآه، والنظر في مصالح الطرقات والأبنية وتصفح عند فقد الأولياء على رأي من رآه، والنظر في مصالح الطرقات والأبنية وتصفح

<sup>(130)</sup> بمعنى حوزة كل شيء.

<sup>(131)</sup> كذا، وفي بعض النسخ : في أمور.

الشهود والأمناء والنواب واستيفاء العلم والخبرة فيهم، بالعدالة والجرح ليحصل له الوثوق بهم وصارت هذه كلها من تعلقات وظيفته وتوابع ولايته.

وقد كان الخلفاء من قبل يجعلون للقاضي النظر في المظالم؛ وهي وظيفة ممتزجة من سطوة السلطنة ونصفة القضاء، وتحتاج إلى علو يد وعظيم رهبة تقمع الظالم من الخصمين وتزجر المعتدي. وكأنه يمضي ما عجز القضاة أو غيرهم عن إمضائه، ويكون نظره في البينات والتقرير واعتماد الأمارات والقرائن، وتأخير الحكم إلى استجلاء الحق وحمل الخصمين على الصلح واستحلاف الشهود؛ وذلك أوسع من نظر القاضي.

وكان الخلفاء الأولون يباشرونها بأنفسهم إلى أيام المهتدي من بني العباس، وربما كانوا يجعلونها لقضاتهم كما فعل عمر رضي الله عنه مع قاضيه أبي ادريس الخولاني، وكما فعله المأمون ليحيى بن أكثم، والمعتصم لأحمد بن أبي دؤاد، وربما كانوا يجعلون للقاضي قيادة الجهاد في عساكر الطوائف (١٥٤) وكان يحيى بن أكثم يخرج أيام المأمون بالصائفة إلى أرض الروم، وكذا منذر بن سعيد قاضي عبد الرحمان الناصر من بني أمية بالأندلس. فكانت تولية هذه الوظائف إنما تكون للخلفاء،أو من يجعلون ذلك له من وزير مفوض أو سلطان متغلب.

وكان أيضا النظر في الجرائم وإقامة الحدود في الدولة العباسية والأموية بالأندلس، والعبيديين بمصر والمغرب، راجعا إلى صاحب الشرطة، وهي وظيفة أخرى دينية كانت من الوظائف الشرعية في تلك الدول؛ توسع النظر فيها عن أحكام القضاء قليلا، فيجعل للتهمة في الحكم مجالا، ويفرض العقوبات الزاجرة قبل ثبوت الجرائم، ويقيم الحدود الثابتة في محالمًا، ويحكم في القود ((133) والقصاص، ويقيم التعزير والتأديب في حق من لم ينته عن الجريمة.

ثم تنوسي شأن هاتين الوظيفتين في الدول التي تنوسي فيها أمر الحلافة، فصار أمر المظالم راجعا إلى السلطان، كان له تفويض من الخليفة أو لم يكن، وانقسمت وظيفة الشرطة قسمين: منها وظيفة (التهم) على الجرائم، وإقامة حدودها، ومباشرة القطع والقصاص حيث يتعين، ونصب لذلك في هذه الدول حاكم يحكم فيها بموجب

<sup>(132)</sup> كذا في الاصول، ويظهر ان هذه الكلمة محرفة عن كلمة: الصوائف أي الغزو في الصيف. (133) قتل القاتل بدل القتيل وفعله: قود بكسر العين.

السياسة دون مراجعة الأحكام الشرعية ويسمى تارة باسم الوالي وتارة باسم الشرطة. وبتي قسم التعازير و إقامة الحدود في الجرائم الثابتة شرعا، فجمع ذلك للقاضي مع ما تقدم وصار ذلك من توابع وظيفته وولايته. واستقر الأمر لهذا العهد على ذلك، وخرجت هذه الوظيفة عن أهل عصبية الدولة، لأن الأمر لما كان خلافة دينية وهذه الخطة من مراسم الدين فكانوا لا يولون فيها إلا من أهل عصبيتهم من العرب مواليهم بالحلف أو بالرق أو بالاصطناع ممن يوثق بكفايته أو غنائه فيما يدفع إليه.

ولما انقرض شأن الخلافة وطورها ،وصار الأمركله ملكا أو سلطانا،صارت هذه الخطط الدينية بعيدة عنه بعض الشيء لأنها ليست من ألقاب الملك ولا مراسمه. ثم خرج الأمر جملة من العرب وصار الملك لسواهم من أمم الترك والبربر، فازدادت هذه الخطط الخلافية بعدا عنهم بمنحاها وعصبيتها. وذلك أن العرب كانوا يرون أن الشريعة دينهم، وأن النبي صلى الله عليه وسلم منهم، وأحكامه وشرائعه نحلتهم بين الأمم وطريقهم، وغيرهم لا يرون ذلك، إنما يولونها جانبا من التعظيم لما دانوا بالملة فقط. فصاروا يُقلدونها من غير عصابتهم ممن كان تأهل لها في دول الخلفاء السالفة، وكان أولئك المتأهلون (بما) أحدهم ترف الدول منذ مئين من السنين قد نسوا عهد البداوة وخشونتها والتبسوا بالحضارة في عوائد ترفهم ودعتهم وقلة المانعة عن أنفسهم، وصارت هذه الخطط في الدول الملوكية من بعد الخلفاء مختصة بهذا الصنف من المستضعفين في أهل الأمصار، ونزل أهلها عن مراتب العز لفقد الأهلية بأنسابهم وما هم عليه من الحضارة فلحقهم من الاحتقار ما يلحق الحضر المنغمسين في الترف والدعة البعداء عن عصبية الملك الذين هم عيال على الحامية ، وصار اعتبارهم في الدولة من أجل قيامها بالملة وأخذها بأحكام الشريعة، لما أنهم الحاملون للأحكام المقتدون بها. ولم يكن إيثارهم في الدولة حينئذ إكراما لذواتهم ، و إنما هو لما يتلمح من التجمل بمكانهم في مجالس الملك لتعظيم الرتب الشرعية.ولم يكن لهم فيها من الحل والعقد شيء،و إن حضروه فحضور رسمي لا حقيقة وراءه؛إذ حقيقة الحل والعقد إنما هي لأهل القدرة عليه، فمن لا قدرة له عليه فلا حل له ولا عقد لديه؛ اللهم إلا أخذ الأحكام الشرعية عنهم وتلتي الفتاوى منهم فنعم. والله الموفق.

وربما يظن بعض الناس أن الحق فيما وراء ذلك، وأن فعل الملوك فيما فعلوه من إخراج الفقهاء والقضاة (عن) الشورى مرجوح، وقد قال صلى الله عليه وسلم: «العلماء

ورثة الأنبياء». فاعلم أن ذلك ليس كما ظنه (134) وحكم الملك والسلطان إنما يجري على ما تقتضيه طبيعة العمران و إلا كان بعيدا عن السياسة، فطبيعة العمران في هؤلاء لا تقتضي لهم شيئا من ذلك، لأن الشورى والحل والعقد (إنما) تكون لصاحب عصبية يقتدر بها على حل أو عقد أو فعل أو ترك، وأما من لا عصبية له ولا يملك من أمر نفسه شيئا ولا من حايتها، و إنما هو عيال على غيره، فأي مدخل له في الشورى اأو أي معنى يدعو إلى اعتباره فيها ؟ اللهم إلا شوراه فيها يعلمه من الاحكام الشرعية فموجودة في الاستفتاء خاصة.

وأما شوراه في السياسة فهو بعيد عنها لفقدانه العصبية والقيام على معرفة أحوالها وأحكامها، وإنما إكرامهم من تبرعات الملوك والأمراء الشاهدة لهم بجميل الاعتقاد في الدين وتعظيم من ينتسب إليه بأي جهة انتسب. وأما قوله صلى الله عليه وسلم: «العلماء ورثة الأنبياء» فاعلم أن الفقهاء في الأغلب لهذا العهد وما احتف به إنما حملوا الشريعة أقوالا في كيفية الأعمال في العبادات وكيفية القضاء في المعاملات، ينصونها على من يحتاج إلى العمل بها مذه غاية أكابرهم ولا يتصفون إلا بالاقل منها، وفي بعض الأحوال. والسلف رضوان الله عليهم وأهل الدين والورع من المسلمين حملوا الشريعة اتصافا بها وتحققا بمذاهبها.

فن حملها اتصافا وتحققا دون نقل فهو من الوارثين، مثل أهل رسالة القشيري. ومن اجتمع له الأمران فهو العالم وهو الوارث على الحقيقة، مثل فقهاء التابعين والسلف والأثمة الأربعة، ومن اقتفى طريقهم وجاء على أثرهم. وإذا انفرد واحد من الأئمة بأحد الأمرين فالعابد أحق بالوراثة من الفقيه الذي ليس بعابد؛ لأن العابد ورث (صفة)، والفقيه الذي ليس بعابد؛ لأن العابد في كيفيات العمل، وهؤلاء أكثر فقهاء عصرنا. «إلا الذين آمنوا وعملوا الصالحات وقليل ماهم».

#### العدالية

وهي وظيفة دينية تابعة للقضاء ومن مواد تصريفه. وحقيقة هذه الوظيفة القيام عن إذن القاضي بالشهادة بين الناس فيما لهم وعليهم تحملا عند الإشهاد، وأداء عند التنازع، وكتبا في السجلات تحفظ به حقوق الناس وأملاكهم وديونهم وسائر

<sup>(134)</sup> أي كما ظنه بعض الناس.

معاملاتهم، [وإنما قلنا عن إذن القاضي لأن الناس قد اختلطوا وخني التعديل، والجرح الأعلى للبقاء في مكانه إنما يأذن لمن ثبتت عنده عدالته ليحفظ على الناس أمورهم ومعاملاتهم.]

وشرط هذه الوظيفة الاتصاف بالعدالة الشرعية والبراءة من الجرح، ثم القيام بركتاب)السجلات والعقود من جهة عبارتها وانتظام فصولها ومن جهة أحكام شروطها الشرعية وعقودها، فيحتاج حينئذ إلى ما يتعلق بذلك من الفقه، ولأجل هذه الشروط وما يحتاج اليه من المران (135) على ذلك والمارسة له اختص ذلك ببعض العدول،وصار الصنف القائمون به كأنهم مختصون بالعدالة وليس كذلك، وإنما العدالة من شروط اختصاصهم بالوظيفة.

ويجب على القاضي تضفح أحوالهم والكشف عن سيرهم رعاية لشرط العدالة فيهم ، وأن لا يهمل ذلك لما يتعين عليه من حفظ حقوق الناس فالعهدة عليه في ذلك كله ، وهو ضامن وركه . وإذا تعين هؤلاء لهذه الوظيفة عمت الفائدة (بهم في تعديل) من تخفى عدالته على القضاة بسبب اتساع الأمصار واشتباه الأحوال ، واضطرار القضاة إلى الفصل بين المتنازعين بالبينات الموثوقة فيعولون غالبا في الوثوق بها على هذا الصنف . ولهم في سائر الأمصار دكاكين ومصاطب يختصون بالجلوس (فيها) عفيتعاهدهم أصحاب المعاملات للاشهاد وتقييده بالكتاب .

وصار مدلول هذه اللفظة مشتركا بين هذه الوظيفة التي تبين مدلولها وبين العدالة الشرعية التي هي أخت الجرح، وقد يتواردان ويفترقان. والله تعالى أعلم.

### الحسبة والسكة

أما الحسبة فهي وظيفة دينية من باب الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر الذي هو فرض على القائم بأمور المسلمين؛ يعين لذلك من يراه أهلا له فيتعين فرضه عليه ويتخذ الأعوان على ذلك، ويبحث عن المنكرات ويعزر ويؤدب على قدرها، ويحمل الناس على المصالح العامة في المدينة مثل: المنع من المضايقة في الطرقات؛ ومنع الحالين وأهل السفن من الإكثار في الحمل، والحكم على أهل المباني المتداعية للسقوط بهدمها، وإزالة ما يتوقع من ضررها على السابلة؛ والضرب على أيدي

<sup>(135)</sup> المران بكسر الميم: التمرن واعتياد الشيء.

المعلمين في المكاتب وغيرها في الابلاغ في ضربهم للصبيان المتعلمين. ولا يتوقف حكمه على تنازع أو استعداء،بل له النظر والحكم فيما يصل إلى علمه من ذلك ويرفع إليه، وليس له إمضاء الحكم في الدعاوي مطلقا بل فيما يتعلق بالغش والتدليس في المعايش وغيرها، وفي المكاييل والموازين، وله أيضا حمل الماطلين على الإنصاف، وأمثال ذلك مما ليس فيه سماع بينة، ولا إنفاذ حكم.

وكانها أحكام ينزه القاضي عنها لعمومها وسهولة أغراضها، فتدفع إلى صاحب هذه الوظيفة ليقوم بها، فوضعها على ذلك أن تكون خادمة لمنصب القضاء. وقد كانت في كثير من الدول الإسلامية مثل العبيديين بمصر والمغرب والأمويين بالأندلس داخلة في عموم ولاية القاضي يولي فيها باختياره. ثم لما انفردت وظيفة السلطان عن الخلافة وصار نظره عاما في أمور السياسة اندرجت في وظائف الملك وأفردت بالولاية.

وأما السكة فهي النظر في النقود المتعامل بها بين الناس، وحفظها مما يداخلها من الغش أوالنقص، إن (كانت) يتعامل بها عددا،أو ما يتعلق بذلك ويوصل إليه من جميع الاعتبارات، ثم في وضع علامة السلطان على تلك النقود بالاستجادة والخلوص (ترسم) تلك العلامة فيها من خاتم حديد اتخذ لذلك ونقش فيه نقوش خاصة به، فيوضع على الدينار رأو الدرهم) بعد أن يقدر ويضرب عليه بالمطرقة حتى ترسم فيه تلك النقوش، وتكون علامة على جودته بحسب الغاية التي وقف عندها السبك والتخليص في متعارف أهل القطر و (مذهب) الدولة الحاكمة، فإن السبك والتخليص في النقود لا يقف عند غاية، و إنما ترجع غايته إلى الاجتهاد؛ فإذا وقف أهل أفق أو قطر على غاية من التخليص، وقفوا عندها وسموها إماما وعيارا يعتبرون به نقودهم و ينتقدونها بماثلته، فإن نقص عن ذلك كان زيفا.

والنظر في ذلك كله لصاحب هذه الوظيفة، وهي دينية بهذا الاعتبار، فتندرج تحت الحلافة، ولقد كانت (تدخل)في عموم ولاية القاضي، ثم أفردت لهذا العهدكما وقع في الحسبة.

هذا آخر الكلام في الوظائف الخلافية، وبقيت منها وظائف ذهبت بذهاب ما ينظر فيه وأخرى صارت سلطانية. فوظيفة الإمارة والوزارة والحرب والحراج صارت سلطانية (يتكلم) عليها في (مكانها) بعد، ووظيفة الجهاد بطلت ببطلانه، إلا في قليل من الدول يمارسونه ويدرجون أحكامه غالبا في السلطانيات.

وكذا نقابة الأنساب التي يتوصل بها إلى الخلافة أو الحق في بيت المال قد بطلت لدثور الخلافة ورسومها. وبالجملة فقد اندرجت رسوم الخلافة ووظائفها في رسوم الملك والسياسة في سائر الدول لهذا العهد. والله مصرف الأمور بحكمته.

# فصل في اللقب بأمير المؤمنين وأنه من سهات الخلافة وهو محدث منذ عهد الخلفاء

وذلك أنه لما بويع أبو بكر رضي الله عنه كان الصحابة رضي الله عنهم وسائر المسلمين يسمونه خليفة رسول الله صلى الله عليه وسلم، ولم يزل الأمر على ذلك إلى أن هلك. فلما بويع لعمر بعهده إليه كانوا يدعونه خليفة خليفة رسول الله صلى الله عليه وسلم، وكأنهم استثقلوا هذا اللقب؛ بكثرته وطول إضافته موأنه يتزايد فيا بعد دائما إلى أن ينتهي إلى الهجنة، ويذهب منه التمييز بتعدد الإضافات وكثرتها فلا يعرف. فكانوا يعدلون عن هذا اللقب إلى ما سواه مما يناسبه ويدعى به مثله. وكانوا يسمون قواد البعوث باسم الأمير؛ وهو فعيل من الإمارة. وقد كان الجاهلية يدعون النبي صلى الله عليه وسلم أمير مكة وأمير الحجاز، وكان الصحابة أيضا يدعون سعد بن أبي وقاص أمير المؤمنين لإمارته على جيش القادسية، وهم معظم المسلمين يومئذ.

واتفق أن دعا بعض الصحابة عمر رضي الله عنه باسم أمير المؤمنين: يا أمير المؤمنين، فاستحسنه الناس واستصوبوه ودعوه به يقال: أول من دعاه بذلك عبدالله بن جحش، وقيل عمرو بن العاص والمغيرة بن شعبة وقيل: بريد جاء بالفتح من بعض البعوث ودخل المدينة وهو يسأل عن عمر ويقول: أين أمير المؤمنين! وسمعها أصحابه فاستحسنوه وقالوا: أصبت والله اسمه، و إنه والله أمير المؤمنين حقا، فدعوه بذلك وذهب لقبا له في الناس. وتوارثة الخلفاء من بعده سمة لا يشاركهم فيها أحد سواهم سائر دولة بني أمية.

ثم إن الشيعة خصوا عليا باسم الإمام نعتا له بالإمامة التي هي أخت الخلافة، وتعريضا بمذهبهم في أنه أحق بإمامة الصلاة من أبي بكر لما هو مذهبهم وبدعتهم، فخصوه بهذا اللقب،ولمن يسوقون إليه منصب الخلافة من بعد. فكانوا كلهم (يسمى) بالإمام ماداموا يدعون لهم في الخفاء،حتى إذا يستولون على الدولة يحوّلون (١٥٥) اللقب فيمن بعده إلى أمير المؤمنين، كما فعله شيعة بني العباس، فإنهم ما زالوا يدعون أئمتهم بالإمام إلى إبراهيم الذي جهروا بالدعاء له،وعقدوا الرايات للحرب على أمره،فلما هلك دعى أخوه السفاح بأمير المؤمنين.

وكذا الرافضة بإفريقية فإنهم مازالوا يدعون أئمتهم من ولد اسهاعيل بالإمام، حتى انتهى الأمر إلى عبيد الله المهدي وكانوا أيضا يدعونه بالإمام، ولابنه أبي القاسم من بعده، فلما استوثق لهما الأمر دعوا من بعدهما أمير المؤمنين. وكذا الأدارسة بالمغرب كانوا (يدعون) ادريس بالامام وابنه إدريس الأصغر كذلك، وهكذا شأنهم.

وتوارث الخلفاء هذا اللقب بأمير المؤمنين، وجعلوه سمة لمن يملك الحجاز والشام والعراق؛ المواطن التي هي ديار العرب ومراكز الدولة وأهل الملة والفتح. وازداد كذلك في عنفوان الدولة وبذخها لقب آخر للخلفاء يتميز بعضهم عن بعض ً لما في أمير َ المؤمنين من الاشتراك بينهم ، فاستحدث ذلك بنو العباس حجاباً لأسهائهم الأعلام عن امتهانها في ألسنة السوقة وصونا لها عن الابتذال، فتلقبوا بالسفاح والمنصور والمهدي والهادي والرشيد الى آخر الدولة. واقتني أثرهم في ذلك العبيديون بإفريقية ومصر وتجافى بنو أمية عن ذلك بالمشرق قبلهم من الغضاضة والسداجة ؛ لأن العروبية ومنازعها لم تفارقهم حينئذ،ولم يتحول عنهم شعار البداوة إلى شعار الحضارة. وأما بالأندلس فتلقبوا كسلفهم مع ما علموه من أنفسهم من القصور عن ذلك بالقصور عن ملك الحجاز أصل العرب والملَّة، والبعد عن دار الخلافة التي هي مركز العصبية، وأنهم إنما منعوا بإمارة القاصية أنفسهم من مهالك بني العباس، حتى إذا جاء عبد الرحمان الآخر منهم (وهو الناصر بن الأمير عبد الله بن محمد بن عبد الرحمان الأوسط) لأول المائة الرابعة ، واشتهر ما نال الخلافة بالمشرق من الحجر واستبداد الموالي و (عثيَّهم) في الخلفاء بالعزل والاستبدال والقتل والسمل(١٤٦٠). ذهب عبد الرحمان هذا إلى مثل مذاهب الخلفاء بالمشرق وإفريقية،وتسمى بأمير المؤمنين،وتلقب بالناصر لدين الله وأخذت من بعده عادة ومذهبا لقن عنه،ولم يكن لآبائه وسلف قومه.

<sup>(136)</sup> هكذا في النسخ التي بين أيدينا. ومقتضى السياق: حتى اذا استولوا على الدولة حولوا اللقب.

<sup>(137)</sup> سمل العين: فقأها بحديدة محاة.

واستمر الحال على ذلك إلى أن انقرضت عصبية العرب أجمع، وذهب رسم الخلافة، تغلب الموالي من العجم على بني العباس، والصنائع على العبيديين بالقاهرة، وصنهاجة على أمراء إفريقية، وزناتة على المغرب، وملوك الطوائف بالأندلس على أمر بني أمية واقتسموه وافترق أمر الإسلام، فاختلفت مذاهب الملوك بالمغرب والمشرق في الاختصاص بالألقاب بعد أن تسمّوا جميعا باسم السلطان.

فأما ملوك المشرق من العجم فكان الخلفاء يخصونهم بألقاب تشريفية يستشعر منها انقيادهم وطاعتهم وحسن ولايتهم؛ مثل شرف الدولة، وعضد الدولة، وركن الدولة، ومعز الدولة، ونصير الدولة، ونظام الملك وبهاء (الملك)، وخيو الملك، وأمثال هذه. وكان العبيديون أيضا يخصون بها أمراء صنهاجة، فلما استبدوا على (الخلفاء) قنعوا بهذه الألقاب وتجافوا عن ألقاب الخلافة أدبا معها، وعدولا عن (سماتها) المختصة بها، شأن المتغلبين المستبدين كما قلناه قبل.

ونزع المتأخرون (من) أعاجم المشرق، حين قوي استبدادهم على الملك وعلى كعبهم في الدولة والسلطان، وتلاشت عصبية الخلافة، واضمحلت بالجملة إلى الألقاب الخاصة بالملك؛ مثل الناصر والمنصور، زيادة (إلى) ألقاب (كانوا) يختصون بها قبل هذا الانتحال مشعرة بالخروج عن ربقة الولاء والاصطناع بما أضافوها إلى الدين فقط، فيقولون: صلاح الدين، أسد الدين، نور الدين.

وأما ملوك الطوائف بالأندلس فاقتسموا ألقاب الخلافة وتوزعوها لقوة استبدادهم عليها بما كانوا من قبيلها وعصبيتها، فتلقبوا بالناصر والمنصور والمعتمد والمظفر وأمثالها، كما قال ابن شرف ينعى عليهم:

مما يزهدني في أرض أندلس أسماء معتمد فيها ومعتضد ألقاب مملكة في غير موضعها كالهريحكي انتفاخا صورة الأسد

وأما صنهاجة فاقتصروا على الألقاب التي كان الخلفاء العبيديون يلقبون بها للتنوية. مثل نصير الدولة ، و(سيف الدولة) ، ومعز الدولة . واتصل لهم ذلك لما أدالوا من دعوة العبيديين بدعوة العباسيين. ثم بعدت الشقة بينهم وبين الخلافة ونسوا عهدها، فنسوا هذه الألقاب واقتصروا على اسم السلطان. وكذا شأن ملوك مغراوة بالمغرب، لم ينتحلوا شيئا من هذه الألقاب إلا اسم السلطان، جريا على مذاهب البداوة والغضاضة.

ولما محي (اسم) الخلافة وتعطل دستها (138)، وقام بالمغرب من قبائل البربر يوسف بن تاشفين ملك لمتونة فملك العدوتين، وكان من أهل الخير والاقتداء، نزعت به همته إلى الدخول في طاعة الخليفة تكيلا لمراسم دينه. فخاطب المستظهر العباسي وأوفد عليه ببيعته عبدالله بن العربي، وابنه القاضي أبا بكر من مشيخة إشبيلية ويطلبان توليته إياه على المغرب وتقليده ذلك، فانقلبوا إليه (139) بعهد (الخليفة) له على المغرب واستشعار زيهم في لبوسه (140) (ورايته)، وخاطبه فيه بأمير (المسلمين) تشريفا له واختصاصا فاتخذها لقبا. ويقال: إنه كان دعي له بأمير (المسلمين) من قبل (141) أدبا مع رتبة الخلافة لما كان عليه هو وقومه المرابطون من انتحال الدين واتباع السنة.

وجاء المهدي على أثرهم داعيا إلى الحق آخذا بمذاهب الأشعرية ناعيا على أهل المغرب عدولهم عنها إلى تقليد السلف في ترك التأويل لظواهر الشريعة وما يؤول إليه ذلك من التجسيم كما هو معوف من مذهب الاشعرية ، وسمى اتباعه «الموحدين» تعريضا بذلك النكير. وكان يرى (ما رأى) أهل البيت في الإمام المعصوم، وأنه لابد منه في كل زمان يحفظ بوجوده نظام هذا العالم؛ فسمي بالإمام أولا لما قلناه من مذهب الشيعة في ألقاب خلفائهم، وأردف بالمعصوم إشارة إلى مذهبه في عصمة الإمام، وتنزه عند أتباعه عن أمير المؤمنين أخذا بمذاهب المتقدمين من الشيعة، ولما فيها من مشاركة الأغمار والولدان من أعقاب أهل الخلافة يومئذ بالمشرق والمغرب، ثم انتحل عبد المؤمن ولى عهده اللقب بأمير المؤمنين، وجرى عليه من بعده خلفاء بني عبد المؤمن، وآل أبي حفص من بعدهم استئثارا به (عن) سواهم لما دعا إليه شيخهم المهدي من ذلك، وأنه

<sup>(138)</sup> استعمل ابن خلدون الدست هنا بمعنى المراسم على المجاز. الدست: كلمة أعجمية معربة لم ترد في لسان العرب، ومعناها: صدر البيت او المجلس، الوسادة، والدست من الثياب ما يكني حاجة الانسان.

<sup>(139)</sup> كذا بالأصل والصحيح: «فانقلبا اليه».

<sup>(140)</sup> اللبوس: الثياب والسلاح مذكر، فان ذهبت بها الى الدرع أنثت، وقال الله تعالى: «وعلمناه صنعة لبوس لكم». قالوا: هي الدرع تلبس في الحروب (لسان العرب).

<sup>(141)</sup> كذا بالاصول. والعبارة لا تخلو من اضطراب فقد تكون هنا جملة ساقطة من الناسخ، ومقتضى السياق: «ويقال إنه كان دعي له بأمير المؤمنين من قبل (ثم أهمل ذلك) أدبا مع رتبة الخلافة ... الخ».

صاحب الأمر وأولياؤه من بعده كذلك دون كل أحد لانتفاء عصبية قريش وتلاشيها فكان ذلك دأبهم.

ولما انتقض الأمر بالمغرب وانتزعه زناتة ذهب رأولوهم) مذاهب البداوة والسذاجة واتباع لمتونة في انتحال اللقب بأمير (المسلمين) (142 أدبا مع رتبة الخلافة التي كانوا على طاعتها لبني عبد المؤمن أولا، ولبني أبي حفص من بعدهم، ثم نزع المتأخرون منهم إلى اللقب بأمير المؤمنين وانتحلوه لهذا العهد استبلاغا في منازع الملك وتتميا لمذاهبه وسهاته. والله غالب على أمره.

## فصل في شرح اسم البابا والبطرك في الملة النصرانية واسم الكوهن عند اليهود

اعلم أن الملة لابد من قائم (بها)عند غيبة النبي يحملهم على أحكامها وشرائعها، ويكون كالخليفة فيهم للنبي فيما جاء (هم) به من التكاليف. والنوع الانساني أيضا بما تقدم من ضرورة السياسة فيه للاجتاع البشري \_ لا بد لهم من شخص يحملهم على مصالحهم، ويزعهم عن مفاسدهم بالقهر، وهو المسمى بالملك.

والملة الإسلامية لماكان الجهاد فيها مشروعا لعموم الدعوة وحمل الكافة على دين الإسلام طوعا أوكرها، اتحدت فيها الخلافة والملك لتوجه الشوكة من القائمين بها إليها معا.

وأما ما سوى الملة الإسلامية فلم تكن دعوتهم عامة،ولا الجهاد عندهم مشروعا إلا في المدافعة فقط. فصار القائم بأمر الدين فيها لا يعنيه شيء من سياسة الملك، وإنما وقع الملك لمن وقع منهم بالعرض ولأمر غير ديني وهو ما اقتضته لهم العصبية لما فيها من الطلب للملك بالطبع كما قدمناه، لا لأنهم مكلفون بالتغلب على الأمم كما في الملة الاسلامية، وإنما هم مطلوبون بإقامة دينهم في خاصتهم.

<sup>(142)</sup> كذا بالاصول والأصح: ﴿واتباع لمتونة في (عدم) انتحال اللقب بأمير المؤمنين، فهو يعني هنا: ان زناتة سلكوا في مبدإ أمرهم مسلك لمتونة في مبدإ أمرها حيال اللقب بامير المؤمنين فلم ينتحلوا لانفسهم هذا اللقب ... الخ.

ولذلك بتي بنو إسرائيل من بعد موسى ويوشع صلوات الله عليهما نحو أربعائة سنة لا يعتنون بشيء من أمر الملك إنما همهم إقامة دينهم فقط. وكان القائم به بينهم يسمى الكوهن؛ كأنه خليفة لموسى صلوات الله عليه يقيم لهم أمر الصلاة والقربان، ويشترطون فيه أن يكون من ذرية هارون صلوات الله عليه؛ لأن (ذلك كان له ولبنيه بالوحي). ثم اختاروا لإقامة السياسة التي هي للبشر بالطبع سبعين شيخا كانوا يتولون أحكامهم العامة، والكوهن أعظم رتبةً منهم في الدين وأُبعد عن شغب الأحكام. واتصل ذلكُ فيهم إلى أن استحكمت طبيعة العصبية وتمخضت الشوكة للملك، فغلبوا الكنعانيين على الأرض التي أورثهم الله \_ بيت المقدس وما جاورها \_كما بين لهم على لسان موسى صلوات الله عليه ، فحاربتهم أنم الفلسطين والكنعانيين والأمن (وأفرم وعمون) و (مؤاب) ... ورياستهم في ذلك راجعة إلى شيوخهم. وأقاموا على ذلك نحوا من أربعاثة سنة، ولم تكن لهم صولة الملك. وضجر بنو إسرائيل من (مغالبة) الأمم، فطلبوا على لسان شمويل (143) من أنبيائهم أن يأذن الله لهم في تمليك رجل عليهم. (فملك) عليهم طالوت وغلب الأمم وقتل جالوت ملك الفلسطين. ثم ملك بعده داود ثم سلمان صلوات الله عليهها. واستفحل ملكه وامتد إلى الحجاز ثم (إلى)أطراف اليمن، ثم إلى أطراف بلاد الروم. ثم افترق الأسباط من بعد سليمان صلوات الله عليه بمقتضى العصبية في الدول كما قدمناه، إلى دولتين كانت إحداهما (بنواحي نابلس) للاسباط العشرة (وكرسي ملكهم فيها صبصطية ــ وقد خربت من لدن بختنصر ــ) والأخرى بالقدس والشام لبني يهوذا وبنيامين.

ثم غلبهم بختنصر ملك بابل على ماكان بأيديهم من الملك، أولا الأسباط العشرة في (صبصطية)، ثم ثانيا بني يهوذا ببيت المقدس بعد اتصال ملكهم نحو ألف سنة ، وخرّب مسجدهم، وأحرق توراتهم وأمات دينهم ، ونقلهم إلى أصبهان وبلاد العراق، إلى أن ردهم بعض ملوك (الكينية) من الفرس إلى بيت المقدس من بعد سبعين سنة من خروجهم، فبنوا المسجد وأقاموا أمر دينهم على الرسم الأول (للكهنوتية) فقط والملك للفرس، ثم غلب الإسكندر وبنويونان على الفرس، وصار اليهود في ملكتهم، ثم فشل أمر اليونانيين، فاعتز اليهود عليهم بالعصبية الطبيعية ودفعوهم عن الاستيلاء عليهم،

<sup>(143)</sup> هو صموئيل كما في التوراة.

<sup>(144)</sup> كذا في الأصول، والأصح: «تغلب الاسكندر ... الخ».

وقام بملكهم (الكهنوتية) الذين كانوا فيهم من بني حسمناي، وقاتلوا يونان حتى انقرض أمرهم. وغلبهم الروم فصاروا تحت أمرهم، ثم (زحفوا) إلى بيت المقدس و(بها) بنو (هيردوس)، أصهار بني حسمناي، وبقية دولتهم، فحاصروهم مدة، ثم افتتحوها عنوة وأفحشوا في القتل والهدم والتحريق، وخربوا بيت المقدس وأجلوهم عنها إلى رومة وما وراءها، وهو الخراب الثاني للمسجد ويسميه اليهود بالجلوة (145) الكبرى. فلم يقم لهم بعدها ملك لفقدان العصبية منهم، وبقوا بعد ذلك في ملكة الروم ومن بعدهم يقيم لهم أمر دينهم الرئيس عليهم المسمى بالكوهن.

وكان المسيح صلوات الله عليه (لما جاءهم) بما جاء به من الدين والنسخ لبعض أحكام التوراة، و ظهرت على يديه الخوارق العجيبة من إبراء (المعتوه) وإحياء الموتى ... واجتمع عليه كثير من الناس وآمنوا به، وأكثرهم الحواريون أصحابه وكانوا اثني عشر. وبعث منهم رسلا إلى الآفاق داعين إلى ملته وذلك أيام أوغسطس أول ملوك القياصرة، وفي مدة (هيردوس) ملك اليهود، الذي انتزع الملك من بني حشمناي أصهاره فحسده اليهود وكذبوه (146) وكاتب هيردوس ملكهم ملك القياصرة (أوغشطش) يغريه به، فأذن لهم في قتله ووقع ما تلاه القرآن من أمره. وافترق الحواريون شيعا ودخل أكثرهم (إلى) بلاد الروم داعين إلى دين النصرانية. وكان بطرس كبيرهم فنزل برومة دار ملك القياصرة.

ثم كتبوا الإنجيل الذي أنزل على عيسى صلوات الله عليه في نسخ أربع على اختلاف رواياتهم: فكتب متى إنجيله في بيت المقدس بالعبرانية، ونقله يوحنا بن زبدى منهم إلى اللسان اللطيني. وكتب لوقا منهم إنجيله باللطيني (١٤٦٠) لبعض أكابر الروم. وكتب يوحنا بن زبدى منهم إنجيله برومة، وكتب بطرس إنجيله باللطيني ونسبه إلى (مرقاس) (١٩٤٥) تلميذه. واختلفت هذه النسخ الأربع من الإنجيل؛ مع أنها ليست كلها

<sup>(145)</sup> كذا بالأصول، والاصح: الجلاء أو الجلو؛ مصدر جلا. واما الجلوة فتأتي بمعنى زفاف العروس.

<sup>(146)</sup> أي حسدوا المسيح وكذبوه.

<sup>(147)</sup> كذا بالأصول، والاصح: اللسان اللاتيني. وقد كتب متّى إنجيله بالآرامية لا بالعبرية وترجم الى اللغة اليونانية، لا الى اللغة اللاتينية. وكتب لوقا إنجيله باليونانية لا باللاتينية، كما ورد هنا.

<sup>(148)</sup> كذا بالأصول، وهو الرسول مرقص.

وحيا صرفا بل مشوبة بكلام عيسى صلوات الله عليه وبكلام الحواريين؛ وكلها مواعظ وقصص والاحكام فيها قليلة جدا. واجتمع الحواريون الرسل لذلك العهد برومة، ووضعوا قوانين الملة النصرانية، وصيروها بيد أقليمنطس تلميذ بطرس، وكتبوا فيها عدد الكتب التي يجب قبولها والعمل بها.

فن شريعة اليهود القديمة التوراة، وهي خمسة أسفار، وكتاب يوشع، وكتاب القضاة، وكتاب راعوث، وكتاب يهوذا، وأسفار الملوك أربعة، وسفر بنيامين، وكتب المقابيين لابن كريون ثلاثة (150) وكتاب عزرا الإمام، وكتاب أوشير (150)، وقصة هامان، وكتاب أيوب الصديق، ومزامير داود عليه السلام، وكتب ابنه سليان عليه السلام خمسة، ونبوات الأنبياء الكبار والصغار ستة عشر، وكتاب يشوع بن شارخ (151) وزير سلمان عليه السلام.

ومن شريعة عيسى صلوات الله عليه المتلقاة من الحواريين نسخ الإنجيل الأربعة وكتب القتاليقون سبع رسائل، وثامنها الأبركسيس في قصص الرسل، وكتاب بولس أربع عشرة رسالة، وكتاب إقليمنطس وفيه الأحكام، وكتاب أبو غالمسيس، وفيه رؤيا يوحنا بن زبدي.

واختلف شأن القياصرة في الأخذ بهذه الشريعة تارة وتعظيم أهلها، ثم تركها أخرى والتسلط عليهم بالقتل والبغي؛ إلى أن جاء قسطنطين وأخذ بها واستمروا عليها. وكان صاحب هذا الدين والمقيم لمراسمه يسمونه البطرك، وهو رئيس الملة عندهم وخليفة المسيح فيهم، يبعث نوابه وخلفاءه إلى ما بعد عنه من أمم النصرانية، ويسمونه (152) الأسقف، أي نائب البطرك، ويسمون الإمام الذي يقيم الصلوات ويفتيهم في الدين بالقسيس. ويسمون المنقطع الذي حبس نفسه في الخلوة للعبادة بالراهب. وأكثر خلواتهم في الصوامع. وكان بطرس الرسول رأس الحواريين وكبير

<sup>(149)</sup> كذا بالأصول، وفي التوراة: سفر المكابيين (بتشديد الميم والكاف) الأول والثاني وليس هناك ثالث. ولم يرد ذكر ابن كريون. وهي هنا محرفة عن اسم رجل اختصر أسفار المكابيين هذه اسمه (يس الكريوني) نسبة الى (كريان) وهو اسم قديم لمقاطعة برقة من اعمال ليبيا. (150) كذا، وهو سفر استير، كما في التوراة.

<sup>(151)</sup> كذا بالأصول، وهو يشوع بن سيراخ، كما في التوراة.

<sup>(152)</sup> أي يسمون من يبعثه البطرك الى ما بعد عنه من امم النصرانية.

التلاميذ برومة يقيم بها دين النصرانية إلى أن قتله نيرون خامس القياصرة، فيمن قتل من البطارق والأساقفة؛ ثم قام بخلافته في كرسي رومة أريوس (153). وكان مرقاس الإنجيلي بالإسكندرية ومصر والمغرب داعيا سبع سنين، فقام بعده حنانيا وتسمى بالبطرك وهو أول البطاركة فيها. وجعل معه اثني عشر قسا على أنه إذا مات البطرك يكون واحد من الاثني عشر مكانه ويختار من المؤمنين واحد مكان ذلك الثاني عشر. فكان أمر البطاركة إلى القسوس.

ثم لما وقع الاختلاف بينهم في قواعد دينهم وعقائده واجتمعوا بنيقية أيام قسطنطين لتحرير الحق في الدين، واتفق ثلاثمائة وثمانية عشر من أساقفتهم على رأي واحد في الدين، فكتبوه وسموه الأمانة، وجعلوه أصلا يرجعون إليه. وكان فيا كتبوه أن البطرك القائم بالدين لا يرجع في تعيينه إلى اجتهاد الأقسة كما قرره حنانيا تلميذ مرقاس، وأبطل ذلك الرأي، وإنما يقدم عن ملأ واختيار (15%) من أئمة المؤمنين ورؤسائهم؛ فبتي الأمر كذلك. ثم اختلفوا بعد ذلك في تقرير قواعد الدين وكانت لهم مجتمعات في تقريره. ولم يختلفوا في هذه القاعدة؛ فبتي الأمر فيها على ذلك. واتصل فيهم الأساقفة عن البطاركة.

وكان الأساقفة يدعون البطرك بالأب تعظيا له فصار الأقسة يدعون الأسقف فيا غاب عن البطرك بالأب أيضا تعظيا له فاشتبه الاسم في أعصار متطاولة يقال آخرها بطركية هرقل بالإسكندرية ، فأرادوا أن يميزوا البطرك عن الأسقف في التعظيم فدعوه البابا ومعناه أبو الآباء. وظهر هذا الاسم أول ظهوره بمصر على ما زعم جرجس بن العميد في تاريخه. ثم نقلوه إلى صاحب الكرسي الأعظم عندهم وهو كرسي رومة لأنه كرسي بطرس الرسول كما قدمناه فلم يزل سمة عليه إلى الآن.

ثم اختلفت النصارى في دينهم بعد ذلك، وفيما يعتقدونه في المسيح، وصاروا طوائف وفرقا، واستظهروا بملوك النصرانية كل على صاحبه افاختلف الحال في العصور في ظهور فرقة دون فرقة، إلى أن استقرت لهم ثلاث طوائف هي فرقهم ولا يلتفون إلى

<sup>(153)</sup> كذا بالاصول وهو خطأ لأن اريوس قسيس لم يتولّ مطلقا كرسي البابوية ولا ما يقرب منها، وله مذهب خاص يقول بنني الطبيعة اللاهوتية للمسيح. ولذلك حكم مجمع نيقية بتجريده من ألقابه الكهنوتية سنة 325 للميلاد.

<sup>(154)</sup> في نسخة ثانية عن بلاء واختيار الخ.

غيرها،وهم الملكية واليعقوبية والنسطورية. ولم نر أن نسخهم(١٥٥) أوراق الكتاب بذكر مذاهب كفرهم، فهي على الجملة معروفة وكلها كفر لما صرح به القرآن الكريم ولم يبق بيننا وبينهم في ذلك جدال ولا استدلال إنما هو الإسلام أو الجزية أو القتل.

ثم اختصت كل فرقة منهم ببطرك، فبطرك رومة اليوم المسمى بالبابا على رأي الملكية، ورومة للإفرنجة وملكهم قائم بتلك الناحية. وبطرك المعاهدين بمصر على رأي اليعقوبية وهو ساكن بين ظهرانيهم؛ والحبشة يدينون بدينهم. ولبطرك مصر فيهم أساقفة ينوبون عنه في إقامة دينهم هنالك، واختص اسم البابا ببطرك رومة لهذا العهد. ولا تسمى اليعاقبة بطركهم بهذا الاسم. وضبط هذه اللفظة بباءين موحدتين من أسفل، والنطق بها مفخمة والثانية مشددة.

ومن مذاهب البابا عند الإفرنجة أنه يحضهم على الانقياد لملك واحد يرجعون إليه في اختلافهم واجتماعهم تحرجا من افتراق الكلمة، ويتحرى به العصبية التي لا فوقها منهم، لتكون يده عالية على جميعهم. ويسمونه الامبراظور (156) وحرفه الوسط بين الذال والظاء المعجمتين؛ ومباشره بوضع التاج على رأسه للتبرك فيسمى المتوج (157) ولعله معنى لفظة الامبراظور (158). وهذا ملخص ما أوردناه من شرح هذين الاسمين اللذين هما البابا والكوهن؛ «والله يضل من يشاء ويهدي من يشاء».

# فصــل في مراتب الملك والسلطان وألقابها

اعلم أن السلطان في نفسه ضعيف يحمل أمرا ثقيلاً، فلا بد له من الاستعانة بأبناء جنسه. و إذا كان يستعين بهم في ضرورة معاشه وسائر مهنه (۱59) فها ظنك بسياسة نوعه ومن استرعاه الله من خلقه وعباده. وهو محتاج إلى حاية الكافة من عدوهم بالمدافعة

<sup>(155)</sup> لعل الصواب: أن ننسخ.

<sup>(156)</sup> المشهور قديما امبراطور بالطاء المهملة والفرنسيس تقول: «أمبرور» ومعناها عندهم ملك الملوك.

<sup>(157)</sup> أي الذي يباشركرسي البابوية في روما يضع التاج على رأس الامبراطور ثم يباركه.

<sup>(158)</sup> اخذت هذه اللفظة من امبراطور، كلمة لآتينية معناها: الحكم والامر.

<sup>(159)</sup> المهنة: الخدمة، وجمعها مهن بكسر المج.

عنهم، وإلى كف عدوان بعضهم على بعض في أنفسهم بإمضاء الأحكام الوازعة فيهم، وكف العدوان عليهم في أموالهم حتى بإصلاح سابلتهم (160)، وإلى حملهم على مصالحهم، وما تعمهم به البلوى في معاشهم ومعاملاتهم من تفقد المعايش والمكاييل والموازين، حذرا من التطفيف، وإلى النظر في السكة بحفظ النقود التي يتعاملون بها من الغش وإلى سياستهم بما يريده منهم من الانقياد له والرضا بمقاصده منهم وانفراده بالمجد دونهم. فيتحمل من ذلك فوق الغاية من معاناة القلوب. قال بعض الأشراف من الحكماء «لَمعاناة نقل الجبال من أماكنها أهون على من معاناة قلوب الرجال».

ثم إن الاستعانة إذا كانت بأولي القربى من أهل النسب أو التربية أو الاصطناع القديم للدولة كانت أكمل، لما يقع في ذلك من مجانسة خلقهم بخلقه فتتم المشاكلة في الاستعانة. قال تعالى: «واجعل لي وزيرا من أهلي، هارون أخي، اشدد به أزري، وأشركه في أمري» (161).

وهو إما أن يستعين في ذلك بسيفه أو قلمه أو رأيه أو معارفه أو بحجابه عن الناس أن يزدحموا عليه، فيشغلوه عن النظر في مهاتهم (162)، أو يدفع النظر في الملك كله (163) ويعول على كفايته في ذلك واضطلاعه به. فلذلك قد توجد في رجل واحد وقد تفترق في أشخاص (164)، وقد يتفرع كل واحد منها إلى فروع كثيرة: كالقلم يتفرع إلى قلم الرسائل والمخاطبات، وقلم الصكوك والإقطاعات، وإلى قلم المحاسبة، وهو صاحب الجباية والعطاء وديوان الجيش، وكالسيف يتفرع إلى صاحب الحرب، وصاحب الشرطة، وصاحب البريد، وولاية الثغور.

ثم اعلم أن الوظائف السلطانية في هذه الملة الإسلامية، مندرجة تحت الخلافة لاشتمال منصب الخلافة على الدين والدنيا كما قدمناه. فالأحكام الشرعية متعلقة

<sup>(160)</sup> السبيل السابلة: الطريق المسلوكة. والسابلة: أبناء السبيل المختلفون على الطرقات في حوائجهم. وابن السبيل: الغريب الذي أتى به الطريق. (لسان العرب).

<sup>(161)</sup> الكلام هنا على لسان موسى داعيا ربه. وهي الآيات (29-32) من سورة طه.

<sup>(162)</sup> في هذه العبارة اضطراب ومجمل معناها: ان الملك يستعين بسيف هذا في شؤون الحرب، وقلم ذاك في شؤون الكتابة، ورأي آخر في شؤون السياسة.

<sup>(163)</sup> كذا في الاصول، ومقتضى سياق العبارة «يدفع النظر اليه في الملك كله» أي يجمع وظائف الملك كلها في شخص واحد اذا اطمأن لحسن كفايته واضطلاعه.

<sup>(164)</sup> أي توجد الوظائف كلها في رجل واحد يقوم بمهامها أو توزع على أشخاص.

بحميعها وموجودة لكل واحدة منها في سائر وجوهها، لعموم تعلق الحكم الشرعي بجميع أفعال العباد. فالفقيه ينظر في مرتبة الملك والسلطان وشروط تقليدها استبدادا على الخلافة وهو معنى السلطان، أو تعويضا منها وهو معنى الوزارة عندهم كما يأتي، وفي نظره في الأحكام والأموال وسائر السياسات مطلقا أو مقيدا، أو في موجبات العزل إن عرضت، وغير ذلك من معاني الملك والسلطان. وكذا في سائر الوظائف التي تحت الملك والسلطان من وزارة أو جباية أو ولاية.

لابد للفقيه من النظر في جميع ذلك لما قدمناه من انسحاب حكم الخلافة المسرعية في الملة الاسلامية على رتبة الملك والسلطان. إلا أن كلامنا في وظائف الملك والسلطان ورتبه إنما هو بمقتضى طبيعة العمران ووجود البشر لا بما يخصها من أحكام الشرع فليس من غرض كتابنا كما علمت، فلا نحتاج إلى تفصيل أحكامها الشرعية بمع أنها مستوفاة في كتب الأحكام السلطانية مثل كتاب القاضي أبي الحسن الماوردي وغيره من أعلام الفقهاء به فإن أردت استيعابها فعليك بمطالعتها هنالك. و إنما تكلمنا في الوظائف المخلافية وأفردناها لنميز بينها وبين الوظائف السلطانية فقط الا لنحقق أحكامها الشرعية ، فليس من غرض كتابنا ، و إنما نتكلم في ذلك بما تقتضيه طبيعة العمران في الوجود الإنساني. والله الموفق.

### السوزارة

وهي أم الخطط السلطانية والرتب الملوكية، لأن اسمها يدل على مطلق الإعانة؛ فإن الوزارة مأخوذة إما من المؤازرة وهي المعاونة، أو من الوزر وهي الثقل كأنه يحمل مع مفاعله أو زاره وأثقاله ، وهو راجع إلى المعاونة المطلقة. وقد كنا قدمنا في أول الفصل أن أحوال السلطان وتصرفاته لا تعدو أربعة أنحاء:

لأنها إما أن تكون في أمور حاية الكافة وأسبابها من النظر في الجند والسلاح والحروب وسائر أمور الحاية والمطالبة، وصاحب هذا هو الوزير المتعارف في الدول القديمة بالمشرق، ولهذا العهد بالمغرب؛ وإما أن يكون في أمور مخاطباته لمن بعد عنه في المكان أو في الزمان وتنفيذه الأوامر فيمن هو محجوب عنه، وصاحب هذا هو الكاتب؛ وإما أن يكون في أمور جبايته للمال وإنفاقه وضبط ذلك من جميع

وجوهه أن يكون بمضيعة ، وصاحب هذا هو صاحب المال والجباية ، وهو المسمى بالوزير لهذا العهد بالمشرق ؛

و إما أن يكون في مدافعة الناس ذوي الحاجات عنه أن يزدحموا عليه فيشغلوه عن مهامه، وهذا راجع لصاحب الباب الذي يحجبه، فلا تعدو أحواله هذه الأربعة بوجه.

وكل خطة أو رتبة من رتب الملك والسلطان فإليها ترجع. إلا أن الأرفع منها ما كانت الإعانة فيه عامة فيما تحت يد السلطان من ذلك الصنف؛ إذ هو يقتضي مباشرة السلطان دائما ومشاركته في كل صنف من أحوال ملكه. وأما ما كان خاصا ببعض الناس أو ببعض الجهات فيكون دون الرتبة الأخرى كقيادة ثغر أو ولاية جباية خاصة أو النظر في السكة؛ فإن هذه كلها نظر في أمر خاص، كحسبة الطعام أو النظر في السكة؛ فإن هذه كلها نظر في أحوال خاصة، فيكون صاحبها تبعا لأهل النظر العام، وتكون رتبته مرؤوسة لأولئك.

ومازال الأمر في الدول قبل الإسلام هكذا حتى إذا جاء الإسلام وصار الأمر خلافة، فذهبت هذه الخطط كلها بذهاب رسم الملك إلا ما هو طبيعي من المعاونة بالرأي، والمفاوضة فيه، فلم يمكن زواله، إذ هو أمر لابد منه. فكان صلى الله عليه وسلم يشاور أصحابه ويفاوضهم في مهاته العامة والخاصة، ويختص مع ذلك أبا بكر بخصوصيات أخرى؛ حتى كان العرب الذين عرفوا الدول وأحوالها في كسرى وقيصر والنجاشي يسمون أبا بكر وزيره.

ولم يكن لفظ الوزير يعرف بين المسلمين لذهاب رتب الملك بسذاجة الإسلام. وكذا عمر مع أبي بكر، وعلي وعثان مع عمر. وأما حال الجباية والإنفاق والحسبان فلم يكن عندهم برتبة؛ لأن القوم كانوا عربا أميين لا يحسنون الكتاب (165) ولا الحساب فكانوا يستعملون في الحسبان أهل الكتاب (165) أو أفرادا من موالي العجم ممن يجيده، وكان قليلا فيهم. وأما أشرافهم فلم يكونوا يجيدونه، لأن الأمية كانت صفتهم التي امتازوا بها.

وكذا حال المخاطبات وتنفيذ الأمور لم تكن عندهم رتبة خاصة للأمية التي فيهم،

<sup>(165)</sup> الكتاب هنا بمعنى الكتابة: مصدر لفعل كتب.

<sup>(166)</sup> الكتاب هنا : الكتاب المترل. واهل الكتاب: أصحاب الكتاب المترل كالناصارى واليهود.

والأمانة العامة في كتمان القول وتأديته، ولم تخرج السياسة إلى اختياره (167) الخلافة إنما هي دين ليست من السياسة الملكية في شيء. وأيضا فلم تكن الكتابة صناعة فيستجاد للخليفة أحسنها لأن الكل كانوا يعبرون عن مقاصدهم بأبلغ العبارات ولم يبق إلا الخط فكان الخليفة يستنيب في كتابه، متى عن له، من يحسنه. وأما مدافعة ذوي الحاجات عن أبوابهم، فكان محظورا بالشريعة فلم يفعلوه.

فلما انقلبت الخلافة إلى الملك وجاءت رسوم السلطان وألقابه كان أول شيء بدىء به في الدولة شأن الباب وسده دون الجمهور بما كانوا يخشون على أنفسهم من اغتيال الخوارج وغيرهم كما وقع بعمر وعلي ومعاوية وعمرو بن العاص وغيرهم، مع ما في فتحه من ازدحام الناس عليهم وشغلهم بهم عن المهات. فاتخذوا من يقوم لهم بذلك وسموه الحاجب. وقد جاء أن عبدالملك لما ولى حاجبه قال له: وليتك حجابة بابي إلا عن ثلاثة: المؤذن للصلاة فإنه داعي الله؛ وصاحب البريد فأمر ما جاء به؛ وصاحب الطعام لئلا يفسد.

ثم استفحل (168) الملك بعد ذلك فظهر المشاور والمعين في أمور القبائل والعصائب واستئلافهم؛ وأطلق عليه اسم الوزير. وبتي أمر الحسبان في الموالي والذميين. واتخذ للسبجلات كاتب مخصوص حوطة على أسرار السلطان أن تشتهر فتفسد سياسته مع قومه؛ ولم يكن بمثابة الوزير لأنه إنما احتيج له من حيث الخط والكتاب لا من حيث اللسان؛ إذ اللسان لذلك العهد على حاله لم يفسد. فكانت الوزارة لذلك أرفع رتبهم يومئذ. وهذا سائر دولة بني أمية. فكان النظر للوزير عاما في أحوال التدبير والمفاوضات وسائر أمور الحايات والمطالبات وما يتبعها من النظر في ديوان الجند وفرض العطاء بالأهلية وغير ذلك.

فلما جاءت دولة بني العباس واستفحل الملك وعظمت مراتبه وارتفعت،عظم شأن الوزير وصارت إليه النيابة في إنفاذ الحل والعقد وتعينت مرتبه في الدولة، وعنت لها الوجوه وخضعت لها الرقاب، وجعل لها النظر في ديوان الحسبان لما تحتاج إليه خطته

<sup>(167)</sup> عبارة غامضة، ويبدو أن فيها تحريفا او نقص كلام أثناء النسخ. ومقتضى السياق: لم تكن هناك حينئذ حاجة إلى اختيار من يشرف على شؤون المخاطبات والكتابة، لعدم وجود سياسة ملكية تدعو إلى ذلك.

<sup>(168)</sup> استفحل الأمر: تفاقم.

من قسم الأعطيات في الجند، فاحتاج إلى النظر في جمعه وتفريقه، وأضيف إليه النظر فيه. ثم جعل له النظر في القلم والترسيل لصون أسرار السلطان ولحفظ البلاغة، لما كان اللسان قد فسد عند الجمهور. وجعل الخاتم لسجلات السلطان ليحفظها من الذياع والشياع (۱69) ودفع إليه، فصار اسم الوزير جامعا لخطتي السيف والقلم وسائر معاني الوزارة والمعاونة، حتى لقد دعي جعفر بن يحيي بالسلطان أيام الرشيد إشارة إلى عموم نظره وقيامه بالدولة.

ولم يخرج عنه من الرتب السلطانية كلها إلا الحجابة التي هي القيام على الباب فلم تكن له، لاستنكافه عن مثل ذلك.

ثم جاء في الدولة العباسية شأن الاستبداد على الخلفاء (170) وتعاور فيها استبداد الوزراء مرة والسلطان أخرى. وسمار الوزير إذا استبد محتاجا إلى استنابة الخليفة إياه لذلك لتصح الأحكام الشرعية وتجري على حالها كها تقدم. فانقسمت الوزارة حينئذ إلى وزراة تنفيذ، وهي حال ما يكون السلطان قائما على نفسه، و إلى وزراة تفويض وهي حال ما يكون الوزير مستبدا عليه. وقد فوض الله الخليفة جميع أمور خلافته وجعلها لنظره واجتهاده وجرى حسم الخلاف في العقد لوزيرين معا بوزارة التفويض مثلها جرى من العقد لإمامين معا. وقد تقدم في أحكام الخلافة.

ثم استمر الاستبداد وصار الأمر لملوك العجم وتعطل رسم الخلافة، ولم يكن لأولئك المتغلبين أن ينتحلوا ألقاب الخلافة، واستنكفوا من مشاركة الوزراء في اللقب لأنهم خول لهم، فتسموا بالإمارة والسلطان. وكان المستبد على الدولة يسمى أمير الأمراء أو بالسلطان إلى ما يحليه به الخليفة من ألقابه كها تراه في ألقابهم، وتركوا اسم الوزارة إلى من يتولاها للخليفة في خاصته. ولم يزل هذا الشأن عندهم إلى آخر دولتهم وفسد اللسان خلال ذلك كله، وصارت صناعة ينتحلها بعض الناس، فامتهنت وترفع الوزراء عنها لذلك، ولأنهم عجم، وليست تلك البلاغة هي المقصودة من لسانهم، فتخير لها من سائر الطبقات واختصت به، وصارت خادمة للوزير، واختص لسانهم، فتخير لها من سائر الطبقات واختصت به، وصارت خادمة للوزير، واختص

<sup>(169)</sup> الذياع والشياع : ليسا من مصادر ذاع وشاع. ولكنها مصدران قياسيان لذايع وشايع، فكان الأصح أن يقال: الذيوع والشيوع.

<sup>(170)</sup> كذا، والاصح: الاستبداد على الخليفة كما يتضح من العبارة التالية.

اسم الأمير بصاحب الحروب والجند وما يرجع إليها، ويده مع ذلك عالية على أهل الرتب، وأمره نافذ في الكل إما نيابة أو استبدادا، واستمر الأمر على هذا.

ثم جاءت دولة الترك آخرا بمصر فرأوا الوزارة قد ابتذلت بترفع أولئك عنها ودفعها لمن يقوم بها للخليفة المحجور، ونظره مع ذلك (معقب)بنظر الأمير، فصارت مرؤوسة ناقصة، فاستنكف أهل هذه الرتبة العالية في الدولة عن اسم الوزارة.

وصار صاحب الأحكام والنظر في الجند يسمى عندهم بالنائب لهذا العهد، وبقي الحاجب في مدلوله، واختص اسم الوزير عندهم بالنظر في الجباية.

وأما دولة بني أمية بالأندلس (فأبقوا) اسم الوزير في مدلوله أول الدولة ، ثم قسموا خطته أصنافا وأفردوا لكل صنف وزيرا ، فجعلوا لحسبان المال وزيرا ، و(للترسل) وزيرا، وللنظر في حوائج المتظلمين وزيرا، وللنظر في أحوال أهل الثغور وزيرا. وجعل لهم بيت يجلسون فيه على فرش منضدة لهم ، وينفذون أمر السلطان (هنالك) كل فيما جعل له ، وأفرد للتردد بينهم وبين الخليفة واحد منهم ارتفع عنهم بمباشرة السلطان في كل وقت ، فارتفع مجلسه عن مجالسهم وخصوه باسم الحاجب؛ ولم يزل الشأن هذا إلى آخر دولتهم ، فارتفعت خطة الحاجب ومرتبته على سائر الرتب، حتى صار ملوك الطوائف ينتحلون لقبها فأكبرهم يومئذ يسمى الحاجب كما نذكره.

ثم جاءت دولة الشيعة بإفريقية والقيروان،وكان للقائمين بها رسوخ في البداوة فأغفلوا أمر هذه الخطط أولا وتنقيح أسمائها،حتى أدركت دولتهم الحضارة فصاروا إلى تقليد الدولتين قبلهم في وضع أسمائها كما تراه في أخبار دولتهم.

ولما جاءت دولة الموحدين من بعد ذاك أغفلت الأمر أولا للبداوة، ثم صارت إلى انتحال الأسماء والألقاب. وكان اسم الوزير في مدلوله. ثم اتبعوا دولة الأمويين وقلدوها في مذاهب السلطان واحتاروا اسم الوزير لمن يحجب السلطان في مجلسه، ويقف بالوفود والداخلين على السلطان عند الحدود في تحيتهم وخطابهم والآداب التي تلزم في الكون بين يديه، ورفعوا خطة الحجابة عنه ما شاؤوا، ولم يزل الشأن ذلك (171) إلى هذا العهد.

<sup>(171)</sup> هكذا في الأصل، وربما كانت: كذلك.

وأما في دولة الترك بالمشرق فيسمون هذا الذي يقف بالناس على حدود الآداب في اللقاء والتحية في (مجلس) السلطان والتقدم بالوفود بين يديه \_ (يسمونه) بـ(الدوادار)، و يضيفون إليه استتباع كاتب السر وأصحاب (البرد) المتصرفين في حاجات السلطان بالقاصية و(في) الحاضرة . وحالهم على ذلك لهذا العهد ، والله (متولي) الأمور .

#### الحجابة

قد قدمنا أن هذا اللقب كان مخصوصا في الدولة الأموية والعباسية بمن يحجب السلطان عن العامة ويغلق بابه دونهم أو يفتحه لهم على قدره في مواقيته، وكانت هذه (متنزلة) يومئذ عن الخطط مرؤوسة لها؛ إذ الوزير متصرف فيها بما يراه. وهكذا كانت سائر أيام بني العباس وإلى هذا العهد؛ فهي بمصر مرؤوسة لصاحب الخطة العليا المسمى بالنائب.

وأما في (دولة بني أمية) بالأندلس فكانت الحجابة لمن يحجب السلطان عن الخاصة والعامة، ويكون واسطة بينه وبين الوزراء، فمن دونهم. فكانت في دولتهم رفيعة غاية كما تراه في أخبارهم، كابن (حدير) وغيره من حجابهم. ثم لما جاء الاستبداد على الدولة اختص المستبد باسم الحجابة لشرفها. فكان المنصور بن أبي عامر وأبناؤه كذلك. ولما بدأوا في مظاهر الملك وأطواره جاء من بعدهم من ملوك الطوائف فلم يتركوا لقبها، وكانوا يعدونه شرفا لهم، وكان أعظمهم ملكا بعد انتحال ألقاب الملك وأسهائه لابد له من ذكر الحاجب وذي الوزارتين يعنون به السيف والقلم و يدلون بالحجابة على حجابة السلطان عن العامة والخاصة، وبذي الوزارتين على جمعه لخطتي السيف والقلم.

ثم لم يكن في دولة المغرب و إفريقية ذكر لهذا الاسم للبداوة التي كانت فيهم. وربما يوجد في دولة العبيديين بمصر عند (استغلاظها) <sup>(172)</sup> وحضارتها إلا أنه قليل.

ولما جاءت دولة الموعدين لم تستمكن فيها الحضارة الداعية إلى انتحال الألقاب وتمييز الخطط وتعيينها بالأسماء إلا آخرا. فلم يكن عندهم من الرتب إلا الوزير فكانوا؛ أولا يخصون بهذا الاسم الكاتب المتصرف المشارك للسطان في خاص أمره، كابن عطية وعبدالسلام الكومي. وكان له مع ذلك النظر في (الحسبان) والأشغال المالية. ثم

<sup>(172)</sup> وفي نسخة (د.ك.ل.): استعظامها.

صار بعد ذلك اسم الوزير لأهل نسب الدولة من الموحدين كابن جامع وغيره. ولم يكن اسم الحاجب معروفا في دولتهم يومئذ.

وأما بنو أبي حفص بإفريقية فكانت الرياسة في دولتهم أولا و(التقدم)لوزير الرأي والمشورة. وكان يخص باسم شيخ الموحدين، وكان له النظر في الولايات والعزل وقود العساكر والحروب، واختص الحسبان والديوان برتبة أخرى (سمي) متوليها بصاحب الأشغال، ينظر فيها النظر المطلق في الدخل والخرج، ويحاسب ويستخلص الأموال ويعاقب على التفريط، وكان من شرطه أن يكون من الموحدين. واختص عندهم القلم أيضا بمن يجيد الترسيل، ويؤتمن على الأسرار، لأن الكتابة لم تكن من منتحل القوم ولا الترسيل بلسانهم؛ فلم يشترط فيه النسب.

واحتاج السلطان لاتساع ملكه وكثرة المرتزقين في داره إلى قهرمان خاص بداره في أحواله يجريها على قدرها وترتيبها، من رزق وعطاء وكسوة ونفقة في المطابخ والاصطبلات وغيرهما، وحصر للذخيرة وتنفيذ ما يحتاج إليه في ذلك على أهل الجباية؛ فخصوه باسم الحاجب، وربما أضافوا إليه كتابة العلامة على السجلات إذا اتفق أنه يحسن صناعة الكتاب، وربما جعلوه لغيره. واستمر الأمر على ذلك، وحجب السلطان نفسه عن الناس، فصار هذا الحاجب واسطة بين الناس وبين أهل الرتب كلهم. ثم جمع له آخر الدولة السيف والحرب، ثم الرأي والمشورة؛ فصارت الحظة أرفع الرتب وأوعبها (173) للخطط، ثم جاء الاستبداد والحجر مدة من بعد السلطان أرفع الرتب وأوعبها أرقعاب خطة الحجابة التي كانت سلما إليه، وباشر أموره كلها اثار الحجر والاستبداد بإذهاب خطة الحجابة التي كانت سلما إليه، وباشر أموره كلها بنفسه من غير استعانة بأحد. والأمر (في)ذلك لهذا العهد.

وأما دولة زناتة بالمغرب: وأعظمها دولة بني مرين، فلا أثر لاسم الحاجب عندهم، وأما رياسة الحرب والعساكر فهي للوزير، ورتبة القلم في الحسبان والرسائل راجعة إلى من يحسنها من أهلها، وإن اختصت ببعض البيوت المصطنعين في دولتهم، وقد تجمع عندهم وقد تفرق، وأما باب السلطان وحجبه عن العامة فهي رتبة عندهم، يسمى صاحبها بالمزوار، ومعناه المقدم على الجنادرة المتصرفين بباب السلطان

<sup>(173)</sup> بمعنى الاستيعاب: أي أجمعها.

في تنفيذ أوامره وتصريف عقوباته و إنزال سطواته وحفظ المعتقلين في سجونه، والعريف عليهم في ذلك، فالباب له، وأخذ الناس بالوقوف عند الحدود في دار العامة راجع إليه، فكأنها وزارة صغرى.

وأما دولة بني عبد الواد: فلا أثر عندهم لشيء من هذه الألقاب ولا تمييز الخطط لبداوة دولتهم وقصورها. و إنما يخصون باسم الحاجب في بعض الأحوال منفذ الخاص بالسلطان في داره، كما كان في دولة بني أبي حفص. وقد يجمعون له الحسبان والسجل كما كان فيها ؛ حملهم على ذلك تقليد الدولة بما كانوا في (بيعتها) وقائمين بدعوتها منذ أول أمرهم.

وأما أهل الأندلس لهذا العهد فالمحصوص عندهم بالحسبان وتنفيذ (حال) السلطان وسائر الأمور المالية يسمونه بالوكيل، وأما الوزير فكالوزير، إلا أنه قد يجمع له الترسيل، والسلطان عندهم يضع خطة على السجلات كلها فليس هناك خطة (للعلامة) كما لغيرهم من الدول.

وأما دولة الترك بمصر: فاسم الحاجب عندهم موضوع لحاكم من أهل الشوكة وهم الترك، ينفذ الأحكام بين الناس في المدينة، وهم متعددون. وهذه الوظيفة عندهم تحت وظيفة النيابة التي لها الحكم في أهل الدولة وفي العامة على الإطلاق. وللنائب التولية والعزل في بعض الوظائف على الأحيان، ويقطع القليل من الأرزاق ويثبتها وتنفذ أوامره (ومراسمه) كما تنفذ المراسم السلطانية، وكأن له النيابة المطلقة عن السلطان، وللحجاب الحكم فقط في طبقات العامة والجند عند الترافع إليهم، وإجبار من (لا ينقاد)للحكم؛ وطورهم تحت طور النيابة.

والوزير في دولة الترك هو صاحب جباية الأموال في الدولة على اختلاف أصنافها من خراج أو مكس أو جزية ثم في تصريفها في الإنفاقات السلطانية أو الجرايات المقدرة، وله مع ذلك التولية والعزل في سائر العال المباشرين لهذه الجباية والتنفيذ على اختلاف مراتبهم وتباين أصنافهم. ومن عوائدهم أن يكون هذا الوزير من صنف القبط القائمين على ديوان الحسبان والجباية؛ لاختصاصهم بذلك في مصر منذ عصور قديمة. وقد يوليها السلطان بعض الأحيان لأهل الشوكة من رجالات الترك أو أبنائهم على حسب الداعية لذلك. والله مدبر الأمور ومصرفها بحكمته لا إله إلا هو.

#### ديوان الاعال والجبايات

هذه الوظيفة من الوظائف الضرورية للملك، وهي القيام على أعال الجبايات وحفظ حقوق الدولة في الدخل والخرج و إحصاء العساكر بأسهائهم، وتقدير أرزاقهم وصرف أعطياتهم في إباناتها، والرجوع في ذلك إلى القوانين التي يرتبها قومة تلك الأعال، وقهارمة الدولة. وهي كلها مسطورة في كتاب شاهد بتفاصل ذلك في الدخل والخرج مبني على جزء كبير من (الحسبان)، لا يقوم به إلا المهرة من أهل تلك الأعال؛ ويسمى ذلك الكتاب بالديوان، وكذلك مكان جلوس العال المباشرين لها.

ويقال: إن أصل هذه التسمية أن كسرى نظريوما إلى كتّاب ديوانه وهم يحسبون (مع) أنفسهم كأنهم يحادثون فقال: (ديوانه) أي (مجانين) بلغة الفرس، فسمي موضعهم بذلك، وحذفت الهاء لكثرة الاستعال تخفيفا فقيل ديوان، ثم نقل هذا الاسم إلى كتاب هذه الأعال المتضمن للقوانين والحسبانات.وقيل؛ إنه اسم للشياطين بالفارسية؛ وسمي الكتّاب بذلك لسرعة نفوذهم في فهم الأمور ووقوفهم على الجلي منها والخني، وجمعهم لما شذ وتفرق ثم نقل إلى مكان جلوسهم لتلك الأعال؛ وعلى هذا فيتناول اسم الديوان كتاب الرسائل ومكان جلوسهم بباب السلطان على ما يأتي بعد.

وقد تفرد هذه الوظيفة بناظر واحد ينظر في سائر هذه الأعال، وقد يفردكل صنف منها بناظر، كما يفرد في بعض الدول النظر في العساكر و إقطاعاتهم وحسبان أعطياتهم أو غير ذلك على حسب مصطلح الدولة وما قرره أولوها. واعلم أن هذه الوظيفة إنما تحدث في الدول عند تمكن الغلب والاستيلاء والنظر في أعطاف الملك وفنون التمهيد.

وأول من وضع الديوان في الدولة الاسلامية عمر رضي الله عنه بيقال لسبب مال أقى به أبو هريرة رضي الله عنه من البحرين، استكثروه وتعبوا في قسمه فتسموا إلى إحصاء الأموال وضبط العطاء والحقوق. فأشار خالد بن الوليد بالديوان، وقال: رأيت ملوك الشام يدونون، فقبل منه عمر. وقيل: بل أشار عليه به الهرمزان لما رآه يبعث البعوث بغير ديوان ؟ (فقال)له: ومن يعلم بغيبة من يغيب منهم ؟ فإن من تخلف أخل بمكانه، وإنما يضبط ذلك الكتاب ؛ فرأثبت لهم ديوانا. وسأل عمر عن اسم الديوان، (ففسر) له ولما أجمع على ذلك أمر عقيل بن أبي طالب ومخرمة بن نوفل وجبير بن مطعم، وكانوا من كتاب قريش، فكتبوا ديوان العساكر الإسلامية على ترتيب

الأنساب مبتدأ من قرابة رسول الله صلى الله عليه وسلم وما بعدها، الأقرب فالأقرب، هكذا كان ابتداء ديوان الجيش. ورنوى الزهري عن سعيد بن المسيب أن ذلك كان في المحرم سنة عشرين.

وأما ديوان الخراج والجبايات فبتي بعد الإسلام على ماكان عليه من قبل: ديوان العراق بالفارسية وديوان الشام بالرومية، وكتّاب الدواوين من أهل العهد من الفريقين. فلما جاء عبدالملك بن مروان واستحال الأمر مملكا، وانتقل القوم من غضاضة البداوة إلى رونق الحضارة ومن سذاجة الأمية إلى حذق الكتابة، وظهر في العرب ومواليهم مهرة في الكتاب والحسبان، فأمر عبدالملك سلمان بن (سعد) والي الأردن لعهده أن ينقل ديوان الشام إلى العربية، فأكمله لسنة من يوم ابتدائه، ووقف عليه (سرحون) كاتب عبدالملك فقال لكتّاب الروم: اطلبوا العيش في غير هذه الصناعة فقد قطعها الله عنكم.

وأما ديوان العراق فأمر الحجاج كاتبه صالح بن عبدالرحمن وكان يكتب بالعربية والفارسية، ولُقّن ذلك عن زاذان فروخ كاتب الحجاج قبله. ولما قتل زاذان في حرب عبدالرحمان بن الأشعث استخلف الحجاج صالحا هذا مكانه، وأمره أن ينقل الديوان من الفارسية إلى العربية ففعل، ورُغِم لذلك كتاب الفرس وكان عبدالحميد بن يحيي يقول: لله در صالح، ما أعظم منته على الكتاب!

ثم جعلت هذه الوظيفة في دولة بني العباس مضافة إلى ماكان له النظر فيه كهاكان شأن بني برمك وبني سهل بن نوبخت وغيرهم من وزراء (تلك) الدولة .

وأما ما يتعلق بهذه الوظيفة من الأحكام الشرعية مما يختص بالجيش أو بيت المال في الدخل والخرج أو تمييز النواحي بالصلح والعنوة، وفي تقليد هذه الوظيفة (ممن) يكون وشروط الناظر فيها والكاتب وقوانين الحسبانات، فأمر راجع إلى كتب الأحكام السلطانية، وهي مسطورة هنالك وليست من غرض كتابنا، و إنما نتكلم فيها من حيث طبيعة الملك الذي نحن بصدد الكلام فيه.

وهذه الوظيفة جزء عظيم من الملك، بل هي ثالثة أركانه؛ لأن الملك لابد له من الجند والمال والمحاطبة لمن غاب عنه، فاحتاج صاحب الملك إلى الأعوان في أمر السيف وأمر القالم وأمر المال، فينفرد صاحبها لذلك بجزء من رياسة الملك.

وكذلك كان الأمر في دولة بني أمية بالأندلس والطوائف بعدهم.

وأما في دولة الموحدين فكان صاحبها إنما يكون من الموحدين(مستقلا) بالنظر في استخراج الأموال وجمعها وضبطها وتعقب نظر الولاة والعال فيها، ثم تنفيذها على قدرها وفي مواقيتها. وكان يعرف بصاحب الأشغال، وكان ربما يليها في الجهات غير الموحدين ممن يحسنها.

ولما استبد بنو أبي حفص بإفريقية وكان شأن الجالية من الأندلس، فقدم عليهم أهل البيوتات وفيهم من كان يُستعمل في ذلك بالأندلس، مثل بني سعيد أصحاب القلعة جوار غرناطة المعروفين ببني أبي (الحسين)، فاستكفوا بهم في ذلك، وجعلوا النظر لهم في الأشغال، كما كان لهم بالأندلس. و (داولوا) فيها بينهم وبين الموحدين. ثم استقل بها أهل الحسبان والكتاب وخرجت عن الموحدين. ثم لما استغلظ أمر الحاجب ونفذ أمره في كل شأن من شؤون الدولة تعطل هذا الرسم، وصار صاحبه مرؤوسا للحاجب، وأصبح من جملة الجباة، وذهبت تلك الرياسة التي كانت له في الدولة.

وأما (في) دولة بني مرين لهذا العهد فحسبان الخراج والعطاء مجموع لواحد، وصاحب هذه الرتبة هو الذي يصحح الحسبانات كلها ويرجع إلى ديوانه، ونظره معقب بنظر السلطان أو الوزير، وخطه معتبر في صحة الحسبان في الخراج والعطاء.

هذه أصول الرتب والخطط السلطانية، وهي الرتب العالية التي هي عامة النظر ومباشرة للسلطان.

وأما هذه الرتبة في دولة الترك فتنوعة. وصاحب ديوان العطاء يعرف بناظر الجيش، وصاحب المال مخصوص باسم الوزير، وهو الناظر في ديوان الجباية العامة للدولة، وهو أعلى رتب الناظرين في الأموال؛ لأن النظر في الأموال عندهم يتنوع إلى رتب كثيرة لانفساح دولتهم و(عظم) سلطانهم، واتساع الأموال والجبايات عن أن يستقل بضبطها الواحد من الرجال، ولو بلغ في الكفاية مبالغه فتعين للنظر العام منها هذا المخصوص باسم الوزير، وهو مع ذلك رديف لمولى من موالي السلطان وأهل عصبيته وأرباب السيوف في الدولة، يرجع نظر الوزير إلى نظره و يجتهد جهده في متابعته، ويسمى عندهم أستاذ (الدار) وهو أحد الأمراء الأكابر في الدولة من الجند أرباب السيوف.

وتتبع هذه الخطة عندهم خطط أخرى كلها راجعة إلى الأموال والحسبان، مقصورة النظر على أمور خاصة مثل ناظر الخاص، وهو المباشر لأموال السلطان الخاصة به؛من إقطاعه أو سهانه من أموال الخراج وبلاد الجباية مما ليس من أموال المسلمين العامة (التي لنظره) وهو تحت يد الامير أستاذ الدار .

و إن كان الوزير من الجند فلا يكون لأستاذ الدار نظر عليه. وناظر الخاص (أيضا) تحت يد الخازن لأموال السلطان من مماليكه المسمى خازن الدار لاختصاص وظيفته بمال السلطان الخاص (به) .

وهذا (مسمى) هذه الخطة بدولة الترك بالمشرق بعدما قدمناه من أمرها بالمغرب. والله مصرف الأمور لا رب غيره.

## ديوان الرسائل والكتابة

هذه الوظيفة غير ضرورية في الملك (بطبيعته) لاستغناء كثير من الدول عنها رأساءكما في الدول العربيقة في (البداوة) التي لم يأخذها تهذيب الحضارة ولا استحكام الصنائع. و إنما أكد الحاجة إليها في الدولة الإسلامية شأن اللسان العربي والبلاغة في العبارة عن المقاصد. فصار الكتاب يؤدي كنه الحاجة بأبلغ من العبارة اللسانية في الأكثر. وكان الكاتب للأمير يكون من أهل نسبه ومن عظماء قبيله كهاكان للخلفاء وأمراء الصحابة بالشام والعراق لعظم أمانتهم وخلوص أسرارهم، فلما فسد اللسان وصار صناعة اختص بمن يحسنه، وكانت عند بني العباس رفيعة، وكان الكاتب يصدر السجلات مطلقة و يكتب في آخرها اسمه، ويختم عليها بخاتم السلطان وهو طابع منقوش فيه اسم مطلقة و يكتب في تعدس في طين أحمر مذاب بالماء و يسمى طين الختم، و يطبع به على طرفي السجل عند طيه و إلصاقه.

ثم صارت السجلات من بعدهم تُصدّر باسم السلطان ويضع الكاتب فيها علامته أولا أو آخرا على حسب الاختيار في محلها وفي لفظها. ثم قد تنزل هذه الخطة بارتفاع المكان عند السلطان لغير صاحبها من أهل المراتب في الدولة أو استبداد وزير عليه ، فتصير علامة هذا الكتاب ملغاة الحكم بعلامة الرئيس عليه ، يستدل بها فيكتب صورة علامته المعهودة ، والحكم لعلامة ذلك الرئيس كما وقع آخر الدولة الحفصية لما ارتفع شأن الحجابة ، وصار أمرها إلى التفويض ثم الاستبداد ، صار حكم العلامة التي للكاتب ملغى وصورتها ثابتة اتباعا لما سلف من أمرها ، فصار الحاجب يرسم للكاتب إمضاء كتابه ، ذلك بخط يصنعه ويتخير له من صيغ الإنفاذ ما شاء ، فيأثمر الكاتب له ، ويضع العلامة المعتادة ، وقد يختص السلطان بنفسه بوضع ذلك فيأثمر الكاتب له ، ويضع العلامة المعتادة ، وقد يختص السلطان بنفسه بوضع ذلك

إذا كان مستبدا بأمره قائمًا على نفسه فيرسم الأمر للكاتب ليضع علامته.

ومن خطط الكتابة التوقيع ، وهو أن يجلس الكاتب بين يدي السلطان في مجالس حكمه وفصله، ويوقع على القصص المرفوعة إليه أحكامها والفصل فيها، (174) متلقاة من السلطان بأوجز لفظ وأبلغه ؛ فإما أن تصدر كذلك ؛ و إما أن يحذو الكاتب على مثالها في سجل يكون بيد صاحب القصة ، ويحتاج الموقع إلى عارضة من البلاغة يستقيم بها توقيعه ، وقد كان جعفر بن يحيى يوقع القصص بين يدي الرشيد ويرمي بالقصة إلى صاحبها ، فكانت توقيعاته يتنافس البلغاء في تحصيلها للوقوف فيها على أساليب البلاغة وفنونها ، حتى قيل : إنها كانت تباع كل قصة منها بدينار ، وهكذا كان شأن الدول .

واعلم أن صاحب هذه الخطة لابد أن يتخير من أرفع طبقات الناس وأهل المروءة والحشمة منهم، وزيادة العلم وعارضة البلاغة؛ فإنه معرض للنظر في أصول العلم لما يعرض في مجالس الملوك و(مقاعد) أحكامهم، من أمثال ذلك مع ما تدعو إليه عشرة الملوك من القيام على الآداب والتخلق بالفضائل، مع ما يضطر إليه في الترسيل وتطبيق مقاصد الكلام من البلاغة وأسرارها.

وقد تكون الرتبة في بعض الدول مستندة إلى أرباب السيوف؛ لما يقتضيه طبع الدولة من البعد عن معاناة العلوم لأجل سذاجة العصبية، فيختص السلطان أهل عصبيته بخطط دولته وسائر رتبه فيقلد المال والسيف والكتابة منهم، فأما رتبة السيف فتستغني عن معاناة العلم؛ وأما المال والكتابة فيضطر إلى ذلك للبلاغة في هذه والحسبان في الأخرى؛ فيختارون لها من هذه الطبقة ما دعت إليه الضرورة ويقلدونه، إلا أنه لا(175) تكون يد آخر من أهل العصبية غالبة على يده، ويكون نظره متصرفا عن نظره، كما هو في دولة الترك لهذا العهد بالمشرق؛ فإن الكتابة عندهم و إن كانت لصاحب الإنشاء إلا أنه تحت يد أمير من أهل عصبية السلطان يعرف بالدويدار، وتعويل السلطان ووثوقه به واستنامته في غالب أحواله إليه، وتعويله على الآخر في أحوال البلاغة وتطبيق المقاصد وكتمان الأسرار وغير ذلك من توابعها.

<sup>(174)</sup> كذا بالأصول، والعبارة مشوشة، ومقتضى السياق لايضاح العبارة أن يقول: «للفصل فيها».

<sup>(175)</sup> المستحسن اسقاط (لا) ليستقيم المعنى.

وأما الشروط المعتبرة في صاحب هذه الرتبة التي يلاحظها السلطان في اختياره وانتقائه من أصناف الناس فهي كثيرة، وأحسن من استوعبها عبدالحميد الكاتب في رسالته إلى الكتاب، وهي هذه:

«أما بعد حفظكم الله يا أهل صناعة الكتابة، وحاطكم ووفقكم وأرشدكم، فإن الله عز وجل جعل الناس بعد الأنبياء والمرسلين صلوات الله وسلامه عليهم أجمعين، ومن بعد الملوك المكرمين (أخيافا) (176) و إن كانوا في الحقيقة سواة، وصرفهم في صنوف الصناعات وضروب المحاولات، إلى أسباب معاشهم وأبواب أرزاقهم؛ فجعلكم معشر الكتاب في أشرف الجهات أهل الأدب والمروءات، والعلم والرزانة، بكم ينتظم للخلافة محاسنها وتستقيم أمورها، وبنصحائكم يصلح الله للخلق سلطانهم وتعمر بلدانهم. لا يستغني الملك عنكم، ولا يوجد كاف إلا منكم. فموقعكم من الملوك موقع أساعهم التي بها يبصرون وألسنتهم التي بها ينطقون، وأبصارهم التي بها يبصرون وألسنتهم التي بها ينطقون، وأيديهم التي بها يبطشون، فأمتعكم الله بما خصكم من فضل صناعتكم ولا نزع عنكم ما أضفاه من النعمة عليكم وليس أحد من أهل الصناعات كلها أحوج إلى عنكم ما أضفاه من النعمة عليكم وليس أحد من أهل الصناعات كلها أحوج إلى اجتاع خلال الخير المحمودة، وخصال الفضل المذكورة المعدودة منكم.

«أيها الكتاب: إذا كنتم على ما يأتي في هذا الكتاب من صفتكم فإن الكاتب يحتاج من نفسه ويحتاج منه صاحبه الذي يثق به في مهات أموره أن يكون حليا في موضع الحلم فهيا في موضع الحكم، مقداما في موضع الإقدام، محجا في موضع الإحجام، مؤثرا للعفاف والعدل والإنصاف، كتوما للأسرار، وفيا عند الشدائد عالما بما يأتي من النوازل، يضع الأمور مواضعها، والطوارق في أماكنها، قد نظر في كل فن من فنون العلم فأحكمه، و إن لم يحكمه أخذ منه بمقدار ما يكتني به، يعرف بغريزة عقله وحسن أدبه وفضل تجربته ما يرد عليه قبل وروده وعاقبة ما يصدر عنه قبل صدوره، فيعد لكل أمر عدته وعتاده، ويهيء لكل وجه هيئته وعادته.

«فتنافسوا يا مشعر الكتاب في صنوف الآداب وتفقهوا في الدين وابدأوا بعلم كتاب الله عز وجل والفرائض، ثم العربية فإنها ثقاف ألسنتكم ثم أجيدوا الخط فإنه حلية كتبكم، وارووا الأشعار واعرفوا غريبها ومعانيها، وأيام العرب والعجم وأحاديثها

<sup>(176)</sup> وفي نسخة (د.ك.ل.): أصنافا.

وسيرها، فإن ذلك معين لكم على ما تسمو إليه هممكم، ولا تضيعوا النظر في الحساب فإنه قوام كتاب الخراج.

«وارغبوا بأنفسكم عن المطامع سنيها ودنيها، وسفساف الأمور ومحاقرها فإنها مذلة للرقاب، مفسدة للكتاب. ونزهوا صناعتكم عن الدناءة، وأربأوا بأنفسكم عن السعاية والنميمة وما فيه أهل الجهالات. وإياكم والكبر والسخف والعظمة فإنها عداوة مجتلبة من غير إحنة. وتحابوا في الله عز وجل في صناعتكم،وتواصوا عليها بالذي هو أليق لأهل الفضل والعدل والنبل من سلفكم. و إن نبا الزمان برجل منكم فاعطفوا عليه، وواسوه حتى يرجع إليه حاله ويثوب إليه أمره. و إن أقعد أحدا منكم الكبر عن مكسبه ولقاء إخوانه فزوروه وعظموه وشاوروه واستظهروا بفضل تجرتبه وقديم معرفته. وليكن الرجل منكم على ما اصطنعه واستظهر به ليوم حاجته إليه أحوط منه على ولده وأخيه. فإن عرضت في الشغل محمدة فلا يصرفها إلا إلى صاحبه وإن عرضت مذمة فليحملها هو من دونه، وليحذر السقطة والزلة والملل عند تغير الحال، فإن العيب إليكم معشر الكتاب أسرع منه إلى القراء، وهو لكم أفسد منه لهم. فقد علمتم أن الرجل منكم، إذا صحبه من يبذل له من نفسه ما يجب له عليه من حقه، فواجب عليه أن يعتقد له من وفائه وشكره واحتماله وخيره ونصيحته وكتمان سره وتدبير أمره ما هو جزاء لحقه، ويصدق ذلك بفعاله عند الحاجة إليه والاضطرار إلى ما لديه، فاستشعروا ذلك\_وفقكم الله من أنفسكم في حالة الرخاء والشدة والحرمان والمؤاساة والإحسان والسراء والضراء فنعمت الشيمة هذه، من وسم بها من أهل هذه الصناعة الشريفة. وإذا ولي الرجل منكم أو صير إليه من أمر خلق الله وعياله أمر فليراقب (ربه) عز وجل، وليؤثر طاعته،وليكن مع الضعيف رفيقا وللمظلوم منصفا؛ فإن الخلق عيال الله، وأحبهم إليه أرفقهم بعياله.

ثم ليكن بالعدل حاكما، وللأشراف مكرما، وللفيء موفرا، وللبلاد عامرا، وللرعية متألفا، وعن أذاهم متخلفا، وليكن في مجلسه متواضعا حليا، وفي سجلات خراجه واستقضاء حقوقه رفيقا.

و إذا صحب أحدكم رجلا فليختبر خلائقه، فإذا عرف حسنها وقبيحها أعانه على ما يوافقه من الحسن، واحتال لصرفه عما يهواه من القبح بألطف حيلة وأجمل وسيلة، وقد علمتم أن سائس البهيمة إذا كان بصيرا بسياستها التمس معرفة أخلاقها: فإن كانت

رموحا (۱۲۳) لم يهجها إذا ركبها؛ و إن كانت شبوبا (۱۲۶ اتقاها من (قبل) يديها، وإن خاف منها شرودا توقاها من ناحية رأسها، وإن كانت حرونا قمع برفق هواها في طرقها، (۱۲۹ فإن استمرت عظفها يسيرًا فيسلس له قيادها. وفي هذا الوصف من السياسة دلائل لمن ساس الناس وعاملهم و (خدمهم) وداخلهم، والكاتب بفضل أدبه وشريف صنعته ولطيف حيلته ومعاملته لمن يحاوره من الناس ويناظره، ويفهم عنه أو يخاف سطوته أولى بالرفق لصاحبه ومداراته وتقويم أوده من سائس البهيمة التي لا تحير جوابا، ولا تعرف صوابا، ولا تفهم خطابا إلا بقدر ما يصيرها إليه صاحبها الراكب عليها. ألا فارفقوا-رحمكم الله-في النظر، واعملوا فيه ما أمكنكم من الروية والفكر تأمنوا بإذن الله ممن صحبتموه النبوة والاستثقال والجفوة، ويصير منكم إلى الموافقة وتصيروا منه إلى الموافقة وتصيروا منه الى الموافقة والشفقة إن شاء الله.

«ولا يجازون الرجل منكم في هيئة مجلسه وملبسه ومركبه ومطعمه ومشربه وبنائه وخدمه وغير ذلك من فنون أمره قدر حقه؛ فإنكم مع ما فضلكم الله به من شرف صنعتكم خدمة لا تحملون في خدمتكم على التقصير، (و) حفظة لا تحتمل منكم أفعال التضييع والتبذير. واستعينوا على عفافكم بالقصد في كل ما ذكرته لكم وقصصته عليكم، واحذروا متالف السرف وسوء عاقبة الترف وفإنها يعقبان الفقر ويذلان الرقاب ويفضحان أهلها ولا سيا الكتاب وأرباب الآداب.

«وللأمور أشباه وبعضها دليل على بعض، فاستدلوا على مؤتنف (180) أعالكم بما سبقت إليه تجربتكم ثم اسلكوا من مسالك التدبير أوضحها محجة، وأصدقها حجة وأحمدها عاقبة. واعلموا أن للتدبير آفة متلفة وهو الوصف الشاغل لصاحبه عن إنفاذ علمه ورويته. فليقصد الرجل منكم في مجلسه قصد الكافي من منطقه، وليوجز في ابتدائه وجوابه وليأخذ بمجامع حججه؛ فإن ذلك مصلحة لفعله ومدفعة للشاغل عن إكثاره. وليضرع إلى الله في صلة توفيقه و إمداده بتسديده مخافة وقوعه في الغلط المضر ببدنه وعقله وآدابه، فإنه إن ظن منكم ظان أو قال قائل إن الذي برز من جميل ببدنه وعقله وآدابه، فإنه إن ظن منكم ظان أو قال قائل إن الذي برز من جميل

<sup>(177)</sup> كثيرة الرفس.

<sup>(178)</sup> كثيرة رفع اليدين.

<sup>(179)</sup> بمعنى: الضرب.

<sup>(180)</sup> بمعنى: أمر جديد لم تسبق فيه تجربة.

صناعته، وقوة حركته إنما هو بفضل حيلته وحسن تدبيره، فقد تعرض بحسن ظنه أو مقالته إلى أن يكله الله عز وجل إلى نفسه، فيصير منها إلى غيركاف وذلك على من تأمله غير خاف، ولا (يقل) أحد منكم إنه أبصر بالأمور وأحمل لعبء التدبير من مرافقه في صناعته ومصاحبه في خدمته؛ فإن أعقل الرجلين عند ذوي الألباب من رمى بالعجب وراء ظهره، ورأى أن أصحابه أعقل منه وأجمل في طريقته. وعلى كل واحد من الفريقين أن يعرف فضل نعم الله جل ثناؤه من غير اغترار برأيه ولا تزكية لنفسه ولا يكاثر (١١١) على أخيه أو نظيره وصاحبه وعشيره، وحمد الله واجب على الجميع، وذلك بالتواضع لعظمته والتذلل لعزته والتحدث بنعمته.

«وأَنا أقول في كتابي هذا ما سبق به المثل: من تلزمه النصيحة يلزمه العمل، وهو جوهر هذا الكتاب وغرة (182) كلامه بعد الذي فيه من ذكر الله عز وجل، فلذلك جعلته آخره وتممته به.

«تولانا الله و إياكم يا معشر الطلبة والكتبة بما يتولى به من سبق علمه بإسعاده و إرشاده، فإن ذلك إليه وبيده، والسلام عليكم ورحمة الله وبركاته» ا هـ.

#### الشرطة

ويسمى صاحبها لهذا العهد بإفريقية الحاكم، وفي دولة أهل الأندلس صاحب المدينة، وفي دولة الترك الوالي، وهي وظيفة مرؤوسة لصاحب السيف في الدولة، وحكمه نافذ في صاحبها في بعض الأحيان، وكان أصل وضعها في الدولة العباسية لمن يقيم أحكام الجرائم في حال (استبرائها) أولا ثم الحدود بعد استيفائها. فإن التهم التي تعرض في الجرائم لا نظر للشرع إلا في استيفاء حدودها وللسياسة النظر في استيفاء موجباتها بإقرار يكرهه عليه الحاكم إذا احتفت به القرائن؛ لما توجبه المصلحة العامة في ذلك. فكان الذي يقوم بهذا (الاستبراء) وباستيفاء الحدود بعده إذا تنزه عنه القاضي يسمى صاحب الشرطة، وربما جعلوا إليه النظر في الحدود والدماء بإطلاق، وأفردوها من نظر القاضي. ونزهوا هذه المرتبة وقلدوها كبار القواد وعظماء الخاصة من مواليهم.

<sup>(181)</sup> كاثره : غالبه وتعاظم عليه؛ فاخره بكثرة المال أو العدد. وحرف الجر (على) هنا خطأ. (182) بمعنى : أحسن ما في هذا الكتاب.

ولم تكن عامة التنفيذ في طبقات الناس، إنماكان حكمهم على الدهماء وأهل الريب والضرب على أيدي (الدعار) والفجرة .

ثم عظمت نباهتها في دولة بني أمية بالأندلس، ونوعت إلى شرطة كبرى وشرطة صغرى، وجعل حكم الكبرى على الخاصة والدهماء، وجعل له الحكم على أهل المراتب السلطانية والضرب على أيديهم في الظلامات وعلى أيدي أقاربهم ومن إليهم من أهل الجاه، وجعل صاحب الصغرى مخصوصا بالعامة، ونصب لصاحب الكبرى كرسي بباب دار السلطان ورجال يتبوأون المقاعد بين يديه، فلا يبرحون عنها إلا في تصريفه، وكانت ولايتها للأكابر من رجالات الدولة حتى كانت ترشيحا للوزارة والحجابة.

وأما في دولة الموحدين بالمغرب فكان لها حظ من التنويه و إن لم يجعلوها عامة. وكان لا يليها إلا رجالات الموحدين وكبراؤهم ولم يكن له التحكم على أهل المراتب السلطانية. ثم فسد اليوم منصبها وخرجت عن (ولاية) رجال الموحدين، وصارت ولايتها لمن قام بها من المصطنعين.

وأما في دولة بني مرين لهذا العهد (بالمغرب) فولايتها في بيوت من مواليهم وأهل اصطناعهم. وفي دولة الترك بالمشرق في رجالات الترك أو أعقاب أهل الدولة قبلهم من الكرد، يتخيرونهم لها في النظر بما يظهر منهم من الصلابة والمضاء في الأحكام لقطع مواد الفساد وحسم أبواب الدعارة، وتخريب مواطن الفسوق وتفريق مجامعه، مع إقامة الحدود الشرعية والسياسية كما تقتضيه رعاية المصالح العامة في المدينة. والله مقلب الليل والنهار.

## قيادة الأساطيل

وهي من مراتب الدولة وخططها في ملك المغرب و إفريقية، ومرؤوسة لصاحب السيف، وتحت حكمه في كثير من الاحوال. ويسمى صاحبها في عرفهم (باسم) الملند بتفخيم اللام منقولا من لغة الإفرنجة فإنه اسمها في اصطلاح لغتهم، و إنما اختصت هذه المرتبة بملك إفريقية والمغرب الأنها جميعا على ضفة البحر الرومي من جهة الجنوب، وعلى عدوته الجنوبية بلاد البربر كلهم من سبتة إلى الإسكندرية إلى الشام

وعلى عدوته الشالية بلاد الأندلس والإفرنجة والصقالبة والروم إلى بلاد الشام أيضا؛ ويسمى البحر الرومي والبحر الشامي نسبة إلى أهل عدوته.

والساكنون بسيف هذا البحر وسواحله من عدوتيه يعانون من أحواله ما لا تعانيه أمة من أم البحار. فقد كانت الروم والإفرنجة والقوط بالعدوة الشهالية من هذا البحر الرومي، وكانت أكثر حروبهم ومتاجرهم في السفن، فكانوا مهرة في ركوبه والحرب في أساطيله. ولما أسف (88) من أسف منهم إلى ملك العدوة الجنوبية، مثل الروم إلى إفريقية والقوط إلى المغرب، أجازوا (84) في الأساطيل، وملكوها وتغلبوا على البربر بها وانتزعوا من أيديهم أمرها، وكان لهم بها المدن الحافلة مثل قرطاجنة وسبيطلة وجلولاء ومرناق وشرشال وطنجة، وكان صاحب قرطاجنة من قبلهم يحارب صاحب رومة، ويبعث الأساطيل لحربه مشحونة بالعساكر والعدد؛ فكانت هذه عادة لأهل هذا البحر الساكنين حفافيه معروفة في القديم والحديث.

ولما ملك المسلمون مصركتب عمر بن الخطاب إلى عمرو بن العاص، أن صف لي البحر فكتب إليه: «إن البحر خلق عظيم، يركبه خلق ضعيف، دود على عود» فأوعز حينئذ بمنع المسلمين من ركوبه. ولم يركبه أحد من العرب إلا من افتأت على عمر في ركوبه ونال من عقابه، كما فعل بعرفجة بن هرثمة الأزدي سيد بجيلة لما أغزاه عان فبلغه. فأنكر عليه وعنفه أنه ركب البحر للغزو. ولم يزل الشأن ذلك حتى إذا كان لعهد معاوية، أذن للمسلمين في ركوبه والجهاد على أعواده. والسبب في ذلك أن العرب كانوا لبداوتهم لم يكونوا أول الأمر مهرة في ثقافته وركوبه والروم والإفرنجة لمارستهم أحواله ومرباهم في التقلب على أعواده مرنوا عليه وأحكموا (الدربة) بثقافته.

فلما استقر الملك للعرب وشمخ سلطانهم وصارت أمم العجم خولا لهم وتحت أيديهم، وتقرب كل ذي صنعة إليهم بمبلغ صناعته، واستخدموا من النواتية في حاجاتهم البحرية أمما وتكررت ممارستهم للبحر وثقافته استحدثوا بصراء بها فشرهوا إلى الجهاد فيه، وأنشأوا السفن فيه والشواني (حاله) وشحنوا الأساطيل بالرجال والسلاح

<sup>(183)</sup> اسفّ الى مداقّ الامور: دنا، وفي الصحاح: أسف الرجل أي تتبع مداقّ الامور. (لسان العرب).

<sup>(184)</sup> جاز المكان وأجازه: قطعه (قاموس).

<sup>(185)</sup> بمعنى : المراكب المعدة للجهاد.

وأمطوها العساكر والمقاتلة لمن وراء البحر من أمم الكفر واختصوا بذلك من ممالكهم وتغورهم ما كان أقرب (إلى) هذا البحر ، وعلى (ضفته) مثل الشام وإفريقية والمغرب والأندلس.

وأوعز الخليفة عبدالملك إلى حسان بن النعان عامل إفريقية باتخاذ دار الصناعة بتونس لإنشاء الآلات البحرية حرصا على مراسم الجهاد، ومنها كان فتح صقلية أيام زيادة الله الأول بن ابراهيم بن الأغلب على يد أسد بن الفرات شيخ الفتيا، وفتح قوصرة أيضا في أيامه بعد أن كان معاوية بن حديج اغزى صقلية أيام معاوية بن أبي سفيان، فلم يفتح الله على يديه وفتحت على يد ابن الأغلب وقائده أسد ابن الفرات. وكانت من بعد ذلك أساطيل إفريقية والأندلس في دولة العبيديين والأمويين تتعاقب إلى بلادهما في سبيل الفتنة، فتجوس خلال السواحل بالإفساد والتخريب. وانتهى أسطول الأندلس أيام عبد الرحان الناصر إلى مائتي مركب أو نحوها وأسطول إفريقية والاقلاع (عائمة) والمرابقة والاقلاع (عائمة) والمرابقة والاقلاع (عائمة) والمرابقة والمنابق المنابق المنابق المنابق والمنابق المنابق المناب

وكانت أساطيلها مجتمعة من سائر المالك، من كل بلد تتخذ فيه السفن أسطول، يرجع نظره إلى قائد من النواتية يدبر أمر حربه وسلاحه ومقاتلته، ورئيس يدبر أمر جريته بالريح أو بالمجاذف، وأمر إرسائه في مرفئه، فإذا اجتمعت الأساطيل لغزو محتفل، أو غرض سلطاني مهم، عسكرت بمرفئها المعلوم وشحنها السلطان برجاله وأنجاد عساكره ومواليه، وجعلهم لنظر أمير واحد من أعلى طبقات أهل مملكته يرجعون كلهم إليه، ثم يسرحهم لوجههم وينتظر إيابهم بالفتح والغنيمة.

وكان المسلمون لعهد الدولة الإسلامية قد غلبوا على هذا البحر من جميع جوانبه، وعظمت صولتهم وسلطانهم فيه، فلم يكن للأمم النصرانية قبل بأساطيلهم بشيء من جوانبه وامتطوا ظهره للفتح سائر أيامهم، فكانت لهم المقامات المعلومة من الفتح والغنائم، وملكوا سائر الجزائر المنقطعة عن السواحل فيه مثل ميورقة ومنورقة ويابسة وسردانية وصقلية وقوصرة ومالطة وأقريطش وقبرص وسائر ممالك الروم والإفرنج. وكان أبو القاسم الشيعي وأبناوءه يغزون أساطيلهم من المهدية جزيرة جنوة فتنقلب بالظفر والغنيمة. وافتتح مجاهد العامري صاحب دانية من ملوك الطوائف جزيرة سرداينة في أساطيله سنة خمس وأربعائة وارتجعها النصارى لوقتها، والمسلمون خلال

ذلك كله قد تغلبوا على كثير من لجة هذا البحر، وسارت أساطيلهم فيهم جائية وذاهبة، والعساكر الإسلامية تجيز البحر في الأساطيل من صقلية إلى البر الكبير المقابل لها من العدوة الشهالية، فتوقع بملوك الإفرنج وتثخن في ممالكهم، كما وقع في أيام بني الحسين ملوك صقلية القائمين فيها بدعوة العبيديين، وانحازت أمم النصرانية بأساطيلهم إلى الجانب الشهالي الشرقي منه من سواحل الإفرنجة والصقالبة وجزائر الرومانية لا يعدونها وأساطيل المسلمين قد ضريت (186) عليهم ضراء الأسد على فريسته، وقد ملأت الاكثر من بسيط هذا البحر عدة وعددا، واختلفت في طرقه سلما وحربا، فلم تسبح للنصرانية فيه ألواح.

حتى إذا أدرك الدولة العبيدية والأموية الفشل والوهن، وطرقها الاعتلال مد النصارى أيديهم إلى جزائر البحر الشرقية مثل صقلية و إقريطش ومالطة، فملكوها. ثم ألحوا على سواحل الشام في تلك الفترة وملكوا طرابلس وعسقلان وصور وعكا، واستولوا على جميع الثغور بسواحل الشام، وغلبوا على بيت المقدس، وبنوا عليه كنيسة (لمظهر) دينهم وعبادتهم وغلبوا بني خزرون على طرابلس ثم على قابس وصفاقس ووضعوا عليهم الجزية، ثم ملكوا المهدية مقر ملوك العبيديين من يد أعقاب بلكين بن زيري، وكانت لهم في المائة الخامسة الكرة بهذا البحر.

وضعف شأن الأساطيل في دولة مصر والشام إلى أن انقطع ولم يعتنوا بشيء من أمره لهذا العهد، بعد أن كان لهم به في الدولة العبيدية عناية تجاوزت الحدكم هو معروف في أخبارهم، فبطل رسم هذه الوظيفة هنالك، وبقيت بإفريقية والمغرب فصارت مختصة بها. وكان الجانب الغربي من هذا البحر لهذا العهد موفور الأساطيل ثابت القوة، لم يتحيفه عدو، ولا كانت لهم به كثرة. فكان قائد الأسطول به لعهد لمتونة بني ميمون رؤساء جزيرة قادس، ومن أيديهم أخذها عبد المؤمن بتسليمهم وطاعتهم، وانتهى عدد أساطيلهم إلى المائة من بلاد العدوتين جميعا.

ولما استفحلت دولة الموحدين في المائة السادسة وملكوا العدوتين أقاموا خطة هذا الأسطول على أتم ما عرف وأعظم ما عهد. وكان قائد أسطولهم أحمد الصقلي، أصله من (صدغيان) الموطنين بجزيرة جربة من (سدويكش)، أسره النصارى من سواحلها وربي عندهم، واستخلصه صاحب صقلية واستكفاه، ثم هلك وولي ابنه فأسخطه

<sup>(186)</sup> بمعنى اعتادت واجترأت.

ببعض النزعات، وخشى على نفسه ولحق بتونس، ونزل على السيد بها من بني عبد المؤمن، وأجاز إلى مراكش فتلقاه الخليفة يوسف (العسري) بن عبد المؤمن بالمبرة والكرامة، وأجزل (له) الصلة، وقلده أمر أساطيله فجلى في جهاد أمم النصرانية وكانت له آثار وأخبار ومقامات مذكورة في دولة الموحدين وانتهت أساطيل المسلمين على عهده في الكثرة والاستجادة إلى ما لم تبلغه من قبل ولا بعد فها عهدناه.

ولما قام صلاح الدين يوسف بن أيوب ملك مصر والشام لعهده باسترجاع ثغور الشام من يد أم النصرانية، وتطهير بيت المقدس، تتابعت أساطيلهم بالمدد لتلك الثغور منكل ناحية قريبة لبيت المقدس الذي كانوا قد استولوا عليه فأمدوهم بالعدد والأقوات، ولم تقاومهم أساطيل الإسكندرية لاستمرار الغلب لهم في ذلك الجانب الشرقي من البحر، وتعدد أساطيلهم فيه، وضعف المسلمين منذ زمان طويل عن ممانعتهم هناك كما أشرنا إليه قبل. فأوفد صلاح الدين على يعقوب المنصور سلطان المغرب لعهده من الموحدين رسوله عبد الكريّم ابن منقذ من بيت بني منقذ ملوك شيزر، وكان ملكها من أيديهم وأبقى عليهم في دولته فبعث عبدالكريم منهم هذا إلى ملك المغرب طالبا مدد الاساطيل لتجول في البحربين أساطيل (الكفرة) وبين (مرادهم) من إمداد النصرانية بثغور الشام وأصحبه كتابه إليه في ذلك، من إنشاء الفاضل البيساني يقول في افتتاحه: «فتح الله (الحضرة) سيدنا أبواب المناجح والميامن، حسما نقله العاد الأصفهاني في كتاب الفتّح القدسي. فنقم عليهم المنصور تجافيهم عن خطابه بأمير المؤمنين وأسرّها في نفسه، وحملهم على مناهج البر والكرامة؛ وردهم إلى مرسلهم، ولم يجبه إلى حاجته من ذلك. وفي هذا دليل على اختصاص ملك المغرب بالأساطيل، وما حصل للنصرانية في الجانب الشرقي من هذا البحر من الاستطالة وعدم عناية الدول بمصر والشام لذلك العهد،وما بعده بشأن الأساطيل البحرية والاستعداد منها

ولما هلك أبو يعقوب المنصور واعتلت دولة الموحدين واستولت أم الجلالقة على الأكثر من بلاد الأندلس، وألجأوا المسلمين إلى سيف البحر وملكوا الجزائر التي بالجانب الغربي من البحر الرومي، قويت ريحهم في بسيط هذا البحر، واشتدت شوكتهم وكثرت فيه أساطيلهم، وتراجعت قوة المسلمين فيه إلى المساواة معهم، كما وقع لعهد السلطان أبي الحسن ملك زناتة بالمغرب؛ فإن أساطيله كانت عند مرامه الجهاد مثل عدة النصرانية وعديدهم.

ثم تراجعت عن ذلك قوة المسلمين في الأساطيل لضعف الدولة ونسيان عوائد البحر بكثرة العوائد البدوية بالمغرب وانقطاع العوائد الأندلسية، ورجع النصارى فيه إلى دينهم المعروف من الدربة فيه والمران عليه والبصر بأحواله وغلب الأمم في (لجه) وعلى أعواده. وصار المسلمون فيه كالأجانب إلا قليلا من أهل البلاد الساحلية لهم المران عليه لو وجدوا كثرة من الأمصار والأعوان، أو قوة من الدولة تستجيش لهم أعوانا، وتوضح لهم في هذا الغرض مسلكا. وبقيت الرتبة لهذا العهد في (الدول المغربية) محفوظة، والرسم في معاناة الأساطيل بالإنشاء والركوب معهودا، لما عساه أن تدعو إليه الحاجة من الأعراض السلطانية في البلاد البحرية، والمسلمون يستهبون الريح على الكفر وأهله، فن المشتهر بين أهل المغرب عن كتب الحدثان أنه لابد للمسلمين من الكرة على النصرانية وافتتاح ما وراء البحر من بلاد الافرنجة ، وأنّ ذلك يكون في الاساطيل، والله ولي المؤمنين .

# فـصــل في التفاوت بين مراتب السيف والقلم في الدول

اعلم أن السيف والقلم كلاهما آلة لصاحب الدولة يستعين بهها على أمره، إلا أن الحاجة في أول الدولة إلى السيف مادام أهلها في تمهيد أمرهم أشد من الحاجة إلى القلم؛ لأن القلم في تلك الحال خادم فقط منفذ للحكم السلطاني؛ والسيف شريك في المعونة وكذلك في آخر الدولة حيث تضعف عصبيتها كما ذكرناه، ويقل أهلها بما ينالهم من الهرم الذي قدمناه، فتحتاج الدولة إلى الاستظهار بأرباب السيوف، وتقوى الحاجة إليهم في حاية الدولة والمدافعة عنها كما كان الشأن أول الأمر في تمهيدها، فتكون للسيف مزية على القلم في الحالتين، ويكون أرباب السيف حينئذ أوسع جاها وأكثر نعمة وأسنى إقطاعا.

وأما في وسط الدولة فيستغني صاحبها بعض الشيء عن السيف، لأنه قد تمهد أمره ولم يبق همه إلا في تحصيل ثمرات الملك؛ من الجباية والضبط ومباهاة الدول وتنفيذ الأحكام، والقلم هو المعين له في ذلك فتعظم الحاجة إلى تصريفه. وتكون السيوف مهملة في مضاجع (غمود)ها، إلا إذا نابت نائبة أو دعيت إلى سد فرجة (187) وما سوى

<sup>(187)</sup> الفرجة هنا بمعنى: الخلل وموضع المحافة.

ذلك فلا حاجة إليها. فيكون أرباب الأقلام في هذه الحاجة أوسع جاها، وأعلى رتبة، وأعظم نعمة وثروة، وأقرب من السلطان مجلسا، وأكثر إليه ترددا وفي خلواته نجيا، لأنه حينئذ آلته التي بها يستظهر على تحصيل ثمرات ملكه، والنظر في أعطافه، وتثقيف أطرافه، والمباهاة بأحواله؛ ويكون الوزراء حينئذ وأهل السيوف مستغنى عنهم مبعدين عن باطن السلطان حذرين على أنفسهم من بوارده.

وفي معنى ذلك ماكتب به أبو مسلم للمنصور حين أمره بالقدوم ( «أمّا بعد فإنه مما حفظناه من وصايا الفرس أخوف ما يكون الوزراء إذا سكنت الدهماء » سنة الله في عباده.

# فصل في شارات الملك والسلطان الخاصة به

اعلم أن للسلطان شارات وأحوالاً تقتضيها الأبهة والبذخ فيختص بها ويتميز بانتحالها عن الرعية والبطانة وسائر الرؤساء في دولته؛ فلنذكر ما هو مشتهر منها بمبلغ المعرفة «وفوق كل ذي علم عليمٌ»

الآلة: فمن شارات الملك اتخاذ الآلة من نشر الألوية والرايات وقرع الطبول والنفخ في الأبواق والقرون. وقد ذكر أرسطو في الكتاب المنسوب إليه في السياسة أن السر في ذلك إرهاب العدو في الحرب، فإن الأصوات الهائلة لها تأثير في النفوس بالروعة، ولعمري إنه أمر وجداني في مواطن الحرب يجده كل أحد من نفسه.

وهذا السبب الذي ذكره أرسطو \_ إن كان ذكره \_ فهو صحيح ببعض الاعتبارات. وأما الحق في ذلك فهو أن النفس عند ساع النغم والأصوات [يدركها الفرح والطرب بلا شك، فيصيب مزاج الروح نشوة يستسهل بها الصعب، ويستميت في ذلك الوجه الذي هو فيه، وهذا موجود حتى في الحيوانات العجم؛ بانفعال الإبل بالحداء والخيل بالصفير والصريخ كما علمت. ويزيد ذلك تأثيرا إذا كانت الأصوات متناسبة كما في الغناء. وأنت تعلم ما يحدث لسامعه من مثل هذا

<sup>(188)</sup> اخر آية 76 من سورة يوسف.

المعنى. ولأجل ذلك تتخذ العجم في مواطن حروبهم الآلات الموسيقية (۱89) لا طبلا ولا بوقا؛ فيحدق المغنون بالسلطان في موكبه بآلاتهم، ويغنون فيحركون نفوس الشجعان بضربهم إلى الاستاته، ولقد رأينا في حروب العرب من يتغنى أمام الموكب بالشعر ويطرب، فتجيش همم الأبطال بما فيها، ويسارعون إلى مجال الحرب وينبعث كل قرن إلى قرنه (۱90). وكذلك زناتة من أمم المغرب، يتقدم الشاعر عندهم أمام الصفوف ويتغنى فيحرك بغنائه الجبال الرواسي ويبعث على الاستاتة من لا يظن بها، ويسمون ذلك الغناء تاصوكايت، وأصله كله فرح يحدث في النفس فتنبعث عنه الشجاعة بكما تنبعث عن نشوة الخمر بما حدث عنها من الفرح، والله أعلم.

وأما تكثير الرايات وتلوينها و إطالتها فالقصد به التهويل لا أكثر. وربما يحدث في النفوس من التهويل زيادة في الإقدام؛ وأحوال النفوس وتلوناتها غريبة، والله الخلاق العليم. ثم إن الملوك والدول يختلفون في اتخاذ هذه الشارات، فمنهم مكثر ومنهم مقلل بحسب اتساع الدولة وعظمها، فأما الرايات فإنها شعار الحروب من عهد الخليقة، ولم تزل الأمم تعقدها في مواطن الحروب والغزوات، لعهد النبي صلى الله عليه وسلم ومن بعده من الخلفاء.

وأما قرع الطبول والنفخ في الأبواق فكان المسلمون لأول الملة متجافين عنه، تنزها عن غلظة الملك ورفضا لأحواله، واحتقارا لأبهته التي ليست من الحق في شيء، حتى إذا انقلبت الخلافة ملكا وتبجحوا بزهرة الدنيا ونعيمها، ولابسهم الموالي من الفرس والروم أهل الدول السالفة، وأروهم ما كان أولئك ينتحلونه من مذاهب البذخ والترف فكان مما استحسنوه اتخاذ الآلة فأخذوها، وأذنوا لعالهم في اتخاذها تنويها بالملك وأهله] ((١٩١). فكثيرا ماكان العامل صاحب الثغر أو قائد الجيش يعقد له الخليفة من العباسيين أو العبيديين لواءه ويخرج إلى بعثه أو عمله من دار الخليفة أو داره في موكب من أصحاب الرايات والآلات، فلا يميز بين موكب العامل والخليفة إلا بكثرة

<sup>(189)</sup> على الهوريني على هذه الكلمة بما يلي: قوله الموسيقية وفي نسخة الموسيقارية، وهي صحيحة لأن الموسيق بكسر القاف بين التحتيتين اسم للنغم والالحان وتوقيعها، ويقال فيها: موسيقير ويقال إنصارب الالة: موسيقار. انظر أول سفيتة الشيخ محمد شهاب».

<sup>(190)</sup> القرن بالكسر : كفؤك، نظيرك في الشجاعة أو العلم وغيرهما. (قاموس).

<sup>(191)</sup> النص بين المعقفين لم نعثر عليه في الأصل الذي اعتمدناه ولاهميته نقلناه من نسخة دار الكتاب اللبناني.

الألوية وقلتها، أو بما اختص به الخليفة من الألوان لرايته كالسواد في رايات بني العباس، فإن راياتهم كانت سودا حزنا على شهدائهم من بني هاشم، ونعيا على بني أمية في قتلهم، ولذلك سموا المسودة.

ولما افترق أمر الهاشميين وخرج الطالبيون على العباسيين في كل جهة وعصر، ذهبوا إلى مخالفتهم في ذلك فاتخذوا الرايات بيضا، وسموا المبيضة لذلك سائر أيام العبيديين، ومن خرج من الطالبيين في ذلك العهد بالمشرق، كالداعي بطبرستان وداعي صعدة،أو من دعا إلى بعدة الرافضة من غيرهم كالقرامطة.

ولما نزع المأمون عن لبس السواد وشعاره في دولته عدل إلى لون الخضرة فجعل (راياته خضرا) .

وأما الاستكثار منها فلا ينتهي إلى حد، وقد كانت آلة العبيديين لما خرج العزيز إلى فتح الشام خمسهائة من البنود وخمسهائة من الأبواق.

وأما ملوك البربر بالمغرب من صنهاجة وغيرها فلم يختصوا بلون واحد بل (وشعوها) (192) بالذهب واتخذوها من الحرير الخالص ملونة، واستمروا على الإذن فيها لعالهم. حتى إذا جاءت دولة الموحدين ومن بعدهم من زناتة قصروا الآلة من الطبول والبنود على السلطان، وحظروها) على سواه من عاله وجعلوها موكبا خاصا يتبع أثر السلطان في مسيره يسمى الساقة، وهم فيه بين مكثر ومقلل باختلاف مذاهب الدول في ذلك؟ فنهم من يقتصر على سبع من العدد تبركا بالسبعة كما هو في دولة الموحدين، وبني الأحمر بالأندلس، ومنهم من يبلغ العشرة والعشرين كما هو عند زناتة، وقد بلغت في أيام السلطان أبي الحسن فيما أدركناه مائة من الطبول ومائة من البنود ملونة بالحرير منسوجة بالذهب، ما بين كبير وصغير. ويأذنون للولاة والعال والقواد في اتخاذ راية واحدة صغيرة من الكتان بيضاء وطبل صغير أيام الحرب لا يتجاوزون ذلك.

وأما دولة الترك لهذا العهد بالمشرق فيتخذون أولا راية واحدة عظيمة وفي رأسها خصلة كبيرة من الشعر يسمونها (الجاليش) والجتر (مع العسكر على عمومه ، ثم على رأس السلطان راية أخرى المصأية أو الشطفة) ، وهي شعار السلطان عندهم ، ثم تتعدد الرايات ويسمونها السناجق ، واحدها سنجق وهي الراية بلسانهم . وأما الطبول

<sup>(192)</sup> وشَّع : خلط، وشي. وشَّع الشيب رأسه: علاه.

فيبالغون في الاستكثار منها ويسمونها الكوسات، ويبيحون لكل أمير أو قائد عسكر أن يتخذ من ذلك ما يشاء إلا الجتر فإنه خاص بالسلطان.

وأما الجلالقة لهذا العهد من أمم الإفرنجة بالأندلس فأكثر شأنهم اتخاذ الألوية القليلة ذاهبة في الجو صعدا، ومعها قرع الأوتار من الطنابير ونفخ الغيطات، يذهبون فيها مذهب الغناء وطريقه في مواطن حروبهم، وهكذا يبلغنا عنهم وعمن وراءهم من ملوك العجم. «ومن آياته خلق السموات والأرض واختلاف ألسنتكم وألوانكم إن في ذلك لآبات للعالمين (193).

السرير: وأمّا السرير والمنبر والتخت والكرسي (وهو) أعواد منصوبة أو أرائك منضدة لجلوس السلطان عليها مرتفعا عن أهل مجلسه أن يساويهم في الصعيد. ولم يزل ذلك من سنن الملوك قبل الإسلام، وفي دول العجم. وقد كانوا يجلسون على أسرة الذهب. وكان لسليان بن داود صلوات الله (عليه) سرير من عاج، مغشى بالذهب، إلا أنه لا تأخذ به الدول إلا بعد الاستفحال والترف شأن الأبهة كلها كما قلناه وأما في أول الدولة عند البداوة فلا يتشوفون إليه.

وأول من اتخذه في الإسلام معاوية واستأذن الناس فيه، وقال لهم: إني قد بدنت (194)، فأذنوا له، فاتخذه واتبعه الملوك الإسلاميون فيه وصار من منازع الأبهة. ولقد كان عمرو بن العاص بمصر يجلس في قصره ومعه سرير من الذهب محمول على الايدي لجلوسه؛ شأن الملوك فيجلس عليه و(هم) أمامه، ولا يغيرون عليه (195) وفاء له بما (اعتقد) معهم من الذمة واطراحا لابهة الملك، ثم كان بعد ذلك لبني العباس والعبيديين وسائر ملوك الإسلام شرقا وغربا من الأسرة والمنابر والتخوت ما عفا عن الأكاسرة والقياصرة. والله مقلب الليل والنهار.

السكة: وهي الحتم على الدنانير والدراهم المتعامل بها بين الناس بطابع حديد ينقش فيه صور أوكلات مقلوبة ويضرب بها على الدينار أو الدرهم، فتخرج رسوم تلك النقوش عليها ظاهرة مستقيمة، بعد أن يعتبر عيار النقد من ذلك الجنس في خلوصه بالسبك مرة بعد أخرى، وبعد تقدير أشخاص الدراهم والدنانير بوزن معين

<sup>(193)</sup> آية من سورة الرّوم.

<sup>(194)</sup> بدن : عظم بدنه بكثرة لحمه، أصبح جسيا (قاموس).

<sup>(195)</sup> اغار عليهم : هجم وأوقع بهم.

يصطلح عليه، فيكون التعامل بها عددا، وإن لم تقدر أشخاصها يكون التعامل بها وزنا. ولفظ السكة كان اسها للطابع، وهي الحديدة المتخذة لذلك، ثم نقل إلى أثرها وهي النقوش الماثلة على الدنانير والدراهم، ثم نقل إلى القيام على ذلك والنظر في استيفاء حاجاته وشروطه، وهي الوظيفة، فصار علما عليها في عرف الدول. وهي وظيفة ضرورية للملك ؛ إذ بها يتميز الخالص من (البهرج) بين الناس في النقود عند المعاملات، و(يثقون) في سلامتها (من) الغش بختم السلطان عليها بتلك النقوش المعروفة. وكان ملوك العجم يتخذونها وينقسون فيها تماثيل تكون مخصوصة بها، مثل تمثال السلطان لعهدها أو (تمثال) حصن أو حيوان أو مصنوع أو غير ذلك، ولم يزل هذا الشأن عند العجم إلى آخر أمرهم.

ولما جاء الإسلام أغفل ذلك لسذاجة الدين وبداوة العرب. وكانوا يتعاملون بالذهب والفضة وزناء وكانت دنانير الفرس ودراهمهم بين أيديهم يردونها في معاملتهم إلى الوزن ويتصارفون بها بينهم، إلى أن تفاحش الغش في الدنانير والدراهم، لغفلة الدولة عن ذلك، وأمر عبدالملك الحجاج، على ما نقل سعيد بن المسيب وأبو الزناد، فضرب الدراهم (فتميز) المغشوش من الخالص وذلك سنة أربع وسبعين، وقال المدايني: سنة خمس وسبعين، ثم أمر (بضربها) في سائر النواحي سنة ست وسبعين، وكتب عليها: «الله أحد الله الصمد».

ثم ولي ابن هبيرة العراق أيام يزيد بن عبدالملك، فجود السكة. ثم بالغ خالد القسري في تجويدها، ثم يوسف بن عمر بعده. وقيل: أول من ضرب الدنانير والدراهم مصعب بن الزبير بالعراق سنة سبعين، بأمر أخيه عبدالله لما ولي بالحجاز وكتب عليها في أحد الوجهين: «بركة الله» وفي الآخر «اسم الله» ثم غيرها الحجاج بعد ذلك بسنة ، وكتب عليها «بسم الله» «الحجاج». وقدروا وزنها على ما كانت استقرت أيام عمر وذلك أن الدرهم كان وزنه أول الاسلام ستة دوانيق والمثقال وزنه درهم وثلاثة أسباع درهم، فتكون عشرة دراهم بسبعة مثاقيل.

وكان السبب في ذلك أن أوزان الدرهم أيام الفرس كانت مختلفة وكان منها على وزن المثقال عشرون قيراطا، ومنها اثنا عشر ومنها عشرة، فلما احتيج إلى تقديره في الزكاة أخذ الوسط (من الثلاثة)؟ وذلك (أربعة) عشر قيراطا، فكان المثقال درهما وثلاثة أسباع درهم. وقيل (إن الدراهم) كان منها البغلي بثمانية دوانيق، والطبري أربعة دوانق،

والمغرب (ثلاثة) دوانق ، واليمني (دانق) ، فأمر عمر أن ينظر الاغلب في التعامل فكان البغلي والطبري وهما اثنا عشر دانقا. وكان الدرهم ستة دوانق ، و إن زدت ثلاثة أسباعه كان مثقالاً و إذا أنقصت ثلاثة أعشار المثقال كان درهما. فلما رأى عبدالملك اتحاذ السكة لصيانة النقدين الجاريين في معاملة المسلمين من الغش عين مقدارها على هذا الذي استقر لعهد عمر رضي الله عنه ، واتحذ طابع الحديد (ونقش) فيه كلمات لا صورا ؛ لأن العرب كان الكلام والبلاغة أقرب مناحيهم وأظهرها مع أن الشرع ينهى عن الصور. فلما فعل ذلك استمر بين الناس في أيام الملة كلها. وكان الدينار والدرهم على شكلين مدورين ، والكتابة عليهما في دوائر متوازية ، يكتب فيها من أحد الوجهين أسماء الله تهليلا وتحميدا ، وصلاة على النبي وآله ، وفي الوجه الثاني التاريخ واسم الخليفة . وهكذا أيام العباسيين والعبيديين والأمويين.

وأما صنهاجة فلم يتخذوا سكة إلا آخر الأمر، اتخذها منصور صاحب بجاية، ذكر ذلك ابن حاد في تاريخه. ولما جاءت دولة الموحدين كان مما سن لهم المهدي اتخاذ سكة الدراهم مربع الشكل، وأن يرسم في دائرة الدينار شكل مربع في وسطه، ويملأ من أحد الجانبين تهليلا وتحميدا، ومن الجانب الآخر كتبا في السطور باسمه واسم الخلفاء من بعده، ففعل ذلك الموحدون، وكانت سكتهم على هذا الشكل لهذا العهد. وقد كان المهدي فيا (نقل) ينعت قبل ظهوره بصاحب الدرهم المربع، نعته بذلك المتكلمون بالحدثان من قبله المخبرون في ملاحمهم عن دولته.

وأما أهل المشرق لهذا العهد فسكتهم غير مقدرة؛ وإنما يتعاملون بالدنانير والدراهم وزنا بالصنجات المقدرة بعدة منها، ويطبعون عليها بالسكة نقوش الكلمات بالتهليل والصلاة واسم السلطان كما يفعله أهل المغرب «ذلك تقدير العزيز العلم».

# مقدار الدرهم والدينار الشرعيين (196)

وذلك أن الدينار والدرهم مختلفا السكة في المقدار والموازين بالآفاق والأمصار وسائر الأعال. والشرع قد تعرض لذكرهما وعلق كثيرا من الأحكام بهما في الزكاة والأنكحة والحدود وغيرها. فلابد لها عنده من حقيقة ومقدار معين في تقدير، تجري

<sup>(196)</sup> لم نعثر عليه في المخطوط المعتمد. نقلناه عن نسخة دار الكتاب اللبناني.

عليها أحكامه دون غير الشرعي منها. فاعلم أن الإجاع منعقد منذ صدر الإسلام وعهد الصحابة والتابعين أن الدرهم الشرعي هو الذي تزن العشرة منه سبعة مثاقيل من الذهب والأوقية منه أربعين درهما، وهو على هذا سبعة أعشار الدينار، ووزن المثقال من الذهب اثنتان وسبعون حبة من الشعير. فالدرهم الذي هو سبعة أعشاره خمسون حبة وخمسا حبة، وهذه المقادير كلها ثابتة بالاجاع. فإن الدرهم الجاهلي كان بينهم على أنواع أجودها الطبري؛ وهو أربعة دوانق والبغلي وهو ثمانية دوانق فجعلوا الشرعي بينها وهو ستة دوانق، فكانوا يوجبون الزكاة في مائة درهم بغلية ومائة طبرية خمسة دراهم وسطا.

وقد اختلف الناس هل كان ذلك من وضع عبدالملك واجماع الناس بعد عليه كما ذكرناه. ذكر ذلك الخطام في كتاب معالم السنن والماوردي في الأحكام السلطانية، وأنكره المحققون من المتأخرين لما يلزم عليه أن يكون الدينار والدرهم الشرعيان مجهولين في عهد الصحابة ومن بعدهم، مع تعلق الحقوق الشرعية بهما في الزكاة والأنكحة والحدود وغيرها كما ذكرناه.

والحق أنهاكانا معلومي المقدار في ذلك العصر لجريان الأحكام يومئذ بما يتعلق بهما من الحقوق. وكان مقدارهما غير مشخص في الخارج و إنماكان متعارفا بينهم بالحكم الشرعي على المقدر في مقدارهما وزينتها، حتى استفحل الاسلام، وعظمت الدولة ودعت الحال إلى تشخيصها في المقدار والوزن كما هو عند الشرع ليستريحوا من كلفة التقدير. وقارن ذلك أيام عبد الملك (197) فشخص مقدارهما وعينها في الخارج كما هو في الذهن، ونقش عليها السكة باسمه وتاريخه إثر الشهادتين الايمايتين ، وطرح النقود الجاهلية رأسا حتى خلصت ونقش عليها سكة وتلاشي وجودها. فهذا هو الحق الذي لا محمد عنه.

ومن بعد ذلك وقع اختيار أهل السكة في الدول على مخالفة المقدار الشرعي في الدينار والدرهم. واختلفت في كل الأقطار والآفاق،ورجع الناس إلى تصور مقاديرها الشرعية ذهنا كما كان في الصدر الأول،وصار أهل كل أفق يستخرجون الحقوق الشرعية من سكتهم بمعرفة النسبة التي بينها وبين مقاديرها الشرعية.

<sup>(197)</sup> هكذا وردت العبارة بالنسخ التي بين أيدينا، ويقتضي السياق أن تكون العبارة: «وقارن ذلك عبدالملك الخ» فتستقيم العبارة.

وأما وزن الدينار باثنتين وسبعين حبة من الشعير الوسط فهو الذي نقله المحققون، وعليه الإجماع، إلا ابن حزم خالف ذلك، وزعم أن وزنه أربعة وثمانون حبة نقل، ذلك عنه القاضي عبدالحق، ورده المحققون وعدوه وهما وغلطا وهو الصحيح. «والله يحق الحق بكلماته».

وكذلك تعلم أن الأوقية الشرعية ليست هي المتعارفة بين الناس الأن المتعارفة مختلفة باختلاف الأقطار والشرعية متحدة ذهنا لا اختلاف فيها. «والله خلق كل شيء فقدره تقديراً».

## الخاتم

وأما الخاتم فهو من الخطط السلطانية والوظائف الملوكية. والختم على الرسائل والصكوك معروف للملوك قبل الإسلام وبعده. وقد ثبت في الصحيحين أن النبي صلى الله عليه وسلم أراد أن يكتب إلى قيصر، فقيل له: إن العجم لا يقبلون كتابا إلا أن يكون مختوما، فاتخذ خاتما من فضة ونقش فيه: «محمد رسول الله».

قال البخاري: «جعل ثلاث كلمات في ثلاثة أسطر وختم به وقال: «لا ينقشْ أحد مثله ». قال: « وتختّم به أبو بكر وعمر وعثمان ، ثم سقط من يد عثمان في بئر أريس، وكانت قليلة الماء فلم يدرك قعرها بعد ، واغتم عثمان وتطيّر منه وصنع آخر على مثله » .

وفي كيفية نقش الخاتم والختم وجوه. وذلك أن الخاتم يطلق على الآلة التي تجعل في الإصبع ومنه تختم إذا لبسه. ويطلق على النهاية والتمام، ومنه ختمت الأمر إذا بلغت آخره وختمت القرآن كذلك، ومنه خاتم النبيين وخاتم الأمر، ويطلق على السداد الذي يسد به الأواني والدنان ويقال فيه ختام ومنه قوله تعالى: «ختامه مسك». وقد غلط من فسر هذا بالنهاية والتمام، قال لأن آخر ما يجدونه في شرابهم ريح المسك وليس المعنى عليه و إنما هو من الختام الذي هو السداد، لأن الخمر يجعل لها في الدن سداد الطين او القارى يحفظها و يُطيِّب عرفها و ذوقها، فبولغ في وصف خمر الجنة بأن سدادها من المسك وهو أطيب عرفا و ذوقا من القار والطين المعهودين في الدنيا.

فإذا صح إطلاق الخاتم على هذه كلها صح إطلاقه على أثرها الناشيء عنها. وذلك أن الخاتم إذا نقشت به كلمات أو أشكال ثم غمس في مذاق من الطين أو مداد ووضع على صفح القرطاس بتي أكثر الكلمات في ذلك الصفح. وكذلك إذا طبع به

على جسم لين كالشمع ، فإنه يبقى نقش ذلك المكتوب مرتسها فيه. و إذا كانت كلمات وارتسمت فقد يقرأ من الجهة اليسرى إذا كان النقش على الاستقامة من اليمنى ، وقد يقرأ من الجهة اليمنى إذا كان النقش من الجهة اليسرى ، لأن الختم يقلب جهة الخط في الصفح كاكان في النقش من يمين أو يسار ، فيحتمل أن يكون الختم بهذا الخاتم بغمسه في المداد أو الطين ووضعه على الصفح فتنقش الكلمات فيه ويكون هذا من معنى النهاية والتمام بمعنى صحة ذلك المكتوب ونفوده ، كأن الكتاب إنما يتم العمل به بهذه العلامات وهو من دونها ملغى ليس بتمام.

وقد يكون هذا الختم بالخط آخر الكتاب أو أوله بكلمات منتظمة من تحميد أو تسبيح، أو باسم السلطان أو الأمير أو صاحب الكتاب كائنا من كان، أو شيء من نعوته، يكون ذلك الخط علامة على صحة الكتاب ونفوذه، ويسمى ذلك في المتعارف علامة، ويسمى ختما تشبيها له بأثر الخاتم الآصني (198) في النقش. ومن هذا خاتم القاضي الذي يبعث به للخصوم أي علامته وخطه الذي ينفذ بهما أحكامه ومنه خاتم السلطان أو الخليفة أي علامته. قال الرشيد ليحيى بن خالد، لما أراد أن يستوزر جعفرا ويستبدل به من الفضل أخيه، فقال لأيهما يحيى «يا أبت إني أردت أن أحول الخاتم من يميني إلى شمالي» فكنى له بالخاتم عن الوزارة لما كانت العلامة على الرسائل والصكوك من وظائف الوزارة لعهدهم.

ويشهد لصحة هذا الاطلاق ما نقله الطبري أن معاوية أرسل إلى الحسن، عند مراودته إياه في الصلح، صحيفة بيضاء ختم على أسفلها وكتب إليه أن اشترط في هذه الصحيفة التي ختمت أسفلها ما شئت فهو لك. ومعنى الختم هنا علامة في آخر الصحيفة بخطه أو غيره. ويحتمل أن يختم به في جسم لين فتنتقش فيه حروفه، ويجعل على موضع الحزم من الكتاب إذا حزم وعلى المودوعات وهو من السداد كما مر. وهو في الوجهين آثار الخاتم فيطلق عليه خاتم.

وأول من اطلق الختم على الكتاب، أي العلامة معاوية الأنه أمر لعمر بن الزبير عند زياد بالكوفة بمائة ألف، ففتح الكتاب وصير المائة مائتين. ورفع زياد حسابه، فأنكرها معاوية وطلب بها عمر وحبسه، حتى قضاها عنه أخوه عبدالله، واتخذ معاوية عند ذلك ديوان الخاتم، ذكره الطبري.

<sup>(198)</sup> نسبة إلى آصف، كاتب النبي سلمان عليه السلام.

وقال آخرون وحزم الكتب ولم تكن تحزم، أي جعل لها السداد. وديوان الختم عبارة عن الكتاب القائمين على إنفاذكتب السلطان والختم عليها، إما بالعلامة أو بالحزم. وقد يطلق الديوان على مكان جلوس هؤلاء الكتاب كما ذكرناه في ديوان الأعمال.

والحزم للكتب يكون إما بدس الورق، كما في عرف كتاب المغرب، وإما بلصق رأس الصحيفة على ما تنطوي عليه من الكتاب، كما في عرف أهل المشرق. وقد يجعل على مكان الدس أو الإلصاق علامة يؤمن معها من فتحه والاطلاع على ما فيه. فأهل المغرب يجعلون على مكان الدس قطعة من الشمع، ويختمون عليها بخاتم نقشت فيه علامة لذلك، فيرسم النقش في الشمع. وكان في المشرق في الدول القديمة يختم على مكان اللصق بخاتم منقوش أيضا، قد غمس في مذاق من الطين، معد لذلك صبغه أحمر فيرتسم ذلك النقش عليه، وكان هذا الطين في الدولة العباسية يعرف بطين الختم، وكان غيلب من سيراف فيظهر أنه مخصوص بها.

فهذا الخاتم الذي هو العلامة المكتوبة أو النقش للسداد والحزم للكتب خاص بديوان الرسائل. وكان ذلك للوزير في الدولة العباسية. ثم اختلف العرف وصار لمن إليه الترسيل، وديوان الكتاب في الدولة، ثم صاروا في دول المغرب يعدون من علامات الملك وشاراته الخاتم للاصبع، فيستجيدون صوغه من الذهب ويرصعونه بالفصوص من الياقوت والفيروزج والزمرد، ويلبسه السلطان شارة في عرفهم، كما كانت البردة والقضيب في الدولة العباسية والمظلة في الدولة العبيدية. والله مصرف الأمور بحكمه،

### الطراز

من أبهة الملك والسلطان ومذاهب الدول أن ترسم أساؤهم أو علامات تختص بهم في طراز أثوابهم المعدة للباسهم من الحرير أو الديباج أو الابريسم، تعتبر كتابة خطها في نسج الثوب ألحاما وأسداء بخيط الذهب، أو ما يخالف لون الثوب من الخيوط الملونة من غير الذهب، على ما يحكمه الصناع في تقدير ذلك ووضعه في صناعة نسجهم و فتصير الثياب الملوكية معلمة بذلك الطراز قصد التنويه بلابسها من السلطان فمن دونه، أو التنويه بمن يختصه السلطان بملبوسه إذا قصد تشريفه بذلك أو ولايته لوظيفة من وظائف دولته.

وكان ملوك العجم من قبل الإسلام يجعلون ذلك الطراز بصور الملوك وأشكالهم أو

أشكال وصور معينة لذلك. ثم اعتاض ملوك الإسلام عن ذلك بكتب أسهائهم مع كلمات أخرى تجري بحرى الفأل أو السجلات، وكان ذلك في الدولتين من أبهة الأمور وأفخم الأحوال. وكانت الدور المعدة لنسج أثوابهم في قصورهم تسمى دور الطراز لذلك. وكان القائم على النظر فيها يسمى صاحب الطراز، ينظر في أمور الصباغ والآلة والحاكة فيها؛ و إجراء أرزاقهم وتسهيل آلالتهم ومشارفة أعالهم. وكانوا يقلدون ذلك لخواص دولتهم وثقات مواليهم. وكذلك كان الحال في دولة بني أمية بالأندلس، والطوائف من بعدهم، وفي دولة العبيديين بمصر، ومن كان على عهدهم من ملوك العجم بالمشرق. ثم لما ضاق نطاق الدول عن الترف والتفنن فيه، لضيق نطاقها في الاستيلاء، وتعددت الدول (بطلت) هذه الوظيفة والولاية عليها من أكثر الدول بالجملة.

ولما جاءت دولة الموحدين بالمغرب، بعد بني أمية أول المائة السادسة، لم يأخذوا بذلك أول دولتهم لما كانوا عليه من منازع الديانة والسذاجة التي لقنوها عن إمامهم محمد بن تومرت المهدي، وكانوا يتورعون عن لباس الحرير والذهب، فسقطت هذه الوظيفة من دولتهم واستدرك منها أعقابهم آخر الدولة طرفا لم يكن بتلك النباهة. وأما لهذا العهد فأدركنا بالمغرب في الدولة المرينية لعنفوانها وشموخها رسما جليلا لقنوه من دولة ابن الأحمر معاصرهم بالأندلس، واتبع هو في ذلك ملوك الطوائف، فأتى منه بلمحة شاهدة بالأثر.

وأما دولة الترك بمصر والشام لهذا العهد، ففيها من الطراز تحرير آخر على مقدار ملكهم وعمران بلادهم؛ إلا أن ذلك لا يصنع في دورهم وقصورهم وليست من وظائف دولتهم و إنما ينسج ما تطلبه الدولة من ذلك عند صناعه من الحرير ومن الذهب الخالص، ويسمونه المزركش (لفظة أعجمية) ويرسم اسم السلطان أو الأمير عليه، ويعده الصناع لهم فيا يعدونه للدولة من طرف الصناعة اللائقة بها، والله مقدر الليل والنهار وهو خير الوارثين.

# الفساطيط والسياج

اعلم أن من شارات الملك وترفه اتخاذ الأخبية والفساطيط والفازات (١٥٩١)من ثياب الكتان والصوف والقطن بجدل الكتان والقطن فيباهي بها في الأسفار، وتنوع منها

<sup>(199)</sup> الفازة : مظلة بعمودين.

الألوان ما بين كبير وصغير على نسبة الدولة في الثروة واليسار. و إنما يكون الأمر في أول الدولة في بيوتهم التي جرت عادتهم باتخاذها قبل الملك. وكان العرب لعهد الخلفاء الأولين من بني أمية إنما يسكنون بيوتهم التي كانت لهم خياما من الوبر والصوف، ولم يزل العرب لذلك العهد بادين إلا الأقل منهم، فكانت أسفارهم لغزواتهم وحروبهم بظعونهم وسائر جللهم وأحيائهم من الأهل والولد كما هو شأن العرب لهذا العهد. وكانت عساكرهم لذلك كثيرة الجلل، بعيدة ما بين المنازل، متفرقة الأحياء، يغيب كل واحد منها عن نظر صاحبه من الأخرى كشأن العرب. ولذلك كان عبدالملك يحتاج إلى ساقة (200) تحشد الناس على أثره أن يقيموا إذا ظعن. ونقل أنه استعمل في ذلك الحجاج حين أشار به روح بن زنباع. وقصته في إحراق فساطيط روح وخيامه لأول ولايته حين وجدهم مقيمين في يوم رحيل عبد الملك قصة مشهورة. ومن هذه الولاية تعرف رتبة الحجاج بين العرب؛ فإنه لا يتولى إرادتهم على الظعن إلا من يأمن بوادر السفهاء من أحيائهم بما له من العصبية الحائلة دون ذلك، ولذلك اختصه عبدالملك بهذه الرتبة ثقة بغنائه فيها بعصبيته وصرامته.

فلما تفننت الدولة العربية في مذاهب الحضارة والبذخ، ونزلوا المدن والأمصارة وانتقلوا من سكنى الخيام إلى سكنى القصور، ومن ظهر الحف إلى ظهر الحافر، اتخذوا للسكنى في أسفارهم ثياب الكتان، يستعملون منها بيوتا مختلفة الأشكال مقدرة الأمثال من القوراء (201) والمستطيلة والمربعة و يحتفلون فيها بأبلغ مذاهب الاحتفال والزينة ويدير الأمير القائد للعساكر على فساطيطه وفازاته من بينهم سياجا من الكتان يسمى في المغرب بلسان البربر الذي هو لسان أهله «أفراك» بالكاف التي بين الكاف والقاف. ويختص به السلطان بذلك القطر لا يكون لغيره.

وأما في المشرق فيتخذه كل أمير وإن كان دون السلطان، ثم جنحت الدعة بالنساء والولدان إلى المقام بقصورهم ومنازلهم، فخف لذلك ظهرهم، وتقاربت الساح بين منازل العسكر، واجتمع الجيش والسلطان في معسكر واحد يحصره البصر في بسيطة زهواً أنيقا لاختلاف ألوانه. واستمر الحال على ذلك في مذاهب الدول في بذخها وترفها.

<sup>(200)</sup> جمع سائق، من فعل ساق بمعنى قاد. والساقة أيضا مؤخرة الجيش.

<sup>(201)</sup> القوراء: الواسعة.

وكذا كانت دولة الموحدين وزناتة التي أظلتنا. كان سفرهم أول أمرهم في بيوت سكناهم قبل الملك من الخيام والقياطن (202)، حتى إذا أخذت الدولة في مذاهب الترف وسكنى القصور عادوا إلى سكنى الأخبية والفساطيط، وبلغوا من ذلك فوق ما أرادوه وهو من الترف بمكان. إلا أن العساكر به تصير عرضة للبيات؛ لاجتماعهم في مكان واحد تشملهم فيه الصيحة، ولخفتهم من الأهل والولد الذين تكون الاستماتة دونهم فيحتاج في ذلك إلى تحفظ آخر. والله القوي العزيز.

## المقصورة للصلاة والدعاء في الخطبة

وهما من الأمور الخلافية ومن شارات الملك الإسلامي، ولم(تعرف)في غير دول الإسلام.

فأما البيت المقصورة لصلاة السلطان فيتخذ سياجا على المحراب، فيحوزه وما يليه. فأول من اتخذها معاوية بن أبي سفيان حين طعنه الخارجي، والقصة معروفة، وقيل أول من اتخذها مروان بن الحكم حين طعنه اليماني، ثم اتخذها الخلفاء من بعدهما، وصارت سنة في تمييز السلطان عن الناس في الصلاة. وهي إنما تحدث عند حصول الترف في الدول والاستفحال شأن أحوال الأبهة كلها. ومازال الشأن ذلك في الدول الإسلامية كلها، وعند افتراق الدولة العباسية وتعدد الدول بالمشرق، وكذا بالأندلس عند انقراض الدولة الأموية وتعدد ملوك الطوائف. وأما المغرب فكان بنو الأغلب يتخذونها بالقيروان ثم (خلفاء العبيديين)، ثم ولاتهم على المغرب من صنهاجة بنو باديس (بفاس) وبنو حماد بالقلعة ، ثم ملك الموحدون سائر المغرب والأندلس، ومحوا ذلك الرسم على طريقة البداوة التي كانت شعارهم. ولما استفحلت الدولة وأخذت بحظها من الترف، وجاء يعقوب المنصور ثالث ملوكهم فاتخذ هذه المقصورة، وبقيت من الترف، وجاء يعقوب المنصور ثالث ملوكهم فاتخذ هذه المقصورة، وبقيت من بعده سنة لملوك المغرب والأندلس، وهكذا كان الشأن في سائر الدول. سنة الله في عاده.

وأما الدعاء على المنابر في الخطبة فكان الشأن أولا عند الخلفاء ولاية الصلاة بأنفسهم؛ فكانوا يدعون لذلك بعد الصلاة بالصلاة على النبي صلى الله عليه وسلم

<sup>(202)</sup> جمع قبطون : المخدع.

والرضا عن أصحابه. وأول من اتخذ المنبر عمرو بن العاص لما بنى جامعه بمصر. وكتب اليه عمر بن الخطاب: «أما بعد فقد بلغني أنك اتخذت منبرا ترقى به على رقاب المسلمين، أو ما يكفيك أن تقوم قائما والمسلمون تحت عقبيك؟ فعزمت عليك إلا ما كسرته! فلها حدثت الأبهة وحدث في الخلفاء المانع من الخطبة والصلاة استنابوا فيهها. فكان الخطيب يشيد بذكر الخليفة على المنبر، تنويها باسمه ودعاء له بما جعل الله مصلحة العالم فيه ولأن تلك الساعة مظنة للإجابة، ولما ثبت عن السلف في قولهم: من كانت له دعوة صالحة فليضعها في السلطان. وأول من دعا للخليفة في الخطبة ابن عباس، دعا لعلي رضي الله عنه في خطبته وهو بالبصرة عامل له عليها فقال: اللهم انصر عليا الحق. واتصل العمل على ذلك فما بعد، وكان الخليفة يفرد بذلك.

فلما جاء الحجر والاستبداد، صار المتغلبون على الدول كثيرا ما يشاركون الخليفة في ذلك، ويشاد باسمهم عقب اسمه. وذهب ذلك بذهاب تلك الدول، وصار الأمر إلى اختصاص السلطان بالدعاء له على المنبر دون من سواه، وحظر أن يشاركه فيه أحد ويسمو إليه.

وكثيرا ما يغفل الماهدون من أهل الدول هذا الرسم عندما تكون الدولة في أسلوب الغضاضة ومناحي البداوة وفي التغافل والخشونة، ويقنعون بالدعاء على الإبهام والإجال لمن ولي أمور المسلمين ويسمون مثل هذه الخطبة إذا كانت على هذا المنحى عباسية، يعنون بذلك أن الدعاء على الإجال إنما يتناول العباسي تقليدا في ذلك لما سلف من الأمر، ولا يحفلون بما وراء ذلك من تعيينه والتصريح باسمه.

يحكى أن يغمراسن بن زيان ماهد دولة بني عبد الواد، لما غلبه الأمير أبو زكريا يحيى بن أبي حفص على تلمسان، ثم بدا له في إعادة الأمر إليه على شروط شرطها، كان فيها ذكر اسمه على منابر عمله، فقال يغمراسن: تلك أعوادهم يذكرون عليها من شاؤوا. وكذلك يعقوب بن عبدالحق ماهد دولة بني مرين، حضره رسول المستنصر الخليفة بتونس من بني أبي حفص، وثالث ملوكهم، وتخلف بعض أيامه عن شهود الجمعة، فقيل له لم يحضر هذا الرسول لخلو الخطبة من ذكر سلطانه، فأذن في الدعاء له، وكان ذلك سببا لأخذهم بدعوته. وهكذا شأن الدول في بدايتها وتمكنها في الغضاضة والبداوة. فإذا انتبهت عيون سياستهم، ونظروا في أعطاف ملكهم واستتموا

شيات (203) الحضارة ومعاني البذخ والأبهة، انتحلوا جميع هذه السهات وتفننوا فيها، وتجاروا إلى غايتها، وأنفوا من المشاركة فيها، وجزعوا من افتقادها وخلو دولتهم من آثارها. والعالم بستان. والله على كل شيء رقيب.

## فصــل في الحروب ومذاهب الأمم في ترتيبتها

اعلم أن الحروب وأنواع المقاتلة لم تزل واقعة في الخليقة منذ برأها الله. وأصلها إرادة انتقام بعض البشر من بعض، ويتعصب لكل منها أهل عصبيته. فإذا تذامروا لذلك وتوافقت الطائفتان الحراء الطلب الانتقام والأخرى تدافع ،كانت الحرب-وهو أمر طبيعي في البشر لا تخلو عنه أمة ولا جيل.

وسبب هذا الانتقام في الأكثر: إما غيرة ومنافسة، وإما عدوان، وإما غضب لله ولدينه، وإما غضب للملك وسعي في تمهيده. فالأول أكثر ما يجري بين القبائل المتجاورة والعشائر المتناظرة. والثاني وهو العدوان أكثر مايكون من الأمم الوحشية الساكنين بالقفر كالعرب والترك والتركهان والأكراد وأشباههم ؛ لأنهم جعلوا أرزاقهم في رماحهم ومعاشهم فيما بأيدي غيرهم، ومن دافعهم عن متاعه آذنوه بالحرب، ولا بغية لهم فيما وراء ذلك من رتبة ولا ملك، وإنما همهم ونصب أعينهم غلب الناس على ما في أيديهم. والثالث هو المسمى في الشريعة بالجهاد. والرابع هو حروب الدول مع الخارجين عليها والمانعين لطاعتها.

فهذه أربعة أصناف من الحروب: الصنفان الأولان منها حروب بغي وفتنة، والصنفان الأخيران حروب جهاد وعدل، وصفة الحروب الواقعة بين الخليقة منذ أول وجودهم على نوعين: نوع بالزحف صفوفا؛ ونوع بالكر والفر. أما الذي بالزحف فهو قتال العجم كلهم على تعاقب أجيالهم.

وأما الذي بالكر والفر فهو قتال العرب والبربر من أهل المغرب.

وقتال الزحف أرثق وأشد من قتال الكر والفر؛ وذلك لأن قتال الزحف ترتب فيه الصفوف وتسوى كما تسوى القداح أو صفوف الصلاة، ويمشون بصفوفهم إلى العدو

<sup>(203)</sup> ألوان : علامات.

قدما. فلذلك تكون أثبت عند المصارع وأصدق في القتال وأرهب للعدو؛ لأنه كالحائط الممتد والقصر المشيد، لا يطمع في إزالته.

وفي التنزيل: «إن الله يحب الذين يقاتلون في سبيله صفا كأنهم بنيان مرصوص»، أي يشد بعضهم بعضا بالثبات. وفي الحديث: «المؤمن للمؤمن كالبنيان يشد بعضه بعضا». ومن هنا يظهر لك حكمة إيجاب الثبات وتحريم التولي في الزحف؛ فإن المقصود من الصف في القتال حفظ النظام كما قلناه، فمن ولى العدو ظهره فقد أخل بالمضاف، وباء باثم الهزيمة إن وقعت، وصار كأنه جرها على المسلمين، وأمكن منهم عدوهم؛ فعظم الذنب لعموم المفسدة وتعديها إلى الدين بخرق سياجه، فعد من الكبائر، ويظهر من هذه الأدلة أن قتال الزحف أشد عند الشارع.

وأما قتال الكر والفر فليس فيه من الشدة والأمن من الهزيمة ما في قتال الزحف. إلا أنهم قد يتخذون وراءهم في القتال مُصافًا ثابتا يلجأون إليه في الكر والفر، ويقوم لهم مقام قتال الزحف كما نذكره بعد.

ثم إن الدول القديمة الكثيرة الجنود المتسعة المالك كانوا يقسمون الجيوش والعساكر أقساما، لأنه لما كثرت جنودهم الكثرة البالغة، وحشدوا من قاصية النواحي، استدعى ذلك أن يجهل بعضهم بعضا إذا اختلطوا في مجال الحروب واعتوروا مع عدوهم الطعن والضرب فيخشى من تدافعهم فيما بينهم لأجل النكراء (2014) وجهل بعضهم ببعض، فلذلك كانوا يقسمون العساكر جموعا ويضمون المتعارفين بعضهم لبعض، ويرتبونها قريبا من الترتيب الطبيعي في الجهات الأربع، ورئيس العساكر كلها من سلطان أو قائد في القلب.ويسمون هذا الترتيب التعبئة، وهو مذكور في أخبار فارس والروم والدولتين صدر الإسلام. فيجعلون بين يدي الملك عسكرا في أخبار فارس والروم والدولتين صدر الإسلام. فيجعلون بين يدي الملك عسكرا عن موقف الملك وعلى سمته يسمونه الميمنة، ثم عسكرا آخر من ناحية اليمين عن موقف الملك وعلى سمته يسمونه الميمنة، ثم عسكرا آخر من ناحية الشمال كذلك يسمونه الميسرة، ثم عسكرا آخر من وراء العسكر يسمونه الساقة، ويقف الملك وأصحابه في الوسط بين هذه الأربع، ويسمون موقفه القلب.فإذا تم لهم هذا الترتيب الحكم، إما في مدى واحد للبصر أو على مسافة بعيدة، أكثرها اليوم واليومان بين كل

<sup>(204)</sup> النكراء بفتح النون : الدهاء والفطنة. وبضم النون: الشدة؛ وسياقها هنا يدل على انها عنى الجهل.

عسكرين منها، أوكيفها أعطاه حال العساكر في القلة والكثرة، فحينئذ يكون الزحف من بعد هذه التعبئة.

وانظر ذلك في أخبار الفتوحات وأخبار الدولتين بالمشرق، وكيف كانت العساكر لعهد عبد الملك تتخلف عن رحيله لبعد المدى في التعبئة، فاحتيج لمن يسوقها من خلفه،وعين لذلك الحجاج بن يوسف كها أشرنا إليه، وكها هو معروف في أخباره. وكان في الدولة الأموية بالأندلس أيضا كثير منه، وهو مجهول فيها لدينا، لأنا إنما أدركنا دولا قليلة العساكر، لا تنتهي في مجال الحرب إلى التناكر، بل أكثر الجيوش من الطائفتين معا يجمعهم لدينا حلة (205) أو مدينة، ويعرف كل واحد منهم قرنه،ويناديه في حومة الحرب باسمه ولقبه، فاستغني عن تلك التعبئة.

### فصــل ضرب المصاف وراء العسكر

ومن مذاهب أهل الكر والفر في الحروب ضرب المصاف وراء عسكرهم من الجادات والحيوانات العجم، فيتخذونها ملجأ للخيالة في كرهم وفرهم، ويطلبون به ثبات المقاتلة ليكون أدوم للحرب وأقرب إلى الغلب. وقد يفعله أهل الزحف أيضا ليزيدهم ثباتا وشدة.

فقد كان الفرس وهم أهل الزحف يتخذون الفيلة في الحروب، و يحملون عليها أبراجا من الخشب أمثال الصروح، مشحونة بالمقاتلة والسلاح والرايات، ويصفّونها وراءهم في حومة الحرب كأنها الحصون، فتقوى بذلك نفوسهم ويزداد وثوقهم.

وانظر ما وقع من ذلك في القادسية، وأن فارس في اليوم الثالث اشتدوا بها على المسلمين، حتى اشتدت رجالات من العرب فخالطوهم و(نفحوها) بالسيوف على خراطيمها ونكصت على أعقابها إلى مرابطها بالمدائن، فجفا (206) معسكر فارس لذلك وانهزموا في اليوم الرابع.

<sup>(205)</sup> الحلة بكسر الحاء : المحلة أو المجلس، وبضمها الثوب الجديد.

<sup>(206)</sup> لم يلزم مكانه.

وأما الروم وملوك القوط بالأندلس وأكثر العجم، فكانوا يتخذون لذلك الأسرة، ينصبون للملك سريره في حومة الحرب،ويحف به من خدمه وحاشيته وجنوده من هو زعيم بالاستاتة دونه، وترفع الرايات في أركان السرير، ويحدق به سياج آخر من الرماة والرجالة. فيعظم هيكل السرير ويصير فئة للمقاتلة وملجأ للكر والفر. وجعل ذلك الفرس أيام القادسية، وكان رستم جالسا على سرير نصبه لجلوسه، حتى اختلفت صفوف فارس وخالطه العرب في سريره ذلك، فتحول عنه إلى الفرات وقتل.

وأما أهل الكر والفر من العرب وأكثر الأمم البدوية الرحالة فيصفون لذلك إبلهم والظهر الذي يحمل ظعائنهم فيكون فئة لهم، ويسمونه المجبوذة (207). وليس أمة من الأمم إلا وهي تفعل ذلك في حروبها، وتراه أوثق (من) الجولة وآمن من الغرة والهزيمة وهو أمر مشاهد.

وقد أغفلته الدول لعهدنا بالجملة، واعتاضوا عنه بالظهر الحامل للأثقال والفساطيط يجعلونها ساقة من خلفهم؛ ولا تغني غناء الفيلة والإبل، فصارت العساكر بذلك عرضة للهزائم مستشعرة للفرار في المواقف.

وكان الحرب أول الاسلام كله زحفا ، و(إن) كان العرب إنما يعرفون الكر والفر، ولكن حملهم على ذلك أول الاسلام أمران:

أحدهما أن عدوهم كانوا يقاتلون زحفا فيضطرون إلى مقابلتهم بمثل قتالهم.

الثاني: أنهم كانوا مستميتين في جهادهم لما رغبوا فيه من الصبر، ولما رسخ فيهم من الإيمان، والزحف إلى الاستهاتة أقرب.

وأول من أبطل الصف في الحرب وصار إلى التعبئة كراديس مروان بن الحكم في قتال الضحاك الخارجي والحبيري بعده. قال الطبري: لما ذكر قتال الحبيري بهولى الخوارج عليهم شيبان بن عبدالعزيز اليشكري ويلقب أبا الدلفاء، وقاتلهم مروان بعد ذلك بالكراديس، وأبطل الصف من يومئذ » انتهى . فتنونسي قتال الزحف بإبطال الصف، ثم تنوسي الصف وراء المقاتلة بما داخل الدول من الترف. وذلك أنها حينا كانت بدوية وسكناهم الخيام كانوا يستكثرون من الإبل وسكنى النساء والولدان معهم في الأحياء، فلما حصلوا على ترف الملك وألفوا سكنى القصور والحواضر، وتركوا

<sup>(207)</sup> بمعنى المجذوبة : سمى الإبل كذلك لأنها مجذوبة إلى الجيش ومشدودة به .

شأن البادية والقفر نسوا لذلك عهد الإبل والظعائن، وصعب عليهم اتخاذها فخلفوا النساء في الأسفار، وحملهم الملك والترف على اتخاذ الفساطيط والأخبية فاقتصروا على الظهر الحامل للأثقال والأبنية (208) وكان ذلك صفتهم في الحرب. ولا يغني كل الغناء لأنه لا يدعو إلى الاستماتة كما يدعو إليها الأهل والمال فيخف الصبر من أجل ذلك وتصرفهم الهيعات (209) وتخرم صفوفهم.

#### فصل

ولما ذكرناه من ضرب المصاف وراء (العسكر) وتأكده في قتال الكر والفر ، صار ملوك المغرب (يستخدمون طوائف) من (الفرنج) في جندهم . واختصوا بذلك ؛ لان قتال أهل وطنهم كله بالكر والفر والسلطان ايتأكد في حقه ضرب المصاف ليكون ردءا للمقاتلة أمامه . فلابد وأن يكون أهل ذلك الصف من قوم متعودين للثبات في الزحف، و إلا أجفلوا على طريقة أهل الكر والفر، فانهزم السلطان و (العسكر) بانجفالهم فاحتاج الملوك بالمغرب أن يتخذوا جندا من هذه الأمة (المعودة) الثبات في الزحف وهم الإفرنج، ويرتبون مصافهم المحدق بهم منها، هذا على ما فيه من الاستعانة بأهل الكفر و إنما استخفوا ذلك للضرورة التي أرينا كهاءمن تخوف الانجفال على مصاف السلطان و (الفرنج) لا يعرفون غير الثبات في ذلك لأن عادتهم في القتال الزحف، فكانوا أقوم و البربر، وقتالهم على الطاعة . وأما في المغرب إنما يفعلون ذلك عند الحرب مع أم العرب والبربر، وقتالهم على الطاعة . وأما في الجهاد فلا يستعينون بهم حذرا من ممالأتهم على المسلمين. هذا هو الواقع بالمغرب لهذا العهد؛ وقد أبدينا سببه والله بكل شيء عليم .

### فصل

وبلغنا عن أمم الترك لهذا العهد قتالهم مناضلة بالسهام، وأن تعبئة الحرب عندهم بالمصاف أنهم يقسمون (عسكرهم) ثلاثة صفوف ؛ يضربون صفا وراء صف، ويترجلون عن حيولهم ، (وينثلون كنانهم) بين أيديهم ، ثم يتناضلون جلوسا وكل صف ردء

<sup>(208)</sup> علق الهوريني على هذه الكلمة بقوله: «قوله للاثقال والابنية مراده بالابنية الخيام كما يدل عليه قوله في فصل الخندق الآتي قريبا إذا نزلوا وضربوا ابنيتهم» اهـ.

<sup>(209)</sup> الهيعة : صوت العدو المحيف.

للذي أمامه أن يكبسهم العدو، إلى أن يتهيأ النصر لإحدى الطائفتين على الأخرى، وهي تعبئة محكمة غريبة.

### فصل

وكان من مذاهب الأول في حروبهم حفر الخنادق على معسكرهم عندما يتقاربون للزحف، حذرا من معرة البيات والهجوم على المعسكر بالليل لما في ظلمته ووحشته من مضاعفة الخوف ، فيلوذ (الجيوش) بالفرار ، وتجد النفوس في الظلمة سترا من عاره. فإذا تساووا في ذلك أرجف المعسكر ووقعت الهزيمة ، فكانوا لذلك يحتفرون الخنادق على معسكرهم إذا نزلوا وضربوا أبنيتهم، ويديرون الحفائر نطاقا عليهم من جميع جهاتهم (حصنا)أن يخالطهم العدو بالبيات فيتخاذلوا. وكانت للدول في أمثال هذا قوة وعليه اقتدار باحتشاد الرجال، وجمع الأيدي عليه في كل منزل من منازلهم بما كانوا عليه من وفور العمران وضخامة الملك. فلما خرب العمران وتبعه ضعف الدول وقلة الجنود وعدم الفعلة، نسي الشأن جملة كأنه لم يكن. والله خير القادرين.

وانظر في وصية على رضي الله عنه، وتحريضه لأصحابه يوم صفين تجدكثيرا من علم الحرب ولم يكن أحد أبصر بها منه.

قال في كلام له: «فسووا صفوفكم كالبنيان المرصوص، وقدموا الدارع وأخروا الحاسر، وعضوا على الأضراس فإنه أنبى للسيوف عن الهام. والتووا في أطراف الرماح فإنه أصون للأسنة، وغضوا الأبصار فإنه أربط للجأش وأسكن للقلوب. و(أميتوا) الأصوات فإنه (أصرف) للفشل وأولى بالوقار، وراياتكم فلا تميلوها (ولا تزيلوها) ولا تجعلوها إلا بأيدي شجعانكم. واستعينوا بالصدق والصبر؛ فإنه بقدر الصبر ينزل النصر».

وقال الأشقر (210) يومئذ يحرض الأزد: «عضوا على النواجذ من الأضراس، واستقبلوا القوم بهامكم، وشدوا شدة قوم موتورين يثأرون بآبائهم وإحوانهم (حنقا) على عدوهم، وقد وطنوا على الموت أنفسهم لئلا يسبقوا بوتر ولا يلحقهم في الدنيا عار.

<sup>(210)</sup> وفي نسخة (د.ك.ل.): الأشتر.

وقد أشار إلى كثير من ذلك أبو بكر الصيرفي شاعر لمتونة وأهل الأندلس في كلمة يمدح بها تاشفين بن علي بن يوسف ويصف ثباته في حرب شهدها ويذكره بأمور الحرب في وصايا وتحذيرات تنبهك على معرفة كثير من سياسة الحرب يقول فيها:

من منكم الملك الهام الأروع فانفض كل وهو لا يتزعزع عنه ويدمرها الوفاء فترجع صبح على هام الجيوش يُلمّع واليكم في الروع كان المفزع (حفن) وقلب أسلمته الأضلع لعقابه لو شاء فيكم موضع كل لكلّ كريهة مستطلع بالليل و(القدر) الذي لا يدفع

يا أيها الملأ الذي يتقنع ومن الذي غدر العدو به دجى تمضي الفوارس والطعان يصدها والليل من وضح الترائك إنه أنى فنزعتم يا بني صنهاجة وصددتم عن تاشفين وإنه ما أنتم إلا أسود خفية يا تاشفين أقم لجيشك عذره

### (ومنها في سياسة الحرب)

كانت ملوك الفرس قبلك تولع ذكرى تحض المؤمنين وتنفع وصى بها صنع الصنائع تبع أمضى على حد الدلاص وأقطع حصنا حصينا ليس فيه مدفع سيان تتبع ظافرا أو تثبع بين العدو وبين جيشك يقطع بين العدو وبين جيشك يقطع ضنك فأطراف الرماح توسع شيئا فإظهار النكول يضعضع للصدق فيهم شيمة لا تخدع لا رأي للكذاب فيا يصنع

أهديك من أدب السياسة ما به لا إنني أدرى بها لكنها والبس من الخلق المضاعفة التي والهندواني الرفيق فإنه واركب من الخيل السوابق عدة والواد لا تعبره وانزل عنده واخا تضايقت الجيوش عميك واخا تضايقت الجيوش بمعرك واجعل من الطّلاع أهل شهامة واجعل من الطّلاع أهل شهامة لا تسمع الكذاب جاءك مرجفا

قوله: «واصدمه أول ولهة لا تكترث» البيت مخالف لما عليه الناس من أمر الحرب؛ فقد قال عمر لأبي عبيد بن مسعود الثقني لما ولاه حرب فارس والعراق فقال له: «اسمع من أصحاب النبي صلى الله عليه وسلم، وأشركهم في الأمر ولا تجيبن مسرعا حتى تبين فإنها الحرب. ولا يصلح لها إلا الرجل المكيث (211) الذي يعرف الفرصة والكف» وقال له أخرى: «إنه لن تمنعني أن أؤتر سليطا إلا سرعته في الحرب، والتسرع في الحرب إلا عن بيان ضياع، والله لولا ذلك لأمرته، لكن الحرب لا يصلحها إلا المكيث».

هذا كلام عمر، وهو شاهد بأن التثاقل في الحرب أولى من الخفوف حتى يتبين حال تلك الحرب، وذلك عكس ما قاله الصيرفي إلا أن يريد أن الصدم بعد البيان (212)، فله وجه، والله أعلم.

### فصل

ولا وثوق في الحرب بالظفر و إن حصلت أسبابه من العدة والعديد، و إنما الظفر فيها والغلب من قبيل البخت والاتفاق. وبيان ذلك أن أسباب الغلب في الأكثر مجتمعة من أمور ظاهرة وهي الجيوش، ووفورها وكمال الأسلحة واستجادتها وكثرة الشجعان وترتيب المصاف، ومنه صدق القتال وما جرى مجرى ذلك، ومن أمور خفية وهي إما من خدع البشر وحيلهم في الإرجاف والتشانيع التي يقع بها التخذيل، وفي التقدم إلى الأماكن المرتفعة ليكون الحرب من أعلى فيتوهم المنخفض لذلك، وفي الكون في الغياض ومطمئن الأرض والتواري بالكدى (213) عن العدو، حتى يتداولهم العسكر دفعة وقد تورطوا، فيتلفتون إلى النجاة وأمثال ذلك ... و إما أن تكون تلك الأسباب الخفية أمورا سهاوية لا قدرة للبشر على اكتسابها تلقى في القلوب، فيستولي الرهب عليهم (من) أجلها فتختل مراكزهم فتقع الهزيمة. وأكثر ما تقع الهزائم عن هذه الأسباب الخفية، لكثرة ما يعتمل لكل واحد من الفريقين فيها حرصا على الغلب فلابد

<sup>(211)</sup> رزين لا يعجل.

<sup>(212)</sup> هَكَذَا وردَّت كَلَمَة «بيان» في النسخ التي بين أيدينا. ولا معنى لها هنا، والظاهر أنها محرفة عن كلمة «بيات» كما يقتضيه السياق هنا.

<sup>(213)</sup> بمعنى الارض الصلبة.

من وقوع التاثير في ذلك لأحدهما ضرورة، ولذلك قال صلى الله عليه وسلم: «الحرب خدعة».

ومن أمثال العرب: «رب حيلة أنفع من قبيلة». فقد تبين أن وقوع الغلب في الحروب غالبا عن أسباب خفية غير ظاهرة، ووقوع الأشياء عن الأسباب الخفية هو معنى البخت كما تقرر في موضعه، فاعتبره وتفهم من وقوع الغلب عن الأمور السماوية كما شرحناه، معنى قوله صلى الله عليه وسلم: «نصرت بالرعب مسيرة شهر»، وما وقع من غلبه للمشركين في حياته بالعدد القليل، وغلب المسلمين إياهم بعده كذلك في الفتوحات، فإن الله سبحانه وتعالى تكفل لنبيه بإلقاء الرعب في قلوب الكافرين حتى يستولي على قلوبهم، فينهزموا معجزة لرسوله صلى الله عليه وسلم فكان الرعب في قلوبهم سببا للهزائم في الفتوحات الإسلامية كلها، إلا أنه خني عن العيون.

وقد ذكر الطرطوشي: أن أسباب الغلب في الحرب أن تفضل عدة الفرسان المشاهير من الشجعان في أحد الجانبين على عدتهم في الجانب الآخر، مثل أن يكون أحد الجانبين فيه عشرة أو عشرون من الشجعان المشاهير، وفي الجانب الآخر ثمانية أو ستة عشر، فالجانب الزائد ولو بواحد يكون له الغلب، وأعاد في ذلك وأبدى وهو راجع إلى الأسباب الظاهرة التي قدمنا. وليس بصحيح و إنما الصحيح المعتبر في الغلب حال العصبية (التي) تكون في أحد الجانبين عصبية واحدة جامعة لكلهم، وفي الجانب الآخر عصائب متعددة لأن العصائب إذا كانت متعددة يقع بينها من التخاذل ما يقع في الوحدان المتفرقين الفاقدين للعصبية، إذ تنزّل كل عصابة منهم منزلة الواحد، ويكون الجانب الذي عصبيته واحدة لأجل ذلك. فغهمه.

واعلم أنه أصح في الاعتبار مما ذهب إليه الطرطوشي، ولم يحمله على ذلك إلا نسيان شأن العصبية في حلته وبلده، وأنهم إنما يردون ذلك الدفاع والحماية والمطالبة الى الوحدان والجماعة الناشئة عنهم لا يعتبرون في ذلك عصبية ولانسبا. وقد بينا ذلك أول الكتاب مع أن هذا وأمثاله على تقدير صحته إنما هو من الأسباب الظاهرة مثل اتفاق الجيش العدة وصدق القتال وكثرة الأسلحة وما أشبهها فكيف يجعل ذلك كفيلا بالغلب ؟ ونحن قد قررنا لك الآن أن شيئا منها لا يعارض الأسباب الخفية من الحيل بالغلب ؟ ولا الأمور السماوية من الرعب والخذلان الإلهي ، فافهمه وتفهم أحوال الكون، والله مقدر الليل والنهار.

### فصل

ويلحق بمعنى الغلب في الحروب وأن أسبابه خفية وغير طبيعية حال الشهرة والصيت، فقل أن تصادف موضعها في أحد من طبقات الناس، من الملوك والعلماء والصالحين والمنتحلين للفضائل على العموم. وكثير ممن اشتهر بالشر وهو بحلافه، وكثير ممن تجاوزت عنه الشهرة وهو أحق بها وأهلها، وقد تصادف موضعها، وتكون طبقا على صاحبها. والسبب في ذلك أن الشهرة والصيت إنما هما بالإخبار، والأخبار يدخلها الذهول عن المقاصد عند التناقل، ويدخلها التعصب والتشيع، ويدخلها الأوهام، ويدخلها الجهل بمطابقة الحكايات للأحوال لخفائها بالتلبيس والتصنع أو لجهل الناقل، ويدخلها التقرب لأصحاب التجلة والمراتب الدنيوية بالثناء والمدح وتحسين وأسبابها من جاه أو ثروة وليسوا في الأكثر براغبين في الفضائل، ولا متنافسين في أهلها وأين مطابقة الحق مع هذه كلها ؟ فتختل الشهرة عن أسباب خفية من هذه ، وتكون غير مطابقة، وكل ما حصل بسبب خفي فهو الذي يعبر عنه بالبخت كما تقرر. والله غير مطابقة، وكل ما حصل بسبب خفي فهو الذي يعبر عنه بالبخت كما تقرر. والله أعلم.

## فصــل في الجباية وسبب نقصها ووفورها

اعلم أن الجباية أول الدولة تكون قليلة الوزائع (214) كثيرة الجملة، وآخر الدولة تكون كثيرة الوزائع قليلة الجملة. والسبب في ذلك أن الدولة إن كانت على سنن الدين فليست تقتضي إلا المغارم الشرعية؛ من الصدقات والخراج والجزية، وهي قليلة الوزائع؛ لأن مقدار الزكاة من المال قليل كما علمت، وكذا زكاة الحبوب والماشية، وكذا الجزية والحراج وجميع المغارم الشرعية وهي حدود لا تتعدى. و إن كانت على سنن التغلب والعصبية فلابد من البداوة في أولها كما تقدم، والبداوة تقتضي المسامحة والمكارمة وخفض الجناح والتجافي عن أموال الناس، والغفلة عن تحصيل ذلك إلا في النادر،

<sup>(214)</sup> ما يتوزع على الأشخاص.

فيقل لذلك مقدار الوظيفة الواحدة والوزيعة التي تجمع الأموال من مجموعها، و إذا قلت الوزائع والوظائف على الرعايا نشطوا للعمل ورغبوا فيه،فيكثر الاعتمار ويتزايد محصول الاغتباط بقلة المغرم.

و إذا كثر الاعتمار كثرت أعداد تلك الوظائف والوزائع، فكثرت الجباية التي هي جملتها. فإذا استمرت الدولة واتصلت، وتعاقب ملوكها واحدا بعد واحد، واتصفوا بالكيس، وذهب سر البداوة والسذاجة وخلقها من الإفضاء والتجافي، وجاء الملك العضوض، والحضارة الداعية إلى الكيس وتخلق أهل الدولة حينئذ بخلق التحذلق، وتكثرت عوائدهم وحوائجهم بسبب ما انغمسوا فيه من النعيم والترف، فيكثرون الوظائف والوزائع حينئذ على الرعايا والأكرة (215) والفلاحين وسائر أهل المغارم، ويزيدون في كل وظيفة ووزيعة مقدارا عظيا لتكثر لهم الجباية، ويضعون المكوس على المبايعات وفي الأبواب كما نذكر بعد.

ثم تتدرج الزيادات فيها بمقدار بعد مقدار لتدرج عوائد الدولة في الترف وكثرة الحاجات والإنفاق بسببه، حتى تثقل المغارم على الرعايا وتنهضم، وتصير عادة مفروضة، لأن تلك الزيادة تدرجت قليلا قليلا، ولم يشعر أحد بمن زادها على التعيين ولا من هو واضعها، إنما تثبت على الرعايا كأنها عادة مفروضة، ثم تزيد إلى الخروج عن حد الاعتدال، فتذهب غبطة الرعايا في الاعتمار لذهاب الأمل من نفوسهم بقلة النفع، إذا قابل فابن نفعه ومغارمه وبين ثمرته وفائدته، فتنقبض كثير من الأيدي عن الاعتمار جملة، فتنقص جملة الجباية حينئذ بنقصان تلك الوزائع منها.

وربما يزيدون في مقدار الوظائف إذا رأوا ذلك النقص في الجباية، ويحسبونه جبراً لم نقص. حتى تنتهي كل وظيفة ووزيعة إلى غاية ليس وراءها نفع ولا فائدة لكثرة الإنفاق حينئذ في الاعتمار وكثرة المغارم وعدم وفاء الفائدة المرجوة به. فلا تزال الجملة في نقص، ومقدار الوزائع والوظائف في زيادة لما يعتقدونه من جبر الجملة بها، إلى أن ينتقص العمران بذهاب الآمال من الاعتمار، ويعود وبال ذلك على الدولة لأن فائدة الاعتمار عائدة إليها. وإذا فهمت ذلك علمت أن أقوى الأسباب في الاعتمار تقليل

<sup>(215)</sup> الأكرة : الذين يشتغلون بالمزراعة.

<sup>(216)</sup> أي إذا قابل الواحد منهم.

مقدار الوظائف على المعتمرين ما أمكن؛ فبذلك تنبسط النفوس إليه لثقتها بإدراك المنفعة فيه. والله سبحانه وتعالى مالك الأمور.

## فصل في ضرب المكوس آخر الدول

اعلم أن الدول تكون في أولها بدوية كما قلنا المنتخون لذلك قليلة الحاجات لعدم الترف وعوائده فيكون خرجها و إنفاقها قليلا. فيكون في الجباية حينئذ وفاء بأزيد منها بل يفضل منها كثير عن حاجاتهم، ثم لا تلبث أن تأخذ بدين الحضارة في الترف وعوائدها وتجري على نهج الدول السابقة قبلها؛ فيكثر لذلك خراج أهل الدولة ويكثر خراج السلطان خصوصا كثرة بالغة بنفقته في خاصته، وكثرة عطائه، ولا تني بذلك الجباية، فتحتاج الدولة الى الزيادة في الجباية لما تحتاج إليه الحامية من العطاء، والسلطان من النفقة، فيزيد في مقدار الوظائف والوزائع أولا كما قلناه. ثم يزيد الخراج والحاجات والتدريج في عوائد الترف وفي العطاء للحامية، ويدرك الدولة الهرم وتضعف عصابتها عن جباية الأموال من الأعمال والقاصية، فتقل الجباية وتكثر العوائد ويكثر بكثرتها أرزاق الجند وعطاؤهم، فيستحدث صاحب الدولة أنواعا من الجباية يضربها على البيعات ويفرض لها قدرا معلوما على الأثمان في الأسواق، وعلى أعيان يضربها على البيعات ويفرض لها قدرا معلوما على الأثمان في الأسواق، وعلى أعيان العطاء مع زيادة الجيوش والحامية، وربما يزيد ذلك في أواخر الدولة زيادة بالغة، فتكسد الأسواق لفساد الآمال، ويؤذن ذلك باختلال العمران، ويعود على الدولة، ولا يزال ذلك يتزايد إلى أن تضمحل.

وقد كان وقع منه بأمصار المشرق في أخريات الدولة العباسية والعبيدية كثير، وفرضت المغارم حتى على الحاج في الموسم، وأسقط صلاح الدين أيوب تلك الرسوم جملة وأعاضها بآثار الخير. وكذلك وقع بالأندلس لعهد الطوائف حتى محا رسمه يوسف ابن تاشفين أمير المرابطين، وكذلك وقع بأمصار الجريد بإفريقية لهذا العهد حين استبد بها رؤساؤها. والله لطيف بعباده.

# فصل فصل أن التجارة من السلطان مضرة بالرعايا مفسدة للجباية

اعلم أن الدولة إذا ضاقت جبايتها بما قدمناه من الترف وكثرة العوائد والنفقات، وقصّر الحاصل من جبايتها على الوفاء بحاجاتها ونفقاتها، واحتاجت إلى مزيد المال والجباية، فتارة (بوضع) المكوس على بياعات الرعايا وأسواقهم - كما قدمنا ذلك في الفصل قبله - وتارة بالزيادة في ألقاب المكوس إن كان قد استحدث قبل، وتارة بمقاسمة العال والجباة امتكاك (217) عظامهم لما يرون أنهم قد حصلوا على طائل من أموال الجباية لا يظهره الحسبان، وتارة باستحداث التجارة و(الفلح) للسلطان (حرصا) على تنمية الجباية لما يرون التجار والفلاحين يحصلون على الفوائد والغلات، مع يسارة (218) أموالهم وأن الأرباح تكون على نسبة رؤوس الأموال. فيأخذون في اكتساب الحيوان والنبات لاستغلاله في شراء البضائع و(في) التعرض بها لجوالة الأسواق، ويحسبون ذلك من إدرار الجباية وتكثير الفوائد، وهو غلط عظيم و إدخال الضرر على الرعايا من وجوه متعددة.

فأولا مضايقة الفلاحين والتجار في شراء الحيوان والبضائع وتيسير (219) أسباب ذلك ، فإن الرعايا متكافئون في اليسار (أو) متقاربون ، ومزاحمة بعضهم بعضا تنتهي إلى غاية موجودهم أو تقرب، وإذا رافقهم السلطان في ذلك وماله أعظم كثيرا منهم فلا يكاد أحد منهم يحصل على غرضه في شيء من حاجاته، ويدخل على النفوس من ذلك غم ونكد.

ثم إن السلطان قد (ينزع) الكثير من ذلك إذا تعرض له (غصبا) وبأيسر ثمن ، اذ لا يجد من ينافسه في شرائه فيبخس ثمنه على بائعه.

ثم إذا حصل فوائد الفلاحة ومغلها كله من زرع أو حرير أو عسل أو سكر أو غير ذلك من أنواع الغلات ، وحصلت بضائع (التجار) من سائر الانواع ، فلا ينتظرون به

<sup>(217)</sup> امتكه : امتصه جميعه.

<sup>(218)</sup> استعملت هنا بمعنى القلة، وقد اخذت من اليسير بمعنى القليل.

<sup>(219)</sup> يجوز أن تكون معطوفة على كلمة شراء بمعنى: مضايقتهم في تيسير أسباب ذلك. و يجوز أن يكون سقط أثناء النسخ كلمة (عدم) فتصبح العبارة: عدم تيسير أسباب ذلك. وهو الأصح.

حوالة الأسواق ولا نفاق البياعات، لما يدعوهم إليه تكاليف الدولة، فيكلفون أهل تلك الأصناف من تاجر أو فلاح بشراء تلك البضائع ولا يرضون في أثمانها إلا القيم وأزيد، فيستوعبون في ذلك ناض (200) أموالهم، وتبقى تلك البضائع بأيديهم عروضا جامدة، ويمكثون عظلا من الإدارة التي فيها كسبهم ومعاشهم، وربما تدعوهم الضرورة إلى شيء من المال فيبيعون تلك السلع على كساد من الأسواق بأبخس ثمن. وربما يتكرر ذلك على التاجر والفلاح منهم بما يذهب برأس ماله فيقعد عن سوقه، ويتعدد ذلك ويتكرر ويدخل به على الرعايا من العنت والمضايقة وفساد (الارواح) (201) ما يقبض آمالهم عن السعي في ذلك جملة ويؤدي الى فساد الجباية. فإن معظم الجباية إنما هي من الفلاحين والتجار لاسيا بعد وضع المكوس ونمو الجباية بها، فإذا انقبض الفلاحون عن الفلاحة، وقعد التجار عن التجارة، ذهبت الجباية جملة أو دخلها النقص المتفاحش.

وإذا قايس السلطان بين ما يحصل له من الجباية وبين هذه الأرباح القليلة وجدها بالنسبة إلى الجباية أقل من القليل. ثم إنه لوكان مفيدا فيذهب له بحظ عظيم من الجباية فيا يعانيه من شراء أو بيع، فإنه من البعيد أن (يؤخذ منه فيه مكس) ولوكان غيره في تلك الصفقات لكان تكسبها كلها حاصلا من جهة الجباية، ثم فيه التعرض لفساد عمرانه واختلال الدولة بفساده ونقصه، فإن الرعايا إذا قعدوا عن تثمير أموالهم بالفلاحة والتجارة، نقصت وتلاشت بالنفقات وكان فيها تلاف أحوالهم، فافهم ذلك (222).

<sup>(220)</sup> الدرهم والدينار. ويسمى ناضا إذا تحول عينا بعد أن كان متاعا. وفي الاساس « أعطاه من ناضَ ماله» أي من صامته: من الورق أو العين.

<sup>(221)</sup> وفي نسخة دار الكتاب اللبناني «أرباح» وهو الأقرب.

<sup>(222)</sup> على الدكتور على عبدالواحد وافي على ذلك بقوله: «يتفق ما يراه ابن خلدون في صدد الأضرار المترتبة على دخول الحكومة مشترية في السوق وعلى اشتغالها بالتجارة او احتكارها لبعض الاصناف واعتبار ذلك ضرائب غير مباشرة على المستهلكين ... يتفق ذلك مع ما يراه كثير من المحدثين من علماء الاقتصاد السياسي، وقد علله ابن خلدون بالعلل نفسها التي نراها في أحدث مؤلفات الاقتصاد السياسي، وانظر كتابنا في «الاقتصاد السياسي» فصل «المنافسة الحرة» (صفحات 194-200 من الطبعة الخامسة) انتهى. (المقدمة طبعة الجنة البيان العربي ص 673).

و(لقد) كان الفرس لا يملكون عليهم إلا من أهل بيت المملكة ، ثم يختارونه من أهل الدين والفضل والأدب والسخاء والشجاعة والكرم، ثم يشترطون عليه مع ذلك العدل، وألا يتخذ صنعة فيضر بجيرانه، ولا يتاجر فيحب غلاء الأسعار في البضائع، ولا يستخدم العبيد فإنهم لا يشيرون بحير ولا مصلحة.

واعلم أن السلطان لا (يشمر) ماله ويدر موجوده إلا الجباية، و إدرارها إنما يكون بالعدل في أهل الأموال، والنظر لهم، فبذلك تنبسط آمالهم وتنشرح صدورهم للأخذ في تشمير الأموال وتنميتها. فتعظم منها جباية السلطان. وأما غير ذلك للسلطان من تجارة أو فلح، فإنما هو مضرة عاجلة للرعايا، وفساد للجباية ونقص للعارة. وقد ينتهي الحال بهؤلاء المنسلخين للتجارة والفلاحة من الأمراء والمتغلبين في البلدان أنهم يتعرضون لشراء الغلات والسلع من أربابها الواردين إلى بلدهم ويفرضون لذلك من الثمن ما يشاؤون، ويبيعونها في وقتها لمن تحت أيديهم من الرعايا بما يفرضون من الثمن، وهذا أشد من الأول وأقرب إلى فساد الرعية واختلال أحوالهم، وربما يحمل السلطان على ذلك من يداخله من هذه الأصناف، أعني التجار والفلاحين لما هي صناعته التي نشأ خلك من يداخله من هذه الأصناف، أعني التجارة بلا مغرم ولا مكس، فانها أجدر بنمو جمع المال سريعاء سيا مع ما يحصل له من التجارة بلا مغرم ولا مكس، فانها أجدر بنمو الأموال، وأسرع في تشميرها، ولا يفهم (مع ذلك) ما يدخل على السلطان من الضرر بنقص جبايته، فينبغي للسلطان أن يحدر من هؤلاء ويعرض عن سعايتهم المضرة بجبايته وسلطانه، والله (تعالى) يلهمنا رشد أنفسنا، وينفعنا بصالح أعمالنا لا رب غيره.

# فـصـــل في أن ثروة السلطان وحاشيته إنما تكون في وسط الدول

والسبب في ذلك أن الجباية في أول الدولة تتوزع على أهل القبيل والعصبية بمقدار غنائهم وعصبيتهم، ولأن الحاجة إليهم في تمهيد الدولة كما قلناه. فرئيسهم في ذلك متجاف لهم عما يسمون إليه من الجباية، معتاض عن ذلك بما هو يروم من الاستبداد عليهم فله عليهم عزة وله اليهم حاجة، فلا يطير (223) في سهانه من الجباية إلا الأقل من

<sup>(223)</sup> بمعنى: يقسم له.

حاجته، فتجد حاشيته لذلك وأذياله من الوزراء والكتاب والموالي تمليقين في الغالب، وجاههم متقلّص لأنه من جاو مخدومهم، ونطاقه قد ضاق بمن يزاحمه فيه من أهل عصسته.

فإذا استفحلت طبيعة الملك وحصل لصاحب الدولة الاستبداد على قومه قبض أيديهم عن الجبايات إلا ما يطيّر لهم بين الناس في سهانهم، وتقل حظوظهم إذ ذاك لقلة غنائهم في الدولة بما انكبح من أعنتهم، وصار الموالي والصنائع مساهمين لهم في القيام بالدولة وتمهيد الأمر، فينفرد صاحب الدولة حينئذ بالجباية أو معظمها، ويحتوي على الأموال، ويحتجنها للنفقة في مهات الأحوال، فتكثر ثروته وتمتليء خزائنه ويتسع نطاق جاهه ويعتز على سائر قومه فيعظم حال حاشيته وذويه من وزير وكاتب وحاجب ومولى وشرطي، ويتسع جاههم ويقتنون الأموال ويتأثلونها.

ثم إذا أخذت الدولة في الهرم بتلاشي العصبية وفناء القبيل الماهدين للدولة احتاج صاحب الأمر حينئذ إلى الأعوان والأنصار، ولكثرة الخوارج والمنازعين والثوار، وتوهم الانتقاض فصار خراجه لظهرائه وأعوانه وهم أرباب السيوف وأهل العصبيات، وأنفق خزائنه وحاصله في مهات (جبر) الدولة، وقلت مع ذلك الجباية لما قدمناه من كثرة العطاء والإنفاق، فيقل الخراج وتشتد حاجة الدولة إلى المال، فيتقلص ظل النعمة والترف، عن الخواص والحجاب والكتاب بتقلص الجاه عنهم، وضيق نطاقه على صاحب الدولة، ثم تشتد حاجة صاحب الدولة إلى المال، وتنفق أبناء البطانة والحاشية ما تأثله آباؤهم من الأموال في غير سبيلها من إعانة صاحب الدولة، ويقبلون على غير ماكان عليه آباؤهم وسلفهم من المناصحة. ويرى صاحب الدولة أنه أحق بتلك الأموال التي اكتسبت في دولة سلفه وبجاههم، فيصطلمها وينزعها منهم لنفسه شيئا فشيئا وواحدا بعد واحد على نسبة رتبهم وتنكر الدولة لهم. ويعود وبال ذلك على الدولة بفناء حاشيتها ورجالاتها وأهل الثروة والنعمة من بطانتها، ويتقوض بذلك كثير من مباني المجلد بعد أن يدعمه أهله ويرفعوه.

وانظر ما وقع من ذلك لوزراء الدولة العباسية في بني قحطبة وبني برمك وبني سهل وبني طاهز، وأمثالهم في الدولة الأموية بالأندلس عند انحلالها أيام الطوائف في بني شهيد وبني أبي عبدة وبني حديرة وبني برد وأمثالهم، وكذا في الدول التي أدركناها لعهدنا، سنة الله ولا تجد في سنة الله تبديلا.

### فصـــل ولما يتوقعه أهل الدولة

ومن أمثال هذه المعاطب صار الكثير منهم ينزعون إلى الفرار عن الرتب والتخلص من ربقة السلطان بما حصل بأيديهم من مال الدولة الى قطر آخر.

ويرون أنه أهنأ لهم وأسلم في إنفاقه وحصول ثمرته،وهو من الأغلاط الفاحشة والأوهام المفسدة لأحوالهم ودنياهم.

واعلم أن الخلاص من ذلك بعد الحصول فيه عسير ممتنع فإن صاحب هذا الغرض إذا كان هوالملك نفسه فلا تمكنه الرعية من ذلك طرفة عين ولا أهل العصبية المزاحمون له، بل في ظهور ذلك منه هدم ملكه و إتلاف نفسه بمجاري العادة بذلك، لأن ربقة الملك يعسر الخلاص منها، سيا عند استفحال الدولة وضيق نطاقها، وما يعرض فيها من البعد عن المجد والخلال والتخلق بالشر.

وأما إذا كان صاحب هذا الغرض من بطانة السلطان وحاشيته وأهل الرتب في دولته، فقل أن يخلى بينه وبين ذلك.

أما أولا ، فلم يراه الملوك أن ذويهم وحاشيتهم بل وسائر رعاياهم مماليك لهم ، مطلعون على ذات صدورهم ، فلا يسمحون بحل ربقته من الخدمة ضنا بأسرارهم وأحوالهم أن يطلع عليها أحد وغيرة من خدمته لسواهم. ولقد كان بنو أمية بالأندلس يمنعون أهل دولتهم من السفر لفريضة الحج ، لما يتوهمونه من وقوعهم بأيدي بني العباس ، فلم يحج سائر أيامهم أحد من أهل دولتهم ، وما أبيح الحج لأهل الدول من الأندلس إلا بعد فراغ شأن الأموية ورجوعها إلى الطوائف.

وأما ثانيا، فإنهم، وإن سمحوا بحل ربقته، فلا يسمحون بالتجافي عن ذلك المال لما يرون أنه جزء من مالهم كما يرون أنه جزء من دولتهم، إذ لم يكسب إلا بها وفي ظل جاهها ، فتحوم نفوسهم على انتزاع ذلك المال ، أو التقامه كما هو جزء من الدولة ينتفعون به ، ثم إذا توهمنا أنه خلص بذلك المال إلى قطر آخر، وهو في النادر الأقل ، فتمتد إليه أعين الملوك بذلك القطر، وينتزعونه بالإرهاب والتخويف تعريضا ، أو بالقهر ظاهرا لما يرون أنه مال الجباية والدول وأنه مستحق للإنفاق في المصالح. و إذا كانت أعينهم تمتد إلى أهل الثروة واليسار المكتسبين من وجوه المعاش (كما ذكرنا)، فأحرى بها أن تمتد إلى (مال) الجباية والدول التي تجد السبيل إليه بالشرع والعادة.

(وانظر ما وقع لقاضي بجيلة الثاير بها على ابن عمار صاحب طرابلس لما غلبه الفرنج عليها ونجا إلى دمشق ثم إلى بغداد وفيها السلطان تركنا روق بن ملكشاه، وذلك آخر المائة الخامسة فجاء السلطمان واستقرض منه غالب ماله، ثم استضعفوه جميعا، وكان لا يعمر عنه كثرة) .ولقد حاول السلطان أبو يحيى زكريا بن أحمد اللحياني، تاسع أو عاشر ملوك الحفصيين بإفريقية الخروج عن عهدة الملك واللحاق بمصر فرارا من طلب صاحب الثغور الغربية لما استجمع لغزو تونس، فاستعمل اللحياني الرحلة إلى ثغر طرابلس يوري بتمهيده، وركب السفين من هنالك وخلص إلى الإسكندرية بعد أن حمل جميع ما وجده ببيت المال من الصامت والذخيرة، وباع كل ماكان بخزائهم من المتاع والعقار والجواهر حتى الكتب، واحتمل ذلك كله إلى مصر. ونزل على الملك الناصر محمد بن قلاون سنة (تسع) عشرة من المائة الثامنة، فأكرم نزله ورفع مجلسه، ولم يزل يستخلص ذخيرته شيئا فشيئا بالتعريض، إلى أن حصل عليها. ولم يبق معاش ابن اللحياني إلا في جرايته التي فرضت له إلى أن هلك سنة ثمان وعشرين حسما نذكره في أخباره. فهذا وأمثاله من جملة الوسواس الذي يعتري أهل الدول لما يتوقعونه من ملوكهم من المعاطب ، وانما يخلصون إن اتفق لهم الخلاص بأنفسهم ، وما يتوهمونه من الحاجة فغلط ووهم، والذي حصل لهم من الشهرة بخدمة الدول كاف في وجدان المعاش لهم بالجرايات السلطانية،أو بالجاه في انتحال طرق الكسب من التجارة والفلاحة. والدول أنساب لكن:

النفس راغبة إذا رغبتها وإذا ترد إلى قليل تقنع والله الرزاق ذو القوة المتين.

## فصل في أن نقص العطاء من السلطان نقص في الجباية

والسبب في ذلك أن الدولة والسلطان هي السوق الأعظم للعالم ومنه مادة العمران، فإذا احتجن السلطان الأموال أو الجبايات، أو فقدت فلم يصرفها في مصارفها قل حينئذ ما بأيدي الحاشية، وانقطع أيضا ما كان يصل منهم لحاشيتهم وذويهم، وقلت نفقاتهم جملة وهم معظم السواد ونفقاتهم أكثر مادة للأسواق ممن سواهم، فيقع الكساد حينئذ في الأسواق وتضعف الأرباح في المتاجر (لقلة الاموال)،

لأن الخراج والجباية إنما تكون من الاعتمار والمعاملات ونفاق الأسواق وطلب الناس للفوائد والأرباح. ووبال ذلك عائد على الدولة بالنقص لقلة أموال السلطان حينئذ بقلة الخراج، فإن الدولة كما قلناه هي السوق الأعظم أمّ الأسواق كلها وأصلها ومادتها في الدخل والحرج، (فإذا) كسدت وقلت مصارفها فأجدر بما بعدها من الأسواق أن يلحقها مثل ذلك وأشد منه. وأيضا فالمال إنما هو متردد بين الرعية والسلطان منهم إليه ومنه إليهم، فإذا حبسه السلطان عنده فقدته الرعية، سنة الله في عباده.

# فصل في أن الظلم مؤذن بخراب العمران

اعلم أن العدوان على الناس في أموالهم ذاهب بآمالهم في تحصيلها واكتسابها، لما يرونه حينئذ من أن غايتها ومصيرها انتهابها من أيديهم. و إذا ذهبت آمالهم في اكتسابها وتحصيلها انقبضت أيديهم عن السعي في ذلك. وعلى قدر الاعتداء ونسبته يكون انقباض الرعايا عن السعي في الاكتساب، فإذا كان الاعتداء كثيراً عاماً في جميع أبواب المعاش كان القعود عن الكسب كذلك، لذهابه بالآمال جملة بدخوله من جميع أبوابها. و إن كان الاعتداء يسيراً كان الانقباض عن الكسب على نسبته، والعمران أبوابها. و إن كان الاعتداء يسيراً كان الانقباض عن الكسب على نسبته، والعمران ووفوره ونفاق أسواقه إنما هو بالأعمال وسعي الناس في المصالح والمكاسب ذاهبين وجائين. فإذا قعد الناس عن المعاش وانقبضت أيديهم عن المكاسب كسدت أسواق العمران وانتقضت الاحوال و (أبذع) (أبدع) الناس في الآفاق من غير تلك الإيالة في طلب الرق فيا خرج عن نطاقها، فخف ساكن القطر وخلت دياره وخربت أمصاره، واختل الرق فيا خرج عن نطاقها، فخف ساكن القطر وخلت دياره وخربت أمصاره، واختل باختلاله حال الدولة والسلطان، لما أنها صورة للعمران تفسد بفساد مادتها ضرورة.

وانظر في ذلك ما حكاه المسعودي في أخبار الفرس عن الموبذان صاحب الدين عندهم،أيام بهرام بن بهرام وما عرض به للملك في إنكار ماكان عليه من الظلم والغفلة عن عائدته (في)الدولة بضرب المثال في ذلك على لسان البوم حين سمع الملك أصواتها وسأله عن فهم كلامها، فقال له: إن بوما ذكراً يروم نكاح بوم أثثى ، وإنها شرطت عليه عشرين قرية من الخراب في أيام بهرام، فقبل شرطها، وقالً لها: إن دامت أيام

<sup>(224)</sup> في نسخة دار الكتاب اللبناني: «ابذعر» ولعلها الأقرب للمعنى.

الملك أقطعتك ألف قرية وهذا أسهل مرام، فتنبه الملك من غفلته وخلابالموبذان وسأله عن مراده فقال له:

«أيها الملك، إن الملك لا يتم عزه إلا بالشريعة، والقيام لله بطاعته، والتصرف تحت أمره ونهيه، ولا قوام للشريعة إلا بالملك، ولا عز للملك إلا بالرجال، ولا قوام للرجال إلا بالمال، ولا سبيل إلى المال إلا بالعارة، ولا سبيل لعارة إلا بالعدل، والعدل الميزان المنصوب بين الخليقة بنصبه الرب وجعل له قيا، وهو الملك، وأنت أيها الملك عمدت إلى الضياع فانتزعتها من أربابها وعارها، وهم أرباب الخزاج ومن تؤخذ منهم الأموال، وأقطعتها الحاشية والخدم و(أرباب) البطالة فتركوا العارة والنظر في العواقب وما يصلح الضياع، وسومحوا في الخراج لقربهم من الملك، ووقع الحيف على من بتي من أرباب الخراج وعار الضياع، فانجلوا عن ضياعهم وخلوا ديارهم، وآووا إلى ما تعذر من الضياع فسكنوها، فقلت العارة وخربت الضياع، وقلت الأموال وهلكت الجنود والرعية، وطمع في ملك فارس من جاورهم من الملوك لعلمهم بانقطاع المواد التي لا تستقيم وعائم الملك إلا بها».

فلما سمع الملك ذلك أقبل على النظر في ملكه، وانتزعت الضياع من أيدي الخاصة وردت على أربابها، وحملوا على رسومهم السالفة وأخذوا بالعارة، وقوي من ضعف منهم فعمرت الأرض، وأخصبت البلاد وكثرت الأموال عند جباة الخراج، وقويت الجنود وقطعت مواد الأعداء، وشحنت الثغور. وأقبل الملك على مباشرة أموره بنفسه وحسنت أيامه وانتظم ملكه. فتفهم من هذه الحكاية أن الظلم مخرب للعمران وأن عائدة الخراب في العمران على الدولة بالفساد والانتقاض.

ولا تنظر في ذلك إلى أن الاعتداء قد يوجد بالأمصار العظيمة من الدول التي بها ولم يقع فيها خراب، واعلم أن ذلك إنما جاء من قبل المناسبة بين الاعتداء وأحوال أهل المصر، فلما كان المصر كبيرا وعمرانه كثيراً وأحواله متسعةً بما لا ينحصر كان وقوع النقص فيه بالاعتداء والظلم يسيرا لأن النقص إنما يقع بالتدريج، فإذا خني بكثرة الأحوال واتساع الأعمال في المصر لم يظهر أثره إلا بعد حين، وقد تذهب تلك الدولة المعتدية من أصلها قبل خراب المصر، وتجيء الدولة الاخرى فرترفعه) بجدتها، وتجبر النقص الذي كان خفيا فيه فلا يكاد يشعر به إلا أن ذلك في الأقل النادر.

والمراد من هذا أن حصول النقص في العمران عن الظلم والعدوان أمر واقع لابد منه لما قدمناه.ووباله عائد على الدول. ولا تحسين الظلم إنما هو أخذ المال أو الملك من يد مالكه من غير عوض ولا سبب كما هو المشهور، بل الظلم أعم من ذلك. وكل من أخذ ملك أحد أو غصبه في عمله أو طالبه بغير حق، أو فرض عليه حقا لم يفرضه الشرع فقد ظلمه، فجباة الأموال بغير حقها ظلمة، والمعتدون عليها ظلمة، والمنتهبون لها ظلمة، والمانعون لحقوق الناس ظلمة، وغصاب الأملاك على العموم ظلمة، ووبال ذلك كله عائد على الدولة بخراب العمران الذي هو مادتها لإذهابه الآمال من أهله.

واعلم أن هذه هي الحكمة المقصودة للشارع في تحريم الظلم، وهو ما ينشأ عنه من فساد العمران وخرابه، وذلك مؤذن بانقطاع النوع البشري، وهي الحكمة العامة المراعية للشرع في جميع مقاصده الضرورية الخمسة، من حفظ الدين والنفس والعقل والنسل والمال، فلماكان الظلم كما رأيت مؤذنا بانقطاع النوع لما أدى إليه من تخريب العمران، كانت حكمة الحظر فيه موجودة، فكان تحريمه مها. وأدلته من القرآن والسنة كثير، أكثر من أن يأخذها قانون الضبط والحصر.

ولوكانكل واحد قادرا عليه لوضع بإزائه من العقوبات الزاجرة ما وضع غيره من المفسدات للنوع التي يقدركل أحد على اقترافها من الزنا والقتل والسكر. إلا أن الظلم لا يقدر عليه إلا من يقدر عليه، لأنه إنما يقع من أهل القدرة والسلطان، فبولغ في ذمه وتكرير الوعيد فيه عسى أن يكون الوازع فيه للقادر عليه في نفسه «وما ربك بظلام للعبيد».

ولا تقولن إن العقوبة قد وضعت بإزاء الحرابة في الشرع، وهي من ظلم القادر، لأن المحارب زمن حرابته قادر. فإن في الجواب عن ذلك طريقين.

أحدهما أن تقول: العقوبة على ما يقترفه من الجنايات في نفس أو مال على ماذهب إليه كثير، وذلك إنما يكون بعد القدرة عليه والمطالبة بجنايته، وأما نفس الحرابة فهي خلو من العقوبة.

الطريق الثاني أن تقول: المحارب لا يوصف بالقدرة لأنا إنما نعني بقدرة الظالم اليد المبسوطة التي لا تعارضها قدرة، فهي المؤذنة بالخراب، وأما قدرة المحارب فإنما هي إخافة يجعلها ذريعة لأخذ الأموال، والمدافعة عنها بيد الكل موجودة شرعا وسياسة، فليست من القدر المؤذن بالخراب، والله قادر على ما يشاء.

### فصل

ومن أشد الظلامات وأعظمها في إفساد العمران تكليف الأعمال وتسخير الرعايا بغير حق. وذلك أن الأعمال من قبيل (المتمولات) كما سنبين في باب الرزق؛ لأن الكسب والرزق إنما هو قيم أعمال أهل العمران .

فإذاً مساعيهم وأعالهم كلها متمولات ومكاسب لهم، بل لا مكاسب لهم سواها، فإن الرعية المعتملين في العارة إنما معاشهم ومكاسبهم من اعتالهم ذلك. فإذا كلفوا العمل في غير شأنهم واتخذوا سخريا في معاشهم بطل كسبهم واغتصبوا قيمة عملهم ذلك، وهو متمولهم فدخل عليهم الضرر، وذهب لهم حظ كبير من معاشهم بالجملة. وإن تكرر ذلك عليهم أفسد آمالهم في العارة وقعدوا عن السعي فيها جملة، فأدى إلى انتقاض العمران وتخريبه. «والله يرزق من يشاء بغير حساب».

### فصل

وأعظم من ذلك في الظلم وإفساد العمران والدولة التسلط على أموال الناس، بشراء ما بين أيديهم بأبخس الأثمان، ثم فرض البضائع عليهم بأرفع الأثمان على وجه الغصب، والإكراه في الشراء والبيع. وربما تفرض عليهم تلك الأثمان على التراخي والتأجيل، فيتعللون في تلك الخسارة التي تلحقهم بما تحدثهم المطامع من جبر ذلك بحوالة الأسواق في تلك البضائع التي فرضت عليهم بالغلاء، إلى بيعها بأبخس الأثمان، وتعود خسارة ما بين الصفقتين على رؤوس أموالهم. وقد يعم ذلك أصناف التجار المقيمين بالمدينة، والواردين من الآفاق في البضائع، وسائر السوقة، وأهل الدكاكين في المآكل والفواكه، وأهل الصنائع فيا يتخذ من الآلات والمواعين، فتشمل الخسارة سائر الأصناف والطبقات، وتتوالى على الساعات وتجحف برؤوس الأموال، ولا يجدون عنها وليجة إلا القعود عن الأسواق لذهاب رؤوس الأموال في جبرها بالأرباح، ويتثاقل الواردون من الآفاق لشراء البضائع وبيعها من أجل ذلك؛ فتكسد الأسواق ويبطل معاش الرعايا، لأن عامته من البيع والشراء. واذا كانت الأسواق عطلاً منها بطل معاشهم، وتنقص جباية السلطان أو تفسد، لأن معظمها من أواسط الدولة، وما بعدها إنما هو من المكوس على البياعات كما قدمناه. ويؤول من أواسط الدولة، وما بعدها إنما هو من المكوس على البياعات كما قدمناه. ويؤول

ذلك إلى تلاشي الدولة وفساد عمران المدينة. وبتطرق هذا الخلل على التدريج ولا يشعر به.

هذا ماكان بأمثال هذه الذرائع والأسباب إلى أخذ الأموال، وأما أخذها مجانا والعدوان على الناس في أموالهم وحرمهم ودمائهم وأسرارهم وأعراضهم فهويفضي إلى الحلل والفساد دفعة، وتنتقض الدولة سريعا بما ينشأ عنه من الهرج المفضي إلى الانتقاض.

ومن أجل هذه المفاسد حظر الشرع ذلك كله، وشرع المكايسة (225) في البيع والشراء. وحظر أكل أموال الناس بالباطل سدا لأبواب المفاسد المفضية إلى انتقاض العمران بالهرج أو بطلان المعاش.

واعلم أن الداعي لذلك كله انما هو حاجة الدولة والسلطان إلى الإكثار من المال، مما يعرض لهم من الترف في الأحوال، فتكثر نفقاتهم ويعظم الخرج ولا يني به الدخل على القوانين المعتادة، فيستحدثون ألقابا ووجوها يوسعون بها الجباية ليني لهم الدخل بالخراج، ثم لايزال الترف يزيد، والخرج بسببه يكثر، والحاجة إلى أموال الناس تشتد، ونطاق الدولة لذلك (يضيق) إلى أن تنمحي دائرتها ويذهب رسمها ويغلبها طالبها. والله مقدر الأمور ولا رب غيره.

# فصل في الحجاب كيف يقع في الدول وأنه يعظم عند الهوم

اعلم أن الدول في أول أمرها تكون بعيدة عن منازع الملك كما قدمناه، لأنه لابد لها من العصبية التي بها يتم أمرها ويحصل استيلاؤها. والبداوة هي شعار العصبية في الدولة، إن كان قيامها بالدين فإنه بعيد عن منازع الملك، و إن كان قيامها بعز الغلب فقط. فالبداوة التي بها يحصل الغلب بعيدة أيضا عن منازع الملك ومذاهبه، فإذا كانت الدولة في أول أمرها بدوية كان صاحبها على حال الغضاضة والبداوة والقرب من الناس وسهولة الإذن.

فإذا رسخ عزه وصار إلى الانفراد بالمجد، واحتاج إلى الانفراد بنفسه عن الناس

<sup>(225)</sup> بمعنى المساومة.

للحديث مع أوليائه في خواص شؤونه، لما يكثر حينئذ من (غاشيته) فيطلب الانفراد عن العامة ما استطاع، ويتخذ الاذن ببابه على من (لا بد منه في) أوليائه وأهل دولته، ف(يكون) حاجبا له عن الناس ويقيمه ببابه لهذه الوظيفة.

ثم إذا استفحل الملك وجاءت مذاهبه ومنازعه استحالت خلق صاحب الدولة إلى خلق الملك، وهي خلق غريبة مخصوصة، يحتاج مباشرها إلى مداراتها ومعاملتها بما يجب لها. وربما جهل تلك الخلق منهم بعض من يباشرهم فوقع فيما لا يرضيهم، فسخطوه وصاروا إلى حالة الانتقام منه. فانفرد بمعرفة هذه الآداب (معهم) الخواص من أوليائهم، وحجبوا غير أولئك الخاصة عن لقائهم في كل وقت، حفظا على أنفسهم من معاينة ما يسخطهم وعلى الناس من التعرض لعقابهم.

فصار لهم حجاب آخر أخص من الحجاب الأول، يفضي إليهم منه خواصهم من الأولياء، ويحجب دونه من سواهم، والحجاب الأول يكون في أول الدولة كما ذكرنا كما حد الأيام معاوية وعبدالملك وخلفاء بني أمية. وكان القائم على ذلك الحجاب يسمى عندهم الحاجب، جريا على مذهب الاشتقاق الصحيح.

ثم لما جاءت دولة بني العباس وجدت الدولة من الترف والعز ماهو معروف، وكملت خلق الملك على ما يجب فيها فدعا ذلك إلى الحجاب الثاني، وصار اسم الحاجب أخص به، وصار بباب الخلفاء داران للعباسية: دار الخاصة، ودار العامة، كما هو مسطور في أخبارهم.

ثم حدث في الدول حجاب ثالث أخص من الأولين، وهو عند محاولة الحجر على صاحب الدولة. وذلك أن أهل الدولة وخواص الملك إذا نصبوا الأبناء من الأعقاب وحاولوا الاستبداد عليهم، فأول ما يبدأ به ذلك المستبد أن يحجب عنه بطانة أبيه وخواص أوليائه، يوهمه أن في مباشرتهم إياه خرق حجاب الهيبة، وفساد قانون الأدب، ليقطع لقاء الغير، ويعوده ملابسة أخلاقه هو، حتى لا يتبدل به سواه، إلى أن يستحكم الاستيلاء عليه، فيكون هذا الحجاب من دواعيه، وهذا الحجاب لا يقع في الغالب إلا أواخر الدول كما قدمناه في الحجر، ويكون دليلا على هرم الدولة ونفاد قوتها. وهو مما يخشاه أهل الدول على أنفسهم؛ لأن القائمين بالدولة يحاولون ذلك بطباعهم عند هرم الدولة وذهاب الاستبداد من أعقاب ملوكهم، لما ركب في

النفوس من محبة الاستبداد بالملك وخصوصا مع الترشيح لذلك وحصول دواعيه ومباديه. والله غالب على أمره.

## فصل في انقسام الدولة الواحدة بدولتين

اعلم أن أول ما يقع من آثار الهرم في الدولة انقسامها. وذلك أن الملك عندما يستفحل ويبلغ أحوال الترف والنعم إلى غايتها، ويستبد صاحب الدولة بالمجد وينفرد به، يأنف حينئذ عن المشاركة ويصير إلى قطع أسبابها ما استطاع، بإهلاك من استراب به من ذوي قرابته المرشحين لمنصبه، فربما ارتاب المساهمون له في ذلك بأنفسهم ونزعوا إلى القاصية، واجتمع إليهم من يلحق بهم في مثل حالهم من الاسترابة والاغترار، ويكون نطاق الدولة قد أخذ في التضايق ورجع عن القاصية فيستبد ذلك النازع من القرابة فيها. ولا يزال أمره يعظم بتراجع نطاق الدولة حتى يقاسم الدولة أو يكاد.

وانظر ذلك في الدولة الإسلامية العربية حين كان أمرها عزيزا مجتمعا، ونطاقها ممتدا في الاتساع، وعصبية بني عبدمناف واحدة غالبة على سائر مضر، فلم ينبض عرق من الحلاف سائر أيامه، إلا ماكان من نزعة الخوارج المستميتين في شأن بدعتهم، لم يكن ذلك لنزعة ملك ولا رئاسة، ولم يتم أمرهم لمزاحمتهم العصبية القوية.

ثم لما خرج الأمر من بني أمية واستقل بنو العباس بالأمر، وكانت الدولة العربية قد بلغت الغاية من الغلب والترف، وآذنت بالتقلص عن القاصية نزع عبدالرحان الداخل إلى الأندلس، قاصية دولة الإسلام، فاستحدث بها ملكا واقتطعها عن دعوتهم وصير الدولة دولتين. ثم نزع إدريس إلى المغرب وخرج به وقام بأمره، وأمر ابنه من بعده البرابرة من أوربة ومغيلة وزناتة، واستولى على ناحية المغربين ثم ازدادت الدولة تقلصا فاضطربت الأغالبة في الامتناع عليهم، ثم خرج الشيعة وقام بأمرهم كتامة وصنهاجة، واستولوا على إفريقية والمغرب، ثم مصر والشام والحجاز، وغلبوا على

<sup>(226)</sup> وفي نسخة (د.ك.ك.) «دولتهم».

الأدارسة، وقسموا الدولة دولتين أخريين، وصارت الدولة العربية ثلاثاً: دولة بني العباس بمركز العرب، وأصلهم ومادتهم الإسلام، ودولة بني أمية المجددين بالأندلس ملكهم القديم وخلافتهم بالمشرق، ودولة العبيديين بإفريقية ومصر والشام والحجاز. ولم تزل هذه الدول إلى أن كان انقراضها متقاربا أو جميعاً.

وكذلك انقسمت دولة بني العباس بدول أخرى: فكان بالجزيرة والموصل بنو حمدان وبنو عقيل بعدهم، وبمصر والشام بنو طولون وبنو طغج بعدهم، وكان بالقاصية بنو سامان فيا وراء النهر وخراسان، والعلوية في الديلم وطبرستان، وآل ذلك إلى استيلاء الديلم على (فارس و) العراقين وعلى بغداد والخلفاء، ثم جاء السلجوقية فملكوا جميع ذلك، ثم انقسمت دولتهم أيضا بعد الاستفحال كما هو معروف في أخبارهم.

وكذلك اعتبره في دولة صنهاجة بالمغرب و إفريقية ، لما بلغت إلى غايتها أيام باديس بن المنصور ، خرج عليه عمه حاد واقتطع ممالك المغرب لنفسه وما بين جبل أوراس إلى تلمسان (طوية) (227) واختط القلعة بجبل كتامة حيال المسيلة ، ونزلها واستولى على مركزهم أشير بجبل تيطري ،واستحدث ملكا آخر قسيم لملك آل باديس، وبقي آل باديس بالقيروان وما إليها ، ولم يزل ذلك إلى أن انقرض أمرهما جميعاً.

وكذلك دولة الموحدين لما تقلص ظلها ثار بإفريقية بنو أبي حفص فاستقلوا بها، واستحدثوا ملكا لأعقابهم بنواحيها ثم لما استفحل أمرهم واستولى على الغاية، خرج بالمالك الغربية من أعقابهم الأمير أبو زكريا يحيى ابن السلطان أبي اسحق ابراهيم رابع خلفائهم، واستحدث ملكا ببجاية وقسنطينة وما إليها، أورثه بنيه وقسموا به الدولة قسمين، ثم استولوا على كرسي الحضرة بتونس، ثم انقسم الملك ما بين أعقابهم، ثم عاد الاستيلاء فيهم.

وقد ينتهي الانقسام إلى أكثر من دولتين وثلاث في غير أعياص الملك من قومه، كما وقع في ملوك الطوائف بالأندلس وملوك العجم بالمشرق، وفي ملك صنهاجة بإفريقية، فقد كان لآخر دولتهم في كل حصن من حصون إفريقية ثائر مستقل بأمره كما نذكره. وكذا حال الجريد والزاب من إفريقية قبيل هذا العهد كما نذكره أيضا.

<sup>(227)</sup> وفي نسخة دار الكتاب اللبناني «ملوية».

وهكذا شأن كل دولة لابد وأن تعرض فيها عوارض الهرم بالترف والدعة وتقلص ظل الغلب، فيقتسم أعياصها أو من يغلب من رجال دولتها الأمر، وتتعدد فيها الدول. والله وارث الأرض ومن عليها.

# فصل في أن الهرم إذا نزل بالدولة لا يرتفع

قد قدمنا ذكر العوارض المؤذنة بالهرم وأسبابه واحدا بعد واحد، وبينا أنها تحدث للدولة بالطبع، وأنها كلها أمور طبيعية لها. واذا كان الهرم طبيعيا في الدولة كان حدوثه بمثابة حدوث الأمور الطبيعية، كما يحدث الهرم في المزاج الحيواني. والهرم من الأمراض المزمنة التي لا يمكن دواؤها ولا ارتفاعها، لما أنه طبيعي والأمور الطبيعية لا تتبدل. وقد يتنبه كثير من أهل الدول ممن له يقظة في السياسة فيرى ما نزل بدولتهم من عوارض الهرم (وأسبابه، وبحسبه) ممكن الاتفاع فيأخذ نفسه بتلافي الدولة وإصلاح مزاجها عن ذلك الهرم، و(يظن) أنه لحقها لتقصير من قبله من أهل الدولة وغفلتهم، وليس كذلك، فإنها أمور طبيعية للدولة، والعوائد هي المانعة له من تلافيها. والعوائد (تتنزل) منزلة طبيعية أخرى، فإن من أدرك مثلا أباه وأكثر أهل بيته يلبسون الحرير والديباج ويتحلون بالذهب في السلاح والمراكب، ويحتجبون عن الناس في المجالس والوي والاختلاط والصلوات، فلا يمكنه مخالفة سلفه في ذلك إلى الخشونة في اللباس والزي والاختلاط بالناس، إذ العوائد حينئذ تمنعه وتُقبّح عليه مُرتَكَبه، ولو فعله لرمي بالجنون والوسواس بالناس، إذ العوائد دفعة، وخشي عليه عائدة ذلك وعاقبته في سلطانه.

وانظر شأن الأنبياء في إنكار العوائد ومخالفتها، لولا التأييد الإلهي والنصر السهاوي. وربما تكون العصبية قد ذهبت، فتكون الأبهة تعوض عن موقعها من النفوس، فإذا أزيلت تلك الابهة مع ضعف العصبية تجاسرت الرعايا على الدولة بذهاب أوهام الابهة ، فتتدرع الدولة بتلك الأبهة ما أمكنها حتى ينقضي الأمر.

وربما تحدث عند آخر الدولة قوة توهم أن الهرم قد ارتفع عنها ويتومض ذبالهًا إيماضة الخمود، كما يقع في الذبال المشتعل فإنه عند مقاربة انطفائه يومض إيماضة توهم أنها اشتعال، وهي انطفاء. فاعتبر ذلك، ولا تغفل سر الله وحكمته في اطراد وجوده على ما قدر فيه «ولكل أجل كتاب».

## فـصـــل في كيفية طروق الخلل للدول

اعلم أن مبنى الملك على أساسين لابد منها، فالأول الشوكة والعصبية وهو المعبر عنه بالجند، والثاني المال الذي هو قوام أولئك الجند، و إقامة ما يحتاج إليه الملك من الأحوال، والخلل إذا طرق الدولة طرقها في هذين الأساسين. فلنذكر أولا طروق الخلل في الشوكة والعصبية، ثم نرجع إلى طروقه في المال والجباية.

1 - واعلم أن تمهيد الدولة وتأسيسها كما قلناه إنما يكون في العصبية، وأنه لابد من عصبية كبرى جامعة للعصائب مستتبعة لها، وهي عصبية صاحب الدولة الخاصة (به) من عشيرة وقبيلة، فإذا جاءت الدولة طبيعة الملك من الترف وجدع أنوف أهل العصبية، كان (228) أول ما يجدع أنوف عشيره وذوي قرباه المقاسمين له في اسم الملك، ف (يشتد) في جدع أنوفهم برابلغ) من سوا(هم) ويأخذهم الترف أيضا أكثر من سواهم لمكانهم من الملك والعز والغلب، فيحيط بهم هادمان وهما الترف والقهر. ثم يصير القهر آخرا إلى القتل لما يحصل من مرض قلوبهم عند رسوخ الملك لصاحب الامر؛ (فتنقلب) غيرته منهم إلى الخوف على ملكه فيأخذهم بالقتل والإهانة وسلب النعمة والترف الذي تعودوا الكثير منه، فيهلكون ويقلون، وتفسد عصبية صاحب الدولة منهم. وهي العصبية الكبرى التي (كان يجمع) بها العصائب ويستتبعها، فتنحل عروتها وتضعف شكيمتها، ويستبدل (منها) بالبطانة من الموالي النعمة وصنائع الإحسان ويتخذ منهم عصبية، إلا أنها ليست مثل تلك الشدة الشكيمية لفقدان الرحم والقرابة منها.

وقد كنا قدمنا أن شأن العصبية وقوتها إنما هي القرابة والرحم، لما جعل الله في ذلك، فينفرد صاحب الدولة عن العشير والأنصار (أهل النعرة) الطبيعية، ويحس بذلك أهل العصائب الأخرى، فيتجاسرون عليه وعلى بطانته تجاسرا طبيعيا فيهلكهم صاحب الدولة، (يتتبعهم) بالقتل واحدا بعد واحد. ويقلد الآخر من أهل الدولة في ذلك الأول، مع ما يكون قد نزل بهم من مهلكة الترف الذي قدمنا، فيستولي عليهم الهلاك بالترف والقتل، حتى يحرجوا عن صبغة تلك العصبية، وينسوا نعرتها وسورتها، ويصيروا أجراء على الحاية، ويقلون لذلك، فتقل الحامية التي تنزل بالأطراف والثغور،

<sup>(228)</sup> فاعل كان ضمير يرجع الى صاحب الدولة.

فتتجاسر الرعايا على نقض الدعوة في الأطراف، وتبادر الخوارج على الدولة من الأعياص وغيرهم إلى تلك الأطراف، لما يرجون حينئذ من حصول غرضهم بمبايعة أهل القاصية لهم، وأمنهم من وصول الحامية إليهم. ولا يزال ذلك يتدرج ونطاق الدولة يتضايق حتى تصير الخوارج في أقرب الأماكن الى مركز الدولة. وربما انقسمت الدولة عند ذلك بدولتين أو ثلاث على قدر قوتها في الأصل كما قلناه، ويقوم بأمرها غير أهل عصبيتها، لكن إذعانا لأهل عصبيتها ولغلبهم المعهود.

واعتبر هذا في دولة العرب في الإسلام، انتهت أولا إلى الأندلس والهند والصين، وكان أمر بني أمية نافذا في جميع العرب بعصبية بني عبد مناف، حتى لقد أمر سليان ابن عبدالملك من دمشق بقتل عبدالعزيز بن موسى بن نصير بقرطبة فقتل ولم يُردُ أمره، ثم تلاشت عصبية بني أمية بما أصابهم من الترف فانقرضوا. وجاء بنو العباس فغضوا من أعنة بني هاشم وقتلوا الطالبيين وشردوهم، فانحلت عصبية عبد مناف وتلاشت، وتجاسر العرب عليهم، فاستبد عليهم أهل القاصية مثل بني الأغلب بإفريقية، وأهل الأندلس وغيرهم، وانقسمت الدولة. ثم خرج بنو إدريس بالمغرب وقام البربر بأمرهم إذعانا للعصبية التي لهم، وأمنا أن تصلهم مقاتلة أو حامية للدولة.

فاذا خرج الدعاة آخراً فيتغلبون على الأطراف والقاصية، وتحصل لهم (هنالك) دعوة وملك تنقسم به الدولة: وربما يزيد ذلك متى زادت الدولة تقلصا، الى أن ينهي إلى المركز، وتضعف البطانة بعد ذلك بما أخذ منها الترف، فتهلك وتضمحل، وتضعف الدولة المنقسمة كلها.

وربما طال أمدها بعد ذلك فتستغني عن العصبية بما حصل لها من الصبغة في نفوس أهل إيالتها، وهي صبغة الانقياد والتسليم منذ السنين الطويلة التي لا يعقل (229) أحد من الأجيال مبدأها ولا أوليتها فلا يعقلون إلا التسليم لصاحب الدولة، فتستغني بذلك عن قوة العصائب، ويكفي صاحبها في تمهيد أمرها الاجراء على (الحماية) من جندي ومرتزق، ويعضد ذلك ما (وقر) في النفوس عامة من التسليم، فلا يكاد أحد أن يتصور عصيانا أو خروجا إلا والجمهور منكرون عليه مخالفون له، فلا يقدر على التصدي لذلك ولو جهد جهده. وربما كانت الدولة في هذا الحال أسلم من الخوارج والمنازعة لاستحكام صبغة التسليم والانقياد لهم، فلا تكاد النفوس تحدث سرها بمخالفة، ولا

<sup>(229)</sup> تمعني يفهم ويتدبر.

يختلج في ضميرها انحراف عن الطاعة، فتكون أسلم من الهرج والانتقاض الذي يحدث (في) العصائب والعشائر. ثم لايزال أمر الدولة كذلك وهي تتلاشى في ذاتها شأن الحرارة الغريزية في البدن العادم للغذاء، إلى أن تنتهي إلى وقتها المقدور. ولكل أجل كتاب ولكل دولة أمد. والله يقدر الليل والنهار وهو الواحد القهار.

2 ــ وأما الخلل الذي (يطرق)من جهة المال. فاعلم أن الدولة في أولها تكون بدوية كما مر، فيكون(ها)خلق الرفق بالرعايا والقصد في النفقات، والتعفف عن الأموال، فتتجافى عن الإمعان في الجباية، والتحذلق والكيس في جمع (المال) وحسبان العال، ولا داعية حينئذ إلى الإسراف في النفقة، فلا تحتاج الدولة إلى (كثير) المال.ثم يحصل الاستيلاء ويعظم، ويستفحل الملك، فيدعو إلى الترف، ويكثر الإنفاق بسببه، فتعظم نفقات السلطان وأهل الدولة على العموم، بل يتعدى ذلك إلى أهل المصر. ويدعو ذلك إلى الزيادة في أعطيات الجند وأرزاق أهل الدولة. فيكثر الإسراف في النفقات وينتشر ذلك في الرعية، لأن الناس على دين (الدولة) وعوائدها. ويحتاج السلطان إلى ضرب المكوس (230) على أثمان البياعات في الأسواق لإدرار الجباية لما يراه من ترف المدينة الشاهد عليهم بالرفه، ولما يحتاج هو إليه من نفقات سلطانه وأرزاق جنده. ثم تزيد عوائد الترف فلا تني بها المكوس، وتكون الدولة قد استفحلت في الاستطالة والقهر لمن تحت يدها من الرعايا، فتمتد أيديهم إل جمع المال من أموال الرعايا من مكس أو تجارة أو(تعد)في بعض الأحوال بشبهة أو بغير شبهة. ويكون الجند في ذلك الطور قد (تجاسروا)على الدولة بما لحقها من الفشل والهرم في العصبية فيتوقع ذلك منهم، ويداوي (تسكينه بإفاضة العطاء)وكثرة الإنفاق فيهم، ولا يجد عن ذلك وليجة، ويكون جباة الأموال في الدولة قد عظمت ثروتهم في هذا الطور بكثرة الجباية وكونها بأيديهم، وبما اتسع لذلك من جاههم، فتتوجه إليهم التهم باحتجان الأموال من الجباية، وتفشو السعاية فيهم بعضهم من بعض للمنافسة (والحسد)، فتعمهم النكبات والمصادرات واحدا واحدا إلى أن تذهب ثروتهم وتتلاشى أحوالهم؛ ويفقد ماكان للدولة من الأبهة والجال بهم. فإذا اصطلمت نعمتهم تجاوزتهم الدولة إلى أهل الثروة من الرعايا سواهم. ويكون الوهن في هذا الطور قد لحق الشوكة وضعفت عن الاستطالة والقهر، فتنصرف سياسة صاحب الدولة حينئذ إلى مداراة الأمور ببذل المال، ويراه

<sup>(230)</sup> المكس : دراهم تؤخذ من بائعي السلع في الاسواق في الجاهلية.

أرفع من السيف لقلة عنائه، فتعظم حاجته إلى الأموال زيادة على النفقات وأرزاق الجند، ولا تنغني فيما يريد (ادد)، ويعظم الهرم بالدولة، ويتجاسر عليها أهل النواحي، والدولة تنحل عراها في كل طور من هذه إلى أن تفضي إلى الهلاك وتتعرض لاستيلاء الطلاب. فإن قصدها طالب انتزعها من أيدي القائمين بها، و إلا بقيت وهي تتلاشى إلى أن تضمحل كالذبال في السراج إذا فني زيته وطفىء .. والله مالك الأمور ومدبر الأكوان، لا إله إلا هو.

## فصل في اتساع نطاق الدولة

أولا إلى نهايته ثم تضايقه طورا بعد طور إلى فناء الدولة واضمحلالها (232)

قدكان تقدم لنا في فصل الخلافة والملك، وهو الثالث من هذه المقدمة، أن كل دولة لها حصة من المالك والعالات لا تزيد عليها، واعتبر ذلك بتوزيع عصابة الدولة على حاية أقطارها وجهاتها. فحيث نفد عددهم فالطرف الذي انتهى عنده هو الثغر، ويحيط بالدولة من سائر جهاتها كالنطاق، وقد تكون النهاية هي نطاق الدولة الأولى، وقد يكون أوسع منه إذا كان عدد العصابة أوفر من الدولة قبلها. وهذا كله عندما تكون الدولة في شعار البداوة وخشونة البأس. فإذا استفحل العز والغلب وتوفرت النعم والأرزاق بدرور الجبايات، وزخر بحر الترف والحضارة، ونشأت الأجيال على اعتبار ذلك، لطفت أخلاق الحامية ورقت حواشيهم، وعاد من ذلك إلى نفوسهم هيئات الجبن والكسل، بما يعانونه من خنث الحضارة المؤدي إلى الانسلاخ من شعار البأس والرجولية، بمفارقة البداوة وخشونتها، وبأخذهم العز بالتطاول إلى الرياسة والتنازع

<sup>(231)</sup> أي لا يغني ما يبذله في تحقيق ما يريده.

<sup>(232)</sup> الفصل غير موجود بالمحطوط الذي اعتمدناه، ونقلناه عن طبعة دار الكتاب اللبناني مع التعليق التالي: نقلنا هذا الفصل عن طبعة (لجنة البيان العربي)

وقد على الدكتور على عبدالواحد وأفي على هذا الفصل بقوله: «هذا الفصل هو أحد الفصول التي تزيد بها طبعة باريس عن الطبعات المتداولة في العالم العربي. وقد وضع في طبعة باريس في هذا الموضع، أي بعد الفصل السابع والاربعين من هذا الباب، نقلنا هذا الفصل حرصا على أن لا نترك من المقدمة فصلا لم يذكر برمته فيحرم قراؤنا من فائدته.

عليها، فيفضي إلى قتل بعضهم ببعض، ويكبحهم السلطان عن ذلك بما يؤدي إلى قتل أكابرهم، وإهلاك رؤسائهم، فتفقد الأمراء والكبراء، ويكثر التابع والمرؤوس، فتفلّ ذلك من حد الدولة، ويكسر من شوكتها، ويقع الخلل الأول في الدولة، وهو الذي من جهة الجند والحامية كما تقدم، ويساوق ذلك السرف في النفقات بما يعتريهم من أبهة العز وتجاوز الحدود بالبذخ، بالمناغاة في المطاعم والملابس وتشييد القصور واستجادة السلاح وارتباط الخيول، فيقصر دخل الدولة حينئذ عن خرجها، ويطرق الخلل الثاني في الدولة وهو الذي من جهة المال والجباية، ويحصل العجز والانتقاص بوجود الخللن.

وربما تنافس رؤساؤهم فتنازعوا وعجزوا عن مغالبة المجاورين والمنازعين ومدافعتهم. وربما اعتز أهل الثغور والأطراف بما يحسون من ضعف الدولة وراءهم، فيصيرون إلى الاستقلال والاستبداد بما في أيديهم من العالات، ويعجز صاحب الدولة عن حملهم على الجادة، فيضيق نطاق الدولة عما كانت انتهت إليه في أولها، وترجع العناية في تدبيرها بنطاق دونه، إلى أن يحدث في النطاق الثاني ما حدث في الأولُّ بعينه من العجز والكسل في العصابة وقلة الأموال والجباية، فيذهب القائم بالدولة إلى تغيير القوانين التي كانت عليها سياسة الدولة من قبل الجند والمال والولايات، ليجري حالها على استقامة بتكافؤ الدخل والخرج والحامية والعالات وتوزيع الجباية على الأرزاق، ومقايسة ذلك بأول الدولة في سائر الأحوال. والمفاسد مع ذلك متوقعة من كل جهة فيحدث في هذا الطور من بعد ما حدث في الأول من قبل، ويعتبر صاحب الدولة ما اعتبره الأول ويقايس بالوزان (٤٦٥) الأول أحوالها الثانية، يروم دفع مفاسد الخلل الذي يتجدد في كل طور و يأخذ من كل ظرف حتى يضيق نطاقها الآخر الى نطاق دونه كذلك ويقع فيه ما وقع في الأول، فكل واحد من هؤلاء المغيرين للقوانين قبلهم كأنهم منشئون دولة أخرى، ومجددون ملكا، حتى تنقرض الدولة، وتتطاول الأمم حولها الى التغلب عليها وانشاء دولة أخرى لهم، فيقع من ذلك ما قدر الله وقوعه.

واعتبر ذلك في الدولة الإسلامية كيف اتسع نطاقها بالفتوحات والتغلب على الأم، ثم تزايد الحامية وتكاثر عددهم بما تخولوه من النعم والأرزاق، إلى ان انقرض

<sup>(233)</sup> قايس بين الأمرين : قدّر. وازنه : عادله وقابله (قاموس).

امر بني أمية وغلب بنو العباس. ثم تزايد الترف، ونشأت الحضارة، وطرق الخلل. فضاق النطاق من الأندلس والمغرب بحدوث الدولة الأموية المروانية والعلوية،واقتطعوا ذينك الثغرين عن نطاقها. إلى أن وقع الخلاف بين بني الرشيد، وظهر دعاة العلوية من كل جانب، وتمهدت لهم دول. ثم قتل المتوكل واستبد الأمراء على الخلفاء وحجروهم. واستقل الولاة بالعالات في الأطراف، وانقطع الخراج منها، وتزايد الترف. وجاء المعتضد فغير قوانين الدولة الى قانون آخر من السياسة أقطع فيه ولاة الاطراف ما غلبوا عليه، مثل بني سامان وراء النهر، وبني طاهر العراق وخراسان، وبني الصفَّار السند وفارس، وبني طولون مصر، وبني الأغلب إفريقية، إلى ان افترق أمر العرب وغلب العجم، واستبد بنو بويه والديلم بدولة الاسلام وحجروا الخلافة، وبقي بنو سامان في استبدادهم وراء النهر، وتطاول الفاطميون من المغرب إلى مصر والشام فلكوه. ثم قامت الدولة السلجوقية من الترك فاستولوا على ممالك الإسلام وأبقوا الخلفاء في حجرهم، إلى أن تلاشت دولهم. واستبد الخلفاء منذ عهد الناصر في نطاق أضيق من هالة القمر، وهو عراق العرب إلى أصبهان وفارس والبحرين، وأقامت الدولة كذلك بعض الشيء إلى أن انقرض أمر الخلفاء على يد هولاكو بن طولي بن دوشي خان ملك التتر والمغل،حين غلبوا السلجوقية وملكوا ماكان بأيديهم من ممالك الإسلام. وهكذا يتضايق نطاق كل دولة على نسبة نطاقها الأول، ولا يزال طورا بعد طور إلى أن تنقرض الدولة. واعتبر ذلك في كل دولة عظمت أو صغرت، فهكذا سنة الله في الدول إلى أن يأتي ما قدر الله من الفناء على خلقه، و«كل شيء هالك إلا

## فصل في حدوث الدولة وتجددها كيف يقع

اعلم أن نشأة الدول وبدايتها إذا أخذت الدولة المستقرة في الهرم والانتقاص يكون على نوعين:

إما بأن يستبد ولاة الأعمال في الدولة بالقاصية عندما يتقلص ظلها عنهم، فتكون لكل واحد منهم دولة يستجدها لقومهو(ملك)يستقر في نصابه، يرثه عنه أبناؤه أو

<sup>(234)</sup> من آية 88 من سورة القصص.

مواليه، ويستفحل لهم الملك بالتدريج، وربما يزدحمون على ذلك الملك ويتقارعون عليه، ويتنازعون في الاستئثار به، ويغلب منهم من يكون له فضل قوة على صاحبه، وينتزع ما في يده كما وقع في دولة بني العباس حين أخذت دولتهم في الهرم، وتقلص ظلها عن القاصية، واستبد بنو سامان بما وراء النهر، وبنو حمدان بالموصل والشام، وبنو طولون بمصر. وكما وقع بالدولة الأموية بالأندلس وافترق ملكها في الطوائف الذين كانوا ولاتها في الأعال، وانقسمت دولا وملوكا أوروثوها من بعدهم من قرابتهم أو مواليهم، وهذا النوع لا يكون بينهم وبين الدولة المستقرة حرب لأنهم مستقرون في رئاستهم ، ولا يطمعون في الاستيلاء على الدولة المستقرة بحرب وانما الدولة أدركها الهرم وتقلص ظلها عن القاصية، وعجزت عن الوصول اليها.

والنوع الثاني بأن يخرج على الدولة خارج ممن يجاورها من الأمم والقبائل: إما بدعوة يحمل الناس عليهاكما أشرنا إليه، أو يكون صاحب شوكة وعصبية كبيرا في قومه قد استفحل أمره فيسمو بهم إلى الملك، وقد حدثوا به أنفسهم بما حصل لهم من الاعتزاز على الدولة المستقرة، وما نزل بها من الهرم فيتعين له ولقومه الاستيلاء عليها، ويمارسونها بالمطالبة الى أن يظفروا بها و (يرثون) أمرها كما يتبين بعد ما وقع للسلجوقية مع سبكتكين ولبني مرين بالمغرب مع الموحدين. والله غالب على أمره.

### فصــل في أن الدولة المستجدة إنما تستولي على الدولة المستقرة بالمطاولة لا بالمناجزة

قد ذكرنا أن الدول الحادثة المتجددة نوعان:

نوع من ولاية الأطراف اذا تقلص ظل الدولة عنهم وانحسر تيارها، وهؤلاء لا يقع منهم مطالبة للدولة في الأكثركما قدمناه؛ لأن قصاراهم القنوع (235) بما في أيديهم وهو نهاية قوتهم.

والنوع الثاني نوع الدعاة والخوارج على الدولة، وهؤلاء لابد لهم من المطالبة؛لأن

<sup>(235)</sup> كذا، والاصح هنا : القنع أو القناعة. وورد في لسان العرب: «قال ابن السكيت: من العرب من يجيز القنوع بمعنى القناعة».

قوتهم وافية بها، فإن ذلك إنما يكون في نصاب يكون له من العصبية والاعتزاز ما هو كفاء (236) ذلك وواف به، فيقع بينهم وبين الدولة المستقرة حروب سجال تتكرر وتتصل الى ان يقع لهم الاستيلاء والظفر بالمطلوب، ولا يحصل لهم في الغالب ظفر بالمناجزة، والسبب في ذلك أن الظفر في الحروب إنما يقع (عالما) كما قدمناه بأمور نفسانية وهمية، وإن كان العدد والسلاح وصدق القتال كفيلا به لكنه قاصر مع تلك الأمور الوهمية كما مر، ولذلك كان الخداع من أنفع ما يستعمل في الحرب وأكثر ما يقع الظفر به. وفي الحديث: «الحرب خدعة».

والدولة المستقرة قد صيرت العوائد المألوفة طاعتها ضرورية واجبة، كما تقدم في غير موضع ، فتكثر بذلك العوائق لصاحب الدولة المستجدة ويكسر من همم أتباعه وأهل شوكته. و إن كان الأقربون من بطانته على بصيرة في طاعته ومؤازرته إلا أن الآخرين أكثر، وقد داخلهم الفشل بتلك العقائد في التسليم للدولة المستقرة فيحصل بعض الفتور منهم، ولا يكاد صاحب الدولة المستجدة يقاوم صاحب الدولة المستقرة، فيرجع الى الصبر والمطاولة حتى يتضح هرم الدولة المستقرة، فتضمحل عقائد التسليم لها من قواه، وتنبعث منهم الهمم لصدق المطالبة معه، فيقع الظفر والاستيلاء.

وأيضا فالدولة المستقرة كثيرة الرزق (237) بما استحكم لهم من الملك و (تسوغوه) من النعم واللذات، واختصوا به دون غيرهم (واجتمع لهم من) أموال الجباية فيكثر عندهم ارتباط الخيول واستجادة الأسلحة وتعظم فيهم الأبهة الملكية، ويفيض العطاء بينهم من ملوكهم اختيارا واضطراراً فيرهبون بذلك كله عدوهم. وأهل الدولة المستجدة بمعزل عن ذلك، لما هم فيه من البداوة وأحوال الفقر والخصاصة (238) فيسبق إلى قلوبهم أوهام الرعب بما يبلغهم من أحوال الدولة المستقرة وكثرة استعدادها و يحجمون عن قتالهم من أجل ذلك، فيصير أمرهم إلى المطاولة، حتى تأخذ المستقرة مأخذها من الهرم ويستحكم الخلل فيها في العصبية والجباية، فينتهز حينئذ صاحب الدولة المستجدة في الاستيلاء عليها بعد حين منذ المطالبة. سنة الله في عباده.

<sup>(236)</sup> كذا والاصح : كف أو كفيء أو كفوء، وقد ورد في لسان العرب: «وتقول: لا كفاء له بالكسر وهو في الاصل مصدر، أي لا نظير له».

<sup>(237)</sup> كذا وفي نسخة : «كثيرة الترف».

<sup>(238)</sup> الخصاصة بمعنى الفقر. وفي إحدى النسخ هنا زيادة العبارة التالية: «التي يفقد معها الاستعداد من ذلك».

وأيضا فأهل الدولة المستجدة كلهم مباينون (لاهل الدولة) المستقرة بأنسابهم وعوائدهم وفي سائر مناحيهم، ثم (منافرون) لهم ومنابذون بما وقع من هذه المطالبة وبطمعهم في الاستيلاء عليها، فتتمكن المباعدة بين أهل الدولتين سرا وجهراء ولا يصل إلى أهل الدولة المستجدة خبر عن أهل الدولة المستقرة يصيبون (به منهم) غرة (239) باطنا وظاهرا؛ لانقطاع (المواصلة) والمداخلة بين الدولتين، فيقيمون على المطالبة وهم (معها) في إحجام و (نكول) (240) عن المناجزة، حتى (إذا تأذن) الله بزوال الدولة المستقرة ونفاذ عمرها، ووفور الخلل في جميع جهاتها، ويتضح لأهل الدولة المستجدة مع الأيام ما كان يخفى (عبه) من هرمها وتلاشيها، وقد عظمت قوتهم بما اقتطعوه من أعالها ونقصوه من أطرافها، فتنبعث همهم يدا واحدة للمناجزة، ويذهب ما كان يفت في عزائمهم من التوهمات، وتنهي المطاولة إلى حدها، ويقع الاستيلاء آخراً بالمناجزة.

واعتبر ذلك في دولة بني العباس حين ظهورها، حين قام الشيعة بخراسان بعد انعقاد الدعوة واجتماعهم على المطالبة عشر سنين أو تزيد، وحينتذ تم لهم الظفر واستولوا على الدولة الأموية.

وكذا العلوية بطبرستان عند ظهور دعوتهم في الديلم، كيف كانت مطاولتهم حتى استولوا على تلك الناحية، ثم لما انقضى أمر العلوية وسها الديلم إلى ملك فارس والعراقين فحكثوا سنين كثيرة يطاولون، حتى اقتطعوا أصبهان (وفارس)، ثم استولوا على الخليفة ببغداد.

وكذا العبيديون،أقام داعيتهم بالمغرب أبو عبد الله الشيعي ببني كتامة من قبائل البربر عشر سنين ويزيد يطاول بني الأغلب بإفريقية حتى، ظفر بهم واستولوا (<sup>(24)</sup> على المغرب كله (ثم) سموا إلى ملك مصر، فمكثوا ثلاثين (<sup>(242)</sup> سنة أو نحوها في طلبها يجهزون إليها

<sup>(239)</sup> غرة بكسر الغين.

<sup>(240)</sup> نكل : نكص ، جبن (قاموس).

<sup>(241)</sup> أي استولى العبيديون.

<sup>(242)</sup> كذًا بالاصول، ويتضح من مجرى الحوادث التاريخية المثبتة في تاريخ ابن خلدون نفسه وفي الكامل لابن الأثير أن هذه المدة هي ستون سنة. ويظهر أن كلمة ثلاثين خطأ في النسخ.

العساكر والأساطيل في كل وقت و يجيء المدد لمدافعتهم برا و بحرا من بغداد والشام، وملكوا الإسكندرية والفيوم والصعيد وتخطت دعوتهم من هنالك إلى الحجاز، وأقيمت بالحرمين. ثم نازل قائدهم جوهر الكتاب بعساكره مدينة مصر، واستولى عليها واقتلع دولة بني طغج من أصولها، واختط القاهرة، فجاء الخليفة (معد) المعز لدين الله فنزلها لستين سنة أو نحوها منذ استيلائهم على الاسكندرية.

وكذا السلجوقية ملوك الترك، لما استولوا على بني سامان، وأجازوا من وراء النهر مكثوا نحوا من ثلاثين سنة يطاولون (اس) سبكتكين بحراسان حتى استولوا على دولته، ثم زحفوا إلى بغداد، فاستولوا عليها وعلى الخليفة بها بعد أيام من الدهر.

وكذا الشتر من بعدهم،خرجوا من المفازة عام سبع عشرة وستماثة فلم يتم لهم الاستيلاء إلا بعد أربعين سنة.

وكذا أهل المغرب، خرج به المرابطون من لمتونة على ملوكه من مغراوة فطاولوهم سنين، (حتى) استولوا (عليهم). ثم خرج الموحدون بدعوتهم على لمتونة، فمكثوا نحوا من ثلاثين سنة يحاربونهم، حتى استولوا على كرسيهم بمراكش.

وكذا بنو مرين من زناتة ، خرجوا على الموحدين فمكثوا يطاولونهم نحوا من ثلاثين سنة ، واستولوا على فاس واقتطعوها وأعلها من ملكهم. ثم أقاموا في محاربتهم ثلاثين أخرى حتى استولوا على كرسيهم بمراكش حسما نذكر ذلك كله في تواريخ هذه الدول. فهكذا حال الدول المستجدة مع المستقرة في المطالبة والمطاولة ، سنة الله في عباده ، ولن تجد لسنة الله تبديلاً.

ولا (تعترضن) ذلك بما وقع في الفتوحات الاسلامية ، وكيف كان الاستيلاء على فارس والروم لثلاث أو أربع من وفاة النبي صلى الله عليه وسلم. واعلم أن ذلك إنما كان معجزة من معجزات نبينا صلى الله عليه وسلم بسرها استماتة المسلمين في جهاد عدوهم استبصارا بالإيمان، وما أوقع الله في قلوب عدوهم (كفاة) من الرعب والتخاذل، فكان ذلك كله خارقا للعادة المقررة في مطاولة الدولة المستجدة للمستقرة. وإذا كان ذلك خارقا فهو من معجزات نبينا صلوات الله عليه، المتعارف ظهورها في الملة الاسلامية، والمعجزات لا يقاس عليها الأمور العادية، ولا يعترض بها.

### فـصـــل في وفور العمران آخر الدولة وما يقع فيها من كثرة الموتان والمجاعات

اعلم أنه قد تقرر لك فيا سلف أن الدولة في أول أمرها لابد لها من الرفق في ملكتها والاعتدال في إيالتها، إما من الدين إن كانت الدعوة دينية، أو من المكارمة و (المحاسنة) التي تقتضيها البداوة الطبيعية للدول. واذا كانت الملكة (243) رفيقة محسنة انبسطت آمال الرعايا، وانتشطوا للعمران وأسبابه فتوفر و (كثر) التناسل. و إذا كان ذلك كله بالتدريج فإنما يظهر أثره بعد جيل أو جيلين في الأقل، وفي انقضاء الجيلين تشرف الدولة على نهاية عمرها الطبيعي ، فيكون حينئذ العمران في غاية الوفور والنماء. ولا تقولن إنه قد مر لك أن أواخر (الدول) يكون فيها الإجحاف بالرعايا وسوء الملكة ، فذلك صحيح، ولا يعارض ما قلناه الأن الإجحاف و إن حدث حينئذ، وقلت الجبايات فإنما يظهر أثره في تناقص العمران بعد حين، من أجل التدريج في الأمور الطبيعية ، ثم إن المجاعات والموتان تكثر عند ذلك في أواخر الدول، والسبب فيه:

اما المجاعات: فلقبض الناس أيديهم عن الفلح في الأكثر، بسبب ما يقع في آخر (الدول) من العدوان في الاموال والجبايات، (والبياعات والمكوس)، أو الفتن الواقعة في انتقاض الرعايا، وكثرة الخوارج لهرم الدولة، فيقل احتكار الزرع عالبا. وليس صلاح الزرع وثمرته بمستمر الوجود، ولا على وتيرة واحدة، فطبيعة العالم في كثرة الأمطار وقلتها مختلفة، والمطريقوى ويضعف ويقل ويكثر، والزرع والثمار والضرع على نسبته، إلا أن الناس واثقون في أقواتهم بالاحتكار، فإذا فقد الاحتكار عظم توقع الناس للمجاعات فغلا الزرع، وعجز عنه أولو الخصاصة فهلكوا، أو كان بعض (244) السنوات والاحتكار مفقود، فشمل الناس الجوع.

وأما كثرة الموتان: فلها أسباب من كثرة المجاعات كما ذكرناه، أو كثرة الفتن الاختلال (الدول) فيكثر الهجر والقتل أو وقوع الوباء، وسببه في الغالب فساد الهواء بكثرة العمران لكثرة ما يخالطه من العفن والرطوبات الفاسدة. وإذا فسد الهواء وهو

<sup>(243)</sup> الملكة بفتح الميم واللام، بمعنى الملك.

<sup>(244) (</sup>كان) هنا تامة معنى حصل، و(بعض) فاعل (كان) التامة.

غذاء الروح الحيواني وملابسه دائما فيسري الفساد إلى مزاجه، فإن كان الفساد قويا وقع المرض في الرئة. وهذه هي الطواعين وأمراضها مخصوصة بالرئة. و إن كان الفساد دون القوي والكثير فيكثر العفن ويتضاعف، فتكثر الحميات في الأمزجة وتمرض الابدان وتهلك . وسبب كثرة العفن والرطوبات الفاسدة في هذا كله كثرة العمران ووفوره آخر الدولة، لما كان في أوائلها من حسن الملكة ورفقها (وعظم الحماية) وقلة المغرم، وهو ظاهر. ولهذا تبين في موضعه من الحكمة أن تخلل الخلاء والقفر بين العمران ضروري؛ ليكون تموج الهواء يذهب بما يحصل في الهواء من الفساد والعفن بمخالطة الحيوانات ويأتي بالهواء الصحيح، ولهذا أيضا فإن الموتان يكون في المدن الموفورة العمران أكثر من غيرها بكثير، كمصر بالمشرق وفاس بالمغرب. والله يقدر ما يشاء.

## فصل في أن العمران البشري لابد له من سياسة ينتظم بها أمره

اعلم أنه قد تقدم لنا في غير موضع أن الاجتماع للبشر ضروري، وهو معنى العمران الذي نتكلم فيه.وأنه لابد لهم في الاجتماع من وازع حاكم يرجعون إليه، وحكمه فيهم: تارة يكون مستنداً إلى شرع منزل من عند الله يوجب انقيادهم إليه إيمانهم بالثواب والعقاب عليه الذي جاء به مبلغه، وتارة إلى سياسة عقلية يوجب انقيادهم إليها ما يتوقعونه من ثواب ذلك الحاكم بعد معرفته بمصالحهم، فالأولى يحصل نفعها في الدنيا والآخرة لعلم الشارع بالمصالح في العاقبة، ولمراعاته نجاة العباد في الآخرة. والثانية إنما يحصل نفعها في الدنيا فقط.

وما تسمعه من السياسة المدنية فليس من هذا الباب، وانما معناه عند الحكماء ما يجب أن يكون عليه كل واحد من أهل ذلك المجتمع في نفسه وخلقه حتى يستغنوا عن الحكام رأسا. ويسمون المجتمع الذي يحصل فيه ما يسمى من ذلك بـ«المدينة الفاضلة» والقوانين المراعاة في ذلك بـ«السياسة المدنية». وليس مرادهم السياسة التي يحمل عليها أهل الاجتماع (بالاحكام) لمصالح العامة، فإن هذه غير تلك. وهذه المدينة الفاضلة عندهم نادرة أو بعيدة الوقوع، و إنما يتكلمون عليها على جهة الفرض والتقدير.

ثم إن السياسة العقلية التي قدمناها تكون على وجهين:

أحدهما يراعى فيها المصالح على العموم ومصالح السلطان في استقامة ملكه على الخصوص، وهذه كانت سياسة الفرس وهي على جهة الحكمة، وقد أغنانا الله تعالى عنها في الملة،ولعهد الخلافة لأن الأحكام الشرعية مغنية عنها في المصالح العامة والخاصة والآداب،وأحكام الملك مندرجة فيها.

الوجه الثاني أن يراعى فيها مصلحة السلطان وكيف يستقيم له الملك مع القهر والاستطالة، وتكون المصالح العامة في هذه تبعاً، وهذه السياسة (هي التي)لسائر الملوك في العالم من مسلم وكافر، إلا أن ملوك المسلمين يجرون منها على ما تقتضيه الشريعة الإسلامية بحسب جهدهم. فقوانينها إذا مجتمعة من أحكام شرعية وآداب خلقية وقوانين في الاجتاع طبيعية وأشياء من مراعاة الشوكة والعصبية ضرورية. والاقتداء فيها بالشرع أولاً ثم الحكماء في آدابهم والملوك في سيرهم.

ومن أحسن ما كتب في ذلك و(أوعبه) كتاب طاهر بن الحسين(قائد المأمون) لابنه عبدالله بن طاهر لما ولاه المأمون الرقة ومصر وما بينهما، فكتب إليه أبوه طاهر كتابه المشهور عهد إليه فيه، ووصاه بجميع ما يحتاج إليه في دولته وسلطانه من الآداب الدينية والحلقية والسياسة الشرعية والملوكية، وحثه على مكارم الأخلاق ومحاسن الشيم عا لا يستغني عنه ملك ولا سوقة. ونص الكتاب منقولاً من كتاب الطبري:

«بسم الله الرحمن الرحيم

أما بعد فعليك بتقوى الله وحده لا شريك له وخشيته ومراقبته عز وجل ومزايلة (245) سخطه، واحفظ رعيتك في الليل والنهار. والزم ما ألبسك الله من العافية بالذكر لمعادك، وما أنت صائر إليه وموقوف عليه ومسؤول عنه، والعمل في ذلك كله بما يعصمك الله عز وجل وينجيك يوم القيامة من عقابه وأليم عذابه. فإن الله سبحانه قد أحسن إليك، وأوجب الرأفة عليك بمن استرعاك أمرهم من عباده، وألزمك العدل فيهم والقيام بحقه وحدوده عليهم، والذب عنهم، والدفع عن حريمهم ومنصبهم، والحقن (246) لدمائهم والأمن لسربهم و إدخال الراحة عليهم، ومؤاخذك بما فرض عليك، وموقفك عليه وسائلك عنه، ومثيبك عليه بما قدمت وأخرت، ففرّغ فرض عليك، وموقفك عليه وسائلك عنه، ومثيبك عليه بما قدمت وأخرت، ففرّغ

<sup>(245)</sup> بمعنى الابتعاد.

<sup>(246)</sup> حقن الدم : ضد هدره.

لذلك فهمك وعقلك وبصرك، ولا يشغلك عنه شاغل، و إنه رأس أمرك وملاك (247) شأنك، وأول ما (يوفقك) الله (عرّ وجل به لرشدك) عليه. وليكن أول ما تلزم به نفسك وتنسب إليه فعلك المواظبة على ما فرض الله عز وجل عليك من الصلوات الخمس والجاعة عليها بالناس قِبَلك، وتوقعها على سننها من إسباغ الوضوء لها، وافتتاح ذكر الله عز وجل فيها، ورتل في قراءتك، وتمكن في ركوعك وسجودك، وتشهدك. ولتصرف فيه رأيك ونيتك، واحضض عليه جاعة ممن معك وتحت يدك، وادأب عليها فإنها كها قال الله عز وجل «تنهى عن الفحشاء والمنكر» (248).

ثم أتبع ذلك بالأخذ بسنن رسول الله صلى الله عليه وسلم، والمثابرة على خلائقه، واقتفاء أثر السلف الصالح من بعده. و إذا ورد عليك أمر فاستعن عليه باستخارة الله عز وجل وتقواه، وبلزوم ما أنزل الله عز وجل في كتابه من أمره ونهيه وحلاله وحرامه وائتهام ما جاءت به الآثار عن رسول الله صلى الله عليه وسلم. ثم قم فيه (بما يحق) لله عز وجل، ولا تميلن عن العدل فها أحببت أو كرهت لقريب من الناس أو لبعيد.

وآثر الفقه وأهله والدين وحملته، وكتاب الله عز وجل والعاملين به (249 فإن أفضل ما يتزين به المرء الفقه في الدين والطلب له والحث عليه والمعرفة بما يتقرب به إلى الله عز وجل؛ فإنه الدليل على الخيركله والقائد إليه والآمر به والناهي عن المعاصي والموبقات كلها. ومع توفيق الله عز وجل يزداد المرء معرفة و إجلالا له، ودركا (250 للدرجات العلى في المعاد، مع ما في ظهوره للناس من التوقير لأمرك والهيبة لسلطانك والأنسة بك والثقة بعدلك.

وعليك بالاقتصاد في الأمور كلها، فليس شيء أبين نفعا ولا (أحضر) (<sup>(25)</sup> أمنا ولا أجمع فضلاً منه. والقصد داعية إلى الرشد، والرشد دليل على التوفيق، والتوفيق قائد الى السعادة وقوام الدين والسنن الهادية بالاقتصاد، فآثره في دنياك كلها.

<sup>(247)</sup> ملاك الامر: قوامه، يقال «القلب ملاك الجسد».

<sup>(248)</sup> من آية (45) من سورة العنكبوت.

<sup>(249)</sup> كذا ومقتضى سياق العبارة «وآثر الفقه وأهله، والدين والعاملين به، وكتاب الله عز وجل وحملته».

<sup>(250)</sup> اسم من أدركت الشيء.

<sup>(251)</sup> وفي نسخة (د.ك.ل.): أخصّ.

ولا تقضر في طلب الآخرة والأجر والأعال الصالحة والسنن المعروفة، ومعالم الرشد والإعانة والاستكثار من البر، والسعي له إذا كان يطلب به وجه الله تعالى ومرضاته ومرافقة أولياء الله في دار كرامته. (أما تعلم) أن القصد في شأن الدنيا يورث العز، و(عصن) (252 من الذنوب وأنك لن تحوط نفسك و (مرتبتك)، ولا (تستصلح) أمورك بأفضل منه. فأته واهتد به تتم أمورك وتزد مقدرتك وتصلح عامتك وخاصتك. وأحسن ظنك بالله عز وجل تستقم لك رعيتك، والتمس الوسيلة إليه في الأمور كلها تستدم به النعمة عليك.

ولا تتّهمن أحدا من الناس فيما توليه من عملك قبل أن تكشف أمره ، فإن إيقاع التهم بالبرآء، والظنون السيئة بهم آثم إثم، فاجعل من شأنك حسن الظن بأصحابك، واطرد عنك سوء الظن بهم، وارفضه فيهم يُعنك ذلك على استطاعتهم ورياضتهم.

ولا تتخذن عدو الله الشيطان في أمرك معمدا، فإنه إنما يكتني بالقليل من وهنك ويدخل عليك من الغم بسوء الظن بهم ما ينقص لذاذة عيشك. واعلم أنك تجد بحسن الظن قوة وراحة، وتكتني به ما أحببت كفايته من أمورك، وتدعو به الناس إلى محبتك والاستقامة في الأمور كلها، ولا يمنعك حسن الظن بأصحابك، والرأفة برعيتك، أن تستعمل المسألة والبحث عن أمورك، والمباشرة لأمور الأولياء (والحياطة للرعية فيا يقيمها ويصلحها. بل لتكن المباشرة لأمور الأولياء والحياطة للرعية في النظر في حوائجهم)، وحمل مؤوناتهم (آثر) عندك مما سوى ذلك، فإنه أقوم للدين وأحيا للسنة وأخلص نيتك في جميع هذا، وتفرد بتقويم نفسك تفرد من يعلم أنه مسؤول عاصنع ومجزي بما أحسن، و(مأحود) بما أساء. فإن الله عز وجل جعل الدين حرزا وعزا،

وأسلك بمن تسوسه وترعاه نهج الدين وطريقه الأهدى، وأقم حدود الله تعالى في أصحاب الجرائم على قدر منازلهم، وما استحقوه. ولا تعطل ذلك ولا تتهاون به، ولا تؤخر عقوبة أهل العقوبة، فإن في تفريطك في ذلك ما يفسد عليك حسن ظنك. و(اعزم) على أمرك في ذلك بالسنن المعروفة، وجانب البدع والشبهات يسلم لك دينك ورتقم) لك مروءتك.

ورَفَع من اتبعه وعززه.

<sup>(252)</sup> يحصّن : أي يحفظ. وفي نسخة (د.ك.ك.) يمحص: يقلل.

وإذا عاهدت عهداً فأوف به، وإذا وعدت الخير فأنجزه. واقبل الحسنة، وادفع بها. واغمض عن عيب كل ذي عيب من رعيتك، واشدد لسانك عن قول الكذب والزور، وأبغض أهل النميمة؛ فإن أول فساد أمورك في عاجلها وآجلها، تقريب الكذوب، والجراءة على الكذب، لأن الكذب رأس المآثم، والزور والنميمة خاتمتها؛ لان النميمة لا يسلم صاحبها، وقائلها لا يسلم له صاحب ولا يستقيم (لطيعها) أمر. ورأحت) أهل الصلاح والصدق، وأعز الأشراف بالحق، وواصل وأعن الضعفاء وصل الرحم، وابتغ بذلك وجه الله تعالى وإعزاز أمره، والتمس فيه ثوابه والدار الآخرة، واجتنب سوء الأهواء والجور، واصرف عنها رأيك، وأظهر براءتك من ذلك لرعيتك، وأنعم بالعدل سياستهم، وقم بالحق فيهم وبالمعرفة التي تنتهي بك الى سبيل الهدى، واملك نفسك عند الغضب، وآثر الوقار والحلم، وإياك والحدة والطيش والغرور فيا أنت بسبيله.

وإياك أن تقول أنا مسلط أفعل ما أشاء ، فإن ذلك سريع (فيك) إلى نقص الرأي وقلة اليقين (بالله وحده لا شريك له) عز وجل. وأخلص لله وحده النية فيه واليقين به ، واعلم أن الملك لله سبحانه وتعالى يؤتيه من يشاء وينزعه ممن يشاء ، ولن تجد تغير النعمة وحلول النقمة إلى أحد أسرع منه إلى جهلة النعمة من أصحاب السلطان ، والمبسوط لهم في الدولة إذا كفروا نعم الله (عز وجل) وإحسانه ، واستطاعوا بما (آتاهم) الله عز وجل من فضله.

ودع عنك شره نفسك، ولتكن ذخائرك وكنوزك التي تدخر وتكنز البر والتقوى (والعدل). واستصلاح الرعية، وعارة بلادهم والتفقد لأمورهم والحفظ لدمائهم، والإغاثة لملهوفهم.

واعلم أن الأموال إذا اكتنزت وادخرت في الخزائن لا تنمو، واذا كانت في صلاح الرعية و إعطاء حقوقهم وكف الأذية عنهم، نمت وزكت وصلحت العامة (وتزينت) بها الولاية، وطاب بها الزمان واعتُقِد فيها العز والمنفعة. فليكن كنز خزائنك تفريق الأموال في عارة الإسلام وأهله، و(فرق) منه على أولياء أمير المؤمنين قِبلك حقوقهم، وأوف (رعبتك) من ذلك حصصهم، وتعهد ما يصلح أمورهم ومعاشهم، فإنك إذا فعلت ذلك قرت النعمة (عليك)، واستوجبت المزيد من الله (عز وجل)، وكنت بذلك على جباية (حراجك وجمع) أموال رعيتك و(عملك) أقدر، وكان الجميع لما شملهم من

عدلك وإحسانك أسلس لطاعتك، و(أطيب) (253) نفسا بكل ما أردت. وأجهد نفسك فيا حددت لك في هذا الباب، وليعظم حقك فيه فإنما يبقى من المال ما أنفق في سبيل الله حقه (255)، واعرف للشاكرين (شكرهم) (255)، وأثبهم عليه، وإياك أن تنسيك الدنيا وغرورها هول الآخرة فتهاون بما يحق عليك، فإن التهاون يورث التفريط، والتفريط يورث البوار. وليكن عملك لله عز وجل وفيه، وارج الثواب منه، فإن الله سبحانه قد أسبغ عليك (نعمته في الدنيا. وأظهر لربك فضله، وقض الحق فيا حمّل من النعم، والبس من الكرامة)، واعتصم بالشكر وعليه فاعتمد، يزدك الله خيرا وإحسانا؛ فإن الله عز وجل يثيب بقدر شكر الشاكرين و(سرة) المحسنين (256)

ولا تحقرن ذنبا، ولا تمالئن حاسداً، ولا ترحمن فاجراً، ولا تصلن كفورا، ولا تداهنن عدوا، ولا تصدقن نماما، ولا تأمنن غدارا، ولا توالين فاسقا، ولا تتبعن غاويا، ولا تحمدن مرائيا، ولا تحقرن إنسانا، ولا تردن سائلا فقيرا، ولا تحسنن باطلا، ولا تلاحظن مضحكا، ولا تخلفن وعدا، ولا (ترهبن) (257) فخرا، ولا تظهرن غضبا، ولا تباينن رجاء، (ولا تأتين بذحا)، ولا تمشين مرحا، ولا تزكين سفيها، ولا تفرطن في طلب الآخرة، ولا ترفعن للنام عينا، ولا تغمضن عن ظالم رهبة منه أو محاباة، ولا تطلبن ثواب الآخرة في الدنيا.

وأكثر مشاورة الفقهاء، واستعمل نفسك بالحلم، وخذ عن أهل التجارب وذوي العقل والرأي والحكمة. ولا تدخلن في مشورتك أهل الرفه والبخل، ولا تسمعن لهم قولا، فإن ضررهم أكثر من نفعهم.

وليس شيء أسرع فسادا لما استقبلت فيه أمر رعيتك من الشح. واعلم أنك إذا كنت حريصا كنت كثير الأخذ قليل العطية، و إذا كنت كذلك لم يستقم (لك) أمرك إلا قليلا؛ فإن رعيتك إنما (تعتقد) (258) على محبتك بالكف عن أموالهم وترك الجور عليهم، ووال من صافاك من أوليائك بالإفضال عليهم وحسن العطية لهم، واجتنب الشح،

<sup>(253)</sup> وفي نسخة (د.ك.ل.): وطب نفسا، وهو أنسب لأنه معطوف عليه وأجهد نفسك.

<sup>(254)</sup> وفي نسخة (د.ك.ل.): وفي سبيل حقه.

<sup>(255)</sup> وفي نسخة (د.ك.ل.): حقهم.

<sup>(256)</sup> وفي نسخة (د.ك.ل.): وإحسان المحسنين.

<sup>(257)</sup> وفي نسخة (د.ك.ل.): ولا تزهون فخرا.

<sup>(258)</sup> وفي نسخة : تعقد.

واعلم أنه أول ما عصى به الإنسان ربه، وأن العاصي بمنزلة (حزي)، وهو قول الله عز وجل: «ومن يوق شح نفسه فأولئك هم المفلحون» (حدة)، واجعل للمسلمين كلهم (من) فيئك حظا ونصيبا، وأيقن أن الجود (من) أفضل أعمال العباد فراعده) لنفسك خلقا، (وسهل طريق الجور بالحق) وارض به عملا ومذهبا. وتفقد الجند في دواوينهم ومكاتبهم، وأدر عليهم أرزاقهم، ووسع عليهم في معايشهم، ليذهب الله عز وجل بذلك فاقتهم، فيقوى لك أمرهم، وتزيد (به) قلوبهم في طاعتك وأمرك خلوصا وانشراحا، وحسب ذي السلطان من السعادة أن يكون على جنده ورعبته ذا رحمة في عدله وحيطته (ومنه وعنايته، وشفقته وبره وتوسعته. فزايل مكروه أحد البابين باستشعار (فضيلة) الباب الآخر، ولزوم العمل به تلق إن شاء الله تعالى به نجاحا وصلاحا وفلاحا.

واعلم أن القضاء من الله تعالى بالمكان الذي ليس فوقه شيء من الأمور، لأنه ميزان الله الذي تُعدّل عليه أحوال الناس في الأرض، وبإقامة (الفصل) والعدل في القضاء والعمل تصلح أحوال الرعية وتؤمن السبل، وينتصف المظلوم، وتأخذ الناس حقوقهم، وتحسن المعيشة، ويؤدى حق الطاعة، ويرزق الله العافية والسلامة، و(يقوم) الدين، وتجري السنن والشرايع على مجاريها، (به تنتجز الحق والعدل في القضاء) واشتد في أمر الله عز وجل. وتورع عن النطف (261) موامض لإقامة الحدود، وأقلل العجلة، وابعد عن الضجر والقلق، واقنع بالقسم (وليسكن ريحك وليقر جدك). وانتفع العجلة، وانتبه في (صمتك) واسدد (262) في منطقك، وأنصف الحصم، وقف عند الشبهة، وأبلغ في الحجة، ولا تأخذك في أحد من رعيتك محاباة ولا مجاملة ولا لومة الرعية وسلط الحق على نفسك ولا تسرعن إلى سفك دم، فإن الدماء من الله عز وجل الرعية وسلط الحق على نفسك ولا تسرعن إلى سفك دم، فإن الدماء من الله عز وجل الرعية وسلط الحق على نفسك ولا تسرعن إلى سفك دم، فإن الدماء من الله عز وجل الرعية وسلط الحق على نفسك ولا تسرعن إلى سفك دم، فإن الدماء من الله عز وجل

وانظر هذا الخراج الذي استقامت عليه الرعية، وجعله الله للإسلام عزا ورفعة، ولاهله توسعة ومنعة، ولعدوه (وعدوهم) كبتا وغيظا، ولاهل الكفر من (معاهدتهم) ذلا

<sup>(259)</sup> آخر آية 16 من سورة التغابن.

<sup>(260)</sup> وفي نسخة: وعطيته.

<sup>(261)</sup> النطف: التلطخ بالعيب.

<sup>(262)</sup> أسدد: لازم السداد.

وصغارا، فوزعه بين أصحابه بالحق والعدل والتسوية والعموم (فيه) ، ولا (ترفعن) منه (263) شيئا عن شريف لشرفه ولا عن غني لغناه، ولا عن كاتب لك، ولا عن أحد من خاصتك ولا حاشيتك، ولا تأخذن منه فوق الاحتمال. ولا تكلف أمرا فيه شطط. واحمل الناس كلهم على مُرّ الحق، فإن ذلك أجمع لألفتهم وألزم لرضاء العامة.

واعلم أنك جعلت بولايتك خازنا وحافظا وراعيا، و إنما سمي أهل عملك رعيتك لأنك راعيهم، وقيمهم، فخذ منهم ما أعطوك من عفوهم ونفذه في قوام أمرهم وصلاحهم وتقويم أودهم. واستعمل عليهم (ذوي) الرأي والتدبير والتجربة والخبرة بالعلم و(العمل) (264) بالسياسة والعفاف، ووسع عليهم في الرزق، فإن ذلك من الحقوق اللازمة لك فيا تقلدت وأسند إليك، (و) لا يشغلك عنه شاغل ولا (يصرفن) كعنه صارف، فإنك متى آثرته وقمت فيه بالواجب استدعيت به زيادة النعمة من ربك، وحسن الأحدوثة في عملك، و(اجتررت) به المحبة من رعيتك، وأعنت على الصلاح، فدرت الخيرات ببلدك، وفشت العارة بناحيتك، وظهر الخصب في كورك، وكثر خراجك، وتوفرت ببلدك، وقويت بذلك على ارتياض جندك، و إرضاء العامة بإفاضة العطاء فيهم من نفسك، وكنت محمود السياسة مرضي العدل في ذلك عند عدوك، وكنت في أمورك أمرك. إن شاء الله تعالى.

واجعل في كل كورة من عملك أمينا يخبرك (أخبار) عالك، ويكتب إليك بسيرهم وأعالهم، حتى كأنك مع كل عامل في عمله معاينا لأموره كلها، و(إن) أردت أن تأمرهم بأمر فانظر في عواقب ما أردت من ذلك، فإن رأيت السلامة فيه والعافية، ورجوت فيه حسن الدفاع والصنع فأمضه، و إلا فتوقف عنه. وراجع أهل البصر والعلم به، ثم خذ فيه عدته، فإنه ربما نظر الرجل في رأمن من) أمره وقد أتاه على ما يهوى فأغواه ذلك وأعجبه، فإن لم ينظر في عواقبه أهلكه، ونقض عليه أمره، فاستعمل فأغواه ذلك وأحجبه، فإن لم ينظر في عواقبه أهلكه، ونقض عليه أمره، فاستخارة ربك الحزم في كل ما أردت وباشره بعد عون الله عز وجل بالقوة. واكثر من استخارة ربك في جميع أمورك.

وافرغ من عمل يومك ولا تؤخره لغدك، وأكثر مباشرته بنفسك، فإن لغد أمورا

<sup>(263)</sup> وفي نسخة (د.ك.ل.): ولا تدفعن شيئا منه.

<sup>(264)</sup> وفي نسخة (د.ك.ل.): والعدل.

وحوادث تلهيك عن عمل يومك الذي أخرت، واعلم أن اليوم إذا مضى ذهب بما فيه، فإذا أخرت عمله اجتمع عليك عمل يومين (فيثقلك) ذلك حتى تمرض منه. وإذا أمضيت لكل يوم عمله أرحت بدنك ونفسك و(أحكمت أمور) سلطانك.

وانظر أحرار الناس وذوي (السن) (265) منهم، (فمن تستيقن) صفاء طويتهم، وشهدت مودتهم لك، ومظاهرتهم بالنصح و (المخالطة) (266) على أمرك فاستخلصهم وأحسن إليهم، وتعاهد أهل البيوتات ممن قد دخلت عليهم الحاجة، واحتمل مؤونتهم وأصلح حالهم حتى لا يجدوا لحلتهم (مسا) (267)، وأفرد نفسك بالنظر في أمور الفقراء والمساكين ومن لا يقدر على رفع مظلمته إليك، والمحتقر الذي لا علم له بطلب حقه، فسل عنه أحنى مسألة، ووكل بأمثاله أهل الصلاح في رعيتك، ومرهم برفع حوائجهم و (حالاتهم) (268) إليك لتنظر (فيها بما يصلح الله به أمرهم، وتعاهد ذوي البأساء و (يتاماهم) وأراملهم، والجعل لهم أرزاقا من بيت المال اقتداء بأمير المؤمنين أعزه الله تعالى في العطف عليهم والصلة لهم، ليصلح الله بذلك عيشهم، ويرزقك به بركة وزيادة. وأجر للأضواء من والصلة لهم، ليصلح الله بذلك عيشهم، والحافظين لأكثره في الجراية على غيرهم. وانصب لمرضى المسلمين دورا تأويهم، وقواما يرفقون بهم، وأطباء يعالجون أسقامهم، وأسعفهم بشهواتهم، ما لم يؤد ذلك الى سرف في بيت المال.

واعلم أن الناس إذا أعطوا حقوقهم وأفضل أمانيهم لم يرضهم ذلك ولم تطب أنفسهم دون رفع حواجُهم إلى ولاتهم، طمعا في نيل الزيادة وفضل الرفق (مهم)، وربما (يبرم) (<sup>(269)</sup> المتصفح، لامور الناس لكثرة ما يرد عليه ويشغل (ذهنه) وفكره (مما) يناله به من مؤونة ومشقة ، وليس من يرغب في العدل ويعرف محاسن أموره في العاجل وفضل ثواب الآجل كالذي يستقبل ما يقربه من الله تعالى، ويلتمس به رحمته.

وأكثر الإذن للناس عليك وأرهم وجهك، وسكن لهم حواسك، واخفض لهم جناحك، وأظهر لهم بشرك، ولن لهم في المسألة والنطق، واعطف عليهم بجودك

<sup>(265)</sup> وفي نسخة (د.ك.ل.): ذوي الفضل.

<sup>(266)</sup> وفي نسخة (د.ك.ل.): والمحافظة.

<sup>(267)</sup> وفي نسخة منافرا: مفاخرا.

<sup>(268)</sup> وفي نسخة : وخلالهم.

<sup>(269)</sup> وفي نسخة : تبرّم.

وفضلك. و إذا أعطيت فأعط بسماحة وطيب نفسٍ والتماس للصنيعة والأجر من غير تكدير ولا امتنان، فإن العطية على ذلك تجارة مربحة إن شاء الله تعالى.

واعتبر بما ترى من أمور الدنيا ومن مضى قبلك من أهل السلطان والرياسة في القرون الخالية والأمم البائدة.

ثم اعتصم في أحوالك كلها بأمر الله سبحانه وتعالى، والوقوف عند محبته والعمل بشريعته وسنته، وبإقامة دينه وكتابه، واجتنب ما فارق ذلك وخالفه ودعا إلى سخط الله عز وجل.

واعرف ما يجمع عالك من الأموال، وما ينفقون منها، ولا تجمع حراما، ولا تنفق إسرافا.

وأكثر مجالسة العلماء ومشاورتهم ومخالطتهم، وليكن هواك إتباع السنن و إقامتها، وليكار مكارم (الامور) (270) ومعاليها، وليكن أكرم دخلائك وخاصتك عليك من إذا رأى عيبا (فيك فلا) تمنعه هيبتك من إنهاء ذلك إليك في (سر)، وإعلامك بما فيه من النقص، فإن أولئك أنصح أوليائك ومظاهريك لك.

وانظر عالك الذين بحضرتك وكتابك، فوقّت لكل رجل منهم في كل يوم وقتا يدخل (عليك) فيه بكتبه ومؤامرته وما عنده من حوائج عمالك وأمور (كورك)(271)، ثم فرغ لما يورد عليك من ذلك سمعك وبصرك وفهمك وعقلك، وكرر النظر فيه والتدبر له، فاكان موافقا للحق والحزم فأمضه، واستخر الله عز وجل فيه، وماكان مخالفا لذلك فاصرفه إلى (التثبت فيه) والمسألة عنه. ولا تمنن على رعيتك ولا (على)غيرهم بمعروف توتيه إليهم. ولا تقبل من أحد إلا الوفاء والاستقامة والعون في أمور المسلمين، ولا تضعن المعروف إلا على ذلك. وتفهم كتابي إليك و (أكثر) (272) النظر فيه والعمل به، واستعن بالله على جميع أمورك واستخره، فإن الله عز وجل مع الصلاح وأهله، وليكن أعظم سيرتك وأفضل رغبتك ماكان لله عز وجل رضا، ولدينه نظاما، ولأهله وليكن أعظم سيرتك وأفضل رغبتك ماكان لله عز وجل رضا، ولدينه نظاما، ولأهله عزا وتمكينا، وللملة والذمة (272) عدلا وصلاحا، وأنا أسأل الله عز وجل أن يحسن عونك وتوفيقك ورشدك وكلاءتك، والسلام».

<sup>(270)</sup> وفي نسخة : الأخلاق.

<sup>(271)</sup> وفي نسخة : الدولة.

<sup>(272)</sup> أهل الذمة : هم النصارى واليهود الذين دخلوا في ذمة الاسلام.

<sup>(273)</sup> وفي نسخة : وأمعن.

وحدث الإخباريون أن هذا الكتاب لما ظهروشاع أمره أعجب به الناس، واتصل بالمأمون، فلما قريء عليه، قال: ما أبقى أبو الطيب، يعني طاهراً، شيئا من آمور الدنيا والدين، والتدبير والرأي والسياسة، وصلاح الملك والرعية، وحفظ السلطان وطاعة الخلفاء وتقويم الخلافة، إلا وقد أحكمه وأوصى به. ثم أمر المأمون فكتب به إلى جميع العمال في النواحي ليقتدوا به، ويعملوا بما فيه، هذا أحسن ما وقفت عليه في هذه السياسة. والله يلهم من يشاء من عباده.

# فصل في أمر الفاطمي وما يذهب إليه الناس في شأنه وكشف الغطاء عن ذلك

اعلم أن المشهور بين الكافة من أهل الإسلام على ممر الأعصار، أنه لابد في آخر الزمان من ظهور رجل من أهل البيت يؤيد الدين. ويظهر العدل، ويتبعه المسلمون، ويستولي على المالك الإسلامية، ويسمى بالمهدي. ويكون خروج الدجال وما بعده من أشراط (274) الساعة الثابتة في الصحيح، على أثره. وأن عيسى ينزل من بعده فيقتل الدجال، أو ينزل معه فيساعده على قتله، ويأتم بالمهدي في صلاته. ويحتجون في هذا (الباب) بأحاديث خرجها الاثمة وتكلم فيها المنكرون لذلك، وربما عارضوها ببعض الأخبار. وللمتصوفة المتأخرين في أمر هذا الفاطمي طريقة أخرى، ونوع من الاستدلال، وربما يعتمدون في ذلك على الكشف الذي هو أصل طرائقهم.

ونحن الآن نذكر هنا الاحاديث الواردة في هذا (الباب)، وما للمنكرين فيها من المطاعن، وما لهم في إنكارهم من المستند. ثم نتبعه بذكر كلام المتصوفة وآرائهم، ليتبين لك الصحيح من ذلك إن شاء الله فنقول:

إن جماعة من الأئمة خرجوا أحاديث المهدي، منهم الترمذي وأبو داود والبزار وابن ماجة والحاكم والطبراني وأبو يعلى الموصلي، وأسندوها إلى جماعة من الصحابة مثل على وابن عباس وابن عمر وطلحة وابن مسعود وأبي هريرة وأنس وأبي سعيد الخدري وأم حبيبة وأم سلمة وثوبان وقرة ابن إياس، وعلى الهلالي، وعبدالله بن الحارث بن

<sup>(274)</sup> بمعنى العلامات.

جزء، بأسانيد ربما تعرض لها المنكرون كما نذكره (الان) بأن المعروف عند أهل الحديث أن الجرح مقدم على التعديل، فإذا وجدنا طعنا في بعض رجال (الاسناد) بعفلة أو (سوء) حفظ (وقلة ضبط) أو ضعف أو سوء رأي، تطرق ذلك الى صحة الحديث وأوهن منها. ولا تقولن: مثل ذلك ربما يتطرق الى رجال الصحيحين، فإن الإجماع (من المحدثين على صحة ما فيها كما ذكره البخاري ومسلم، والاجماع أيضا) قد اتصل في الأمة على تلقيها بالقبول، والعمل بما فيهها. وفي الإجماع أعظم حاية وأحسن دفع. وليس غير الصحيحين بمثابتها في ذلك، فقد نجد مجالا للكلام في أسانيدها بما نقل عن أئمة الحديث في ذلك.

ولقد توغل أبو بكر بن أبي خيثمة، على ما نقل السهيلي عنه، في جمعه للأحاديث الواردة في المهدي فقال: ومن أغربها إسنادا ما ذكره أبو بكر الإسكاف، في فوائد الأخبار، مسندا إلى مالك بن أنس عن محمد بن المنكدر عن جابر، قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «من كذب بالمهدي فقد كفر، ومن كذب بالدجال فقد كذب» (275). وقال في طلوع الشمس من مغربها مثل ذلك فها أحسب. وحسبك هذا غلوا. والله أعلم بصحة طريقه إلى مالك بن أنس، على أن أبا بكر الإسكاف عندهم متهم وضّاع.

وأما الترمذي فخرج هو وأبو داود بسندهما إلى ابن عبّاس من طريق عاصم بن أبي النجود.أحد القراء السبعة. (عن) زرّ بن حبيش عن عبدالله بن مسعود عن النبي صلى الله عليه وسلم: «لو لم يبق من الدنيا إلا يوم، لطول الله ذلك اليوم حتى يبعث الله فيه رجلا مني أو من أهل بيتي يواطيء اسمه اسمي واسم ابيه اسم ابي». هذا لفظ أبي داود وسكت عليه، وقال في رسالته المشهورة: «إن ما سكت عليه في كتابه فهو صالح». ولفظ الترمذي «لا تذهب الدنيا حتى يملك العرب رجل من أهل بيتي يواطيء اسمه اسمي». وفي لفظ آخر: «حتى يلي رجل من أهل بيتي» (وقال في كليهما) حديث حسن صحيح. ورواه أيضا من طريق (عاصم) موقوفا على أبي هريرة. وقال الحاكم: رواه الثوري وشعبة وزائد، وغيرهم من أئمة المسلمين عن عاصم. قال: وطرق عاصم عن زرّ عن عبدالله كلها صحيحة، على ما أصلته من الاحتجاج بأخبار عاصم، إذ هو إمام من أئمة المسلمين، انتهى.

<sup>(275)</sup> في بعض النسخ : فقدكفر.

إلا أن عاصما قال فيه أحمد بن حنبل: كان رجلا صالحا، قارئا للقرآن، خيرا، ثقة، والأعمش أحفظ منه، وكان شعبة يختار الأعمش عليه في تثبيت الحديث. وقال العجلي: كان يختلف عليه في زر وأبي وائل، يشير بذلك إلى ضعف روايته عنها. وقال محمد بن سعد: كان ثقة إلا أنه كثير الخطأ في حديثه. وقال يعقوب بن سفيان: في حديثه اضطراب. وقال عبدالرحمن بن أبي حاتم: قلت لأبي: إن أبا زرعة يقول: عاصم ثقة، فقال: ليس محله هذا، وقد تكلم فيه ابن علية فقال: كل من اسمه عاصم سيء الحفظ. وقال أبو حاتم: محله عندي محل الصدق صالح الحديث، ولم يكن بذلك الحافظ. واحتلف فيه قول النسائي. وقال ابن حراش: في حديثه نكرة. وقال أبو جعفر العقيلي: لم يكن فيه إلا سوء الحفظ. وقال الدارقطني: في حفظه شيء. وقال يحيى القطان: ما وجدت رجلا اسمه عاصم إلا وجدته رديء الحفظ، وقال أيضا: سمعت شعبة يقول: حدثنا عاصم بن أبي النجود وفي (النفس) ما فيها وقال الذهبي: ثبت في القراءة، وهو في الحديث دون الثبت، صدوق فهم، وهو حسن الحديث.

وان احتج أحد بأن الشيخين أخرجا له فرإنما) أخرجا له مقرونا بغيره لا أصلا ، والله أعلم.

وخرج أبو داود في الباب عن علي رضي الله عنه، من رواية فطر بن خليفة عن القاسم ابن أبي مرة عن أبي الطفيل عن على عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «لو لم يبق من الدهر إلا يوم لبعث الله رجلا من أهل بيتي يملؤها عدلاً، كما ملئت جوراً».

وفطر بن خليفة و إن وثقه أحمد و يحيى بن القطان وابن معين والنسائي وغيرهم إلا أن العجلي قال: حسن الحديث وفيه تشيع قليل. وقال ابن معين مرة: ثقة شيعي. وقال أحمد بن عبدالله بن يونس: كنا نمر على فطر وهو مطروح لا نكتب عنه. وقال مرة: كنت أمر به وأدعه مثل الكلب. وقال الدارقطني: لا يحتج به، وقال أبو بكر بن عياش: ما تركت الرواية عنه إلا لسوء مذهبه. وقال الجرجاني: زائغ غير ثقة. انتهى.

وخرج أبو داود أيضا بسنده إلى على رضي الله عنه عن هارون بن المغيرة عن عمر ابن أبي قيس، عن شعيب بن خالد، عن أبي إسحق الشبيعي قال: قال علي ونظر إلى ابنه الحسين: «إن ابني هذا سيد كما سماه رسول الله صلى الله عليه وسلم، سيخرج من صلبه رجل يسمى باسم نبيكم يشبهه في الخلق ولا يشبهه في الخلق، يملأ

الأرض عدلا». وقال هارون: حدثنا عمر بن أبي قيس عن مطرف بن طريف عن أبي الحسن عن هلال بن عمر، سمعت عليا يقول: قال النبي صلى الله عليه وسلم: «يخرج رجل من وراء النهر يقال له الحارث، على مقدمت رجل يقال له منصور يوطئ أو يمكن لآل محمد كما مكنت قريش لرسول الله صلى الله عليه وسلم، وجب على كل مؤمن نصره أو قال إجابته» سكت (عليه) أبو داود. وقال في موضع آخر في هارون: هو من ولد الشيعة. وقال السلماني: فيه نظر. وقال ابو داود في عمر بن أبي قيس: لا بأس به، في حديثه خطأ. وقال الذهبي: (صدوق) له أوهام. وأما أبو إسحق السبيعي و إن خرج عنه في الصحيحين فقد ثبت أنه اختلط آخر عمره، وروايته عن علي منقطعة. وكذلك رواية أبي داود عن هارون بن المغيرة. وأما السند الثاني فأبو الحسن فيه وهلال ابن عمر مجهولان، ولم يعرف أبو الحسن إلا من رواية مطرف بن طريف عنه، انتهى. وخرج أبو داود أيضا عن أم سلمة وكذا ابن ماجة والحاكم في المستدرك، من طريق علي بن نفيل، عن سعيد بن المسيب، عن أم سلمة قالت: سمعت رسول الله طريق علي بن نفيل، عن سعيد بن المسيب، عن أم سلمة قالت: سمعت رسول الله

طريق علي بن نفيل، عن سعيد بن المسيب، عن أم سلمة قالت: سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: «المهدي من عترتي من ولد فاطمة» لفظ أبي داود وسكت عليه. ولفظ ابن ماجة: «المهدي من ولد فاطمة». ولفظ الحاكم: سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يذكر المهدي فقال: «نعم هو حق وهو من بني فاطمة».

ولم يتكلم عليه بصحيح ولا غيره،وقد ضعّفه أبو جعفر العقيلي وقال: لا يتابع علي ابن نفيل عليه، ولا يعرف إلا به.

وخرج أبو داود أيضا عن أم سلمة من رواية صالح بن الخليل عن صاحب له عن أم سلمة (عن النبي صلى الله عليه وسلم) قال: «يكون اختلاف عند موت خليفة، فيخرج رجل من أهل المدينة هاربا الى مكة، فيأتيه ناس من أهل مكة فيخرجونه وهو كاره فيبايعونه بين الركن والمقام (ويبعث) إليه بعث من الشام فيخسف بهم بالبيداء بين مكة والمدينة، فإذا رأى الناس ذلك أتاه أبدال (276) الشام، وعصائب أهل العراق فيبايعونه، ثم ينشأ رجل من قريش أخواله كلب. فيبعث إليهم بعثا فيظهرون عليهم، وذلك بعث كلب. والخيبة لمن لم يشهد غنيمة كلب، فيقسم المال، ويعمل في الناس بسنة نيهم صلى الله عليه وسلم، ويُلقِي الاسلام بُعرائه على الأرض (277)، فيلبث سبع

<sup>(276)</sup> الابدال: الاولياء والعباد، سموا بذلك لانهم كلما مات منهم واحد أبدل آخر به. (277) بمعنى: يستقر الاسلام على الارض ويتمكن.

سنين»، (ثم يتوف ويصلي عليه المسلمون. قال أبو داود: قال بعضهم عن هشام) تسع سنين (وقال بعضهم سبع سنين). ثم رواه أبو داود من (رواية) أبي خليل عن عبدالله بن الحارث عن أم سلمة فتبيّن بذلك المبهم في الإسناد الأول، ورجاله رجال الصحيحين لا مطعن فيهم ولا مغمز.

وقد يقال: إنه من رواية قتادة، عن أبي الخليل، وقتادة مدلس وقد عنعنه، والمدلس لا يقبل من حديثه إلا ما (صرح)فيه بالسماع مع أن الحديث ليس فيه تصريح بذكر المهدي، نعم ذكره أبو داود في أبوابه.

وخرج أبو داود أيضا وتابعه الحاكم عن أبي سعيد الخدري من طريق عمران القطان عن قتادة عن أبي نضرة عن أبي سعيد الخدري قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «المهدي مني، أجلى الجبهة أقنى (278) الأنف، يملأ الأرض قسطا وعدلاكما ملئت جورا وظلما يملك سبع سنين». هذا لفظ أبي داود وسكت عليه، ولفظ الحاكم: «المهدي منا، أهل البيت، أشم (279) الأنف أقنى أجلى يملأ الأرض قسطا وعدلاكما ملئت جورا وظلما، يعيش هكذا، وبسط يساره و إصبعين من يمينه السبابة والإبهام وعقد ثلاثة - «قال الحاكم: هذا حديث صحيح على شرط مسلم ولم يخرجاه اه.

وعمران القطان مختلف في الاحتجاج به، إنما أخرج له البخاري استشهادا لا أصلا. وكان يحيى القطان لا يحدث عنه. وقال يحيى بن معين: ليس بالقوي. وقال مرة: ليس بشيء. وقال أحمد بن حنبل: أرجو أن يكون صالح الحديث. وقال يزيد بن زريع كان حروريا (280) وكان يرى السيف على أهل القبلة. وقال النسائي: ضعيف. وقال أبو عبيد الآجري: سألت أبا داود عنه فقال من أصحاب الحسن، وما سمعت إلا خيرا. وسمعته مرة أخرى ذكره فقال: ضعيف أفتى في أيام ابراهيم بن عبدالله بن حسن بفتوى شديدة فيها سفك الدماء.

وخرّج الترمذي وابن ماجة والحاكم عن أبي سعيد الخدري من طريق زيد العميّ عن أبي صدّيق الناجي عن أبي سعيد الخدري قال: حشينا أن يكون (بعد نبينا) بعض

<sup>(278)</sup> احلى الجبهة : واسعها. اقنى الانف: مرتفع اعلاه ومحدودب وسطه .

<sup>(279)</sup> الشمم: ارتفاع الانف.

<sup>(280)</sup> الحرورية : فرقة من الخوارج ينسبون إلى (حروراء) قرية قرب الكوفة.

شيء حدث فسألنا نبي الله صلى الله عليه وسلم فقال: «إن في أمتي المهدي يخرج يعيش خمسا أو سبعا أو تسعا» زيد الشاك قال قلنا: وما ذاك؟ قال. سنين: قال: فيجيء إليه الرجل فيقول: يا مهدي أعطني قال: فيحثي له في ثوبه ما استطاع أن يحمله». لفظ الترمذي. قال: هذا حديث حسن. وقد روي من غير وجه عن أبي سعيد عن النبي صلى الله عليه وسلم. ولفظ ابن ماجة والحاكم: «يكون في أمتي المهدي إن قصر فسبع و إلا فتسع، فتنعم أمتي فيه نعمة لم ينعموا بمثلها قط، تؤتي الأرض أكلها ولا يدخر منه شيء. والمال يومئذ كدوس فيقوم الرجل فيقول: يا مهدي أعطني، فيقول خذ» انتهى.

وزيد العمي و إن قال فيه الدارقطني وأحمد بن حنبل ويحيى بن معين: إنه صالح، وزاد أحمد: إنه فوق يزيد الرقاشي وفضل بن عيسى، إلا أنه قال فيه أبو حاتم: ضعيف، يكتب حديثه ولا يحتج به. وقال يحيى بن معين في رواية أخرى: لا شيء. وقال مرة: يكتب حديثه وهو ضعيف، وقال الجرجاني: متاسك. وقال أبو (زرعة): ليس بقوي واهي الحديث ضعيف. وقال أبو داود ليس بذاك، وقد حدّث عنه شعبة. وقال النسائي: ضعيف، وقال ابن عدي: عامة ما يرويه ومن يروي عنهم ضعفاء، على أن شعبة قد روى عنه ولعل شعبة لم يرو عن أضعف منه.

وقد يقال إن حديث الترمذي وقع تفسيرا لما رواه مسلم في صحيحه من حديث جابر قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «يكون في آخر أمتي خليفة يحثي المال حثيا لا يعدّه عدا». ومن حديث أبي سعيد قال: «من خلفائكم خليفة يحثو المال حثوا». ومن طريق أخرى عنها قال: «يكون في آخر الزمان خليفة يقسم المال ولا يعده» انتهى. وأحاديث مسلم لم يقع فيها ذكر المهدي ولا دليل يقوم على أنه المراد (بها). ورواه الحاكم أيضا من طريق عوف الأعرابي عن أبي الصديق الناجي عن أبي سعيد الخدري قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «لا تقوم الساعة حتى تملأ الارض ظلما وجورا وعدوانا، ثم يخرج من أهل بيتي رجل يملأها قسطا وعدلاكما ملئت ظلما وعدوانا».

وقال فيه الحاكم: هذا حديث صحيح على شرط الشيخين ولم يخرجاه. ورواه الحاكم أيضا من طريق سليان بن عبيد عن أبي الصديق الناجي عن أبي سعيد الحدري عن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: «يخرج في آخر أمتي المهدي، يسقيه

الله الغيث وتخرج الأرض نباتها، ويعطي المال صحاحا، وتكثر الماشية، وتعظم الأمة، يعيش سبعا أو ثماني » يعني حججا. وقال فيه: حديث صحيح الإسناد، ولم يخرجاه مع أن سليان بن عبيد لم يخرج له أحد من الستة، لكن ذكره ابن حبان في الثقات، ولم يرد أن أحدا تكلم فيه. ثم رواه الحاكم أيضا من طريق أسد بن موسى عن حاد بن سلمة عن مطر الوراق وأبي هارون العبدي عن أبي الصديق الناجي عن أبي سعيد أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: «تملأ الأرض جوراً وظلماً، فيخرج رجل من عترتي، فيملك سبعا أو تسعا، فيملأ الأرض عدلا وقسطا، كما ملئت جوراً وظلماً».

وقال الحاكم فيه: هذا حديث صحيح على شرط مسلم. وأنما جعله على شرط مسلم لأنه أخرج عن حاد بن سلمة وعن شيخه مطر الوراق. وأما شيخه الآخر وهو أبو هارون العبدي فلم يخرج له. وهو ضعيف جدا متهم بالكذب ولا حاجة إلى بسط أقوال الأثمة في تضعيفه.

وأما الراوي له عن حاد بن سلمة وهو أسد بن موسى ويلقب أسد السنة، و إن قال البخاري: مشهور الحديث، واستشهد به في صحيحه، واحتج به أبو داود والنسائي إلا أنه قال مرة أخرى: ثقة لو لم يصنف كان خيرا له. وقال فيه محمد بن حزم: منكر الحديث.

ورواه الطبراني في معجمه الأوسط من رواية أبي الواصل عبدالحميد بن واصل عن أبي الصديق الناجي، عن الحسن بن يزيد السعدي أحد بني بهدلة عن أبي سعيد الحدري قال: سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: «يخرج رجل من أمتي، يقول بسنتي، ينزل الله عز وجل له القطر من السماء، وتخرج الأرض بركتها، وتملأ الأرض منه قسطا وعدلاكها ملئت جورا وظلها، يعمل على هذه الأمة سبع سنين وينزل بيت المقدس».

وقال فيه الطبراني: رواه جماعة عن أبي الصديق، ولم يدخل أحد منهم بينه وبين أبي سعيد، انتهى.

وهذا الحسن بن يزيد ذكره ابن أبي حاتم، ولم يعرفه بأكثر مما في هذا الإسناد من روايته عن أبي سعيد، ورواية أبي الصديق عنه وقال الذهبي في الميزان إنه مجهول. لكن ذكره ابن حبان في الثقات، وأما أبو الواصل الذي رواه عن أبي الصديق فلم يخرج له

أحد من الستة. وذكره ابن حبان في الثقات في الطبقة الثانية، وقال فيه يروي عن أنس، وروى عنه شعبة وعتاب بن (بشير)

وخرّج ابن ماجة في كتاب السنن عن عبدالله بن مسعود، من طريق يزيد بن أبي زياد، عن ابراهيم عن علقمة عن عبدالله قال: بينا نحن عند رسول الله صلى الله عليه وسلم، إذ أقبل فتية من بني هاشم فلما رآهم رسول الله صلى الله عليه وسلم (اغرورقت) عيناه وتغير لونه. قال: فقلت ما نزال نرى في وجهك شيئا نكرهه، فقال: «إنا أهل البيت اختار الله لنا الآخرة على الدنيا، وإن أهل بيتي سيلقون بعدي بلاء وتشريدا وتطريدا، حتى يأتي قوم من قبل المشرق معهم رايات سود، فيسألون الخير فلا يعطونه، فيقاتلون وينصرون فيعطون ما سألوا فلا يقبلونه حتى يدفعوها إلى رجل من أهل بيتي فيملأها قسطاكما ملأوها جورا. فمن أدرك ذلك منكم فليأتهم ولو حبوا على النلج» انتهى.

وهذا الحديث يعرف عند المحدثين بحديث الرايات. ويزيد بن أبي زياد راويه قال فيه شعبة: كان رفاعا، يعني يرفع الأحاديث التي لا تعرف مرفوعة. وقال محمد بن الفضيل: كان من كبار أئمة الشيعة. وقال أحمد بن حنبل: لم يكن بالحافظ. وقال مرة: حديثه ليس بذلك. وقال يحيى بن معين: ضعيف. وقال العجلي: جائز الحديث. وكان بآخره يلقن. وقال أبو زرعة: لين يكتب حديثه ولا يحتج به. وقال أبو حاتم: ليس بالقوي. وقال (الجوزجاني): سمعتهم يضعفون حديثه. وقال أبو داود: لا أعلم أحدا ترك حديثه وغيره أحب إلي منه. وقال ابن عدي: هو من شيعة أهل الكوفة، ومع ضعفه يكتب حديثه. وروى له مسلم لكن مقرونا بغيره. وبالجملة فالأكثرون على ضعفه. وقد صرح الأئمة بتضعيف هذا الحديث، الذي رواه عن ابراهيم عن علقمة عن عبدالله، وهو حديث الرايات. وقال أبو قدامة: سمعت أبا أسامة يقول في حديث يزيد عن عبدالله، في الرايات، لو حلف عندي خمسين يمينا قسامة ما صدقته! أهذا مذهب إبراهيم في الرايات، لو حلف عندي خمسين يمينا قسامة ما صدقته! أهذا مذهب الضعفاء. وقال الذهبى: ليس بصحيح.

وخرج ابن ماجة عن على رضي الله عنه من رواية ياسين العجلي، عن ابراهيم بن محمد بن الحنفية عن أبيه عن جده قال، قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «المهدي

منا، أهل البيت، يصلح الله به في ليلة». وياسين العجلي و إن قال فيه ابن معين: ليس به بأس، فقد قال البخاري: فيه نظر. وهذه اللفظة من اصطلاحه قوية في التضعيف جدا. وأورد له ابن عدي في الكامل، والذهبي في الميزان هذا الحديث على وجه الاستنكار له وقال: هو معروف به.

وخرج الطبراني في معجمه الأوسط، عن علي رضي الله عنه أنه قال للنبي صلى الله عليه وسلم: «أمنا المهدي أم من غيرنا يا رسول الله ؟ فقال: بل منا، بنا يختم الله كما بنا فتح، وبنا يستنقذون من الشرك، وبنا يؤلف الله بين قلوبهم بعد عداوة بينة، كما بنا ألف بين قلوبهم بعد عداوة الشرك. قال علي: أمؤمنون أم كافرون ؟ قال: مفتون وكافر». انتهى.

وفيه عبدالله بن لهيعة وهو ضعيف معروف الحال. وفيه عمر بن جابر الحضرمي وهو أضعف منه. قال أحمد بن حنبل: روى عن جابر مناكير، وبلغني أنه كان يكذب. وقال النسائي: ليس بثقة، وقال: كان ابن لهيعة شيخا أحمق ضعيف العقل، وكان يقول: «علي في السحاب»، ويجلس معنا فيبصر سحابة فيقول: «هذا علي قد مر في السحاب» وخرّج الطبراني (أيضا) عن علي رضي الله عنه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: «يكون في آخر الزمان فتنة يحصل الناس فيها كما يحصل الذهب في المعدن. فلا تسبوا أهل الشام ولكن سبوا أشرارهم فإن فيهم الأبدال. يوشك أن يرسل على أهل الشام صيب (١٨٤) من السماء فيفرق جاعتهم، حتى لو قاتلتهم الثعالب غلبتهم. فعند ذلك يخرج خارج من أهل بيتي في ثلاث رايات، المكثر يقول هم خمسة عشر ألفا والمقلل يقول هم اثنا عشر ألفا، وأمارتهم «أمت أمت» (١٤٥٤) يلقون سبع رايات تحت كل راية منها رجل يطلب الملك فيقتلهم الله جميعا ويرد الله إلى المسلمين ألفتهم ونعمتهم وقاصيتهم (ورأيهم)» ا هر.

وفيه عبدالله بن لهيعة وهو ضعيف معروف الحال. ورواه الحاكم في (مستدركه) فقال: صحيح الإسناد، ولم يخرجاه في روايته «ثم يظهر الهاشمي فيرد الله الناس إلى ألفتهم ...» الح ... وليس في طريقه ابن لهيعة وهو إسناد صحيح كما ذكر . وخرج الحاكم في المستدرك عن على رضي الله عنه، من رواية أبي الطفيل عن محمد بن الحنفية قال:

<sup>(281)</sup> الصيب من الصوب، وهو النزول. يقال للمطر وللسحاب.

<sup>(282)</sup> كانت هذه الكلمة «أمت أمت» كلمة السر بين أفراد المسلمين في غزوة بدر.

(كنا عند علي رضي الله عنه فسأله رجل عن المهدي فقال علي: هيهات. ثم عقد بيده سبعا، فقال ذلك يخرج في آخر الزمان، إذا قال الرجل الله الله قتل، و يجمع الله (تعالى) له قوما قزعا كقزع السحاب (٤١٥)، يؤلف الله بين قلوبهم فلا يستوحشون إلى أحد، ولا يفرحون بأحد دخل فيهم، عدتهم على عدة أهل بدر، لم يسبقهم الأولون ولا يدركهم الآخرون، وعلى عدد أصحاب طالوت الذين (جازوا) معه النهر. قال أبو الطفيل قال ابن الحنفية أتريده ؟ قلت: نعم. قال: فإنه يخرج من بين هذين الأخشبين (٤١٥). قلت: لا جرم والله، ولا أدعها حتى أموت، ومات بها. يعني مكة. قال الحاكم: «هذا حديث صحيح على شرط الشيخين»، انتهى.

وانما هو على شرط مسلم فقط، فإن فيه عارا الدَّهني ويونس ابن أبي إسحق ولم يخرج لما البخاري، وفيه عمرو بن محمد العنقزي، ولم يخرج له البخاري احتجاجا بل استشهادا، مع ما ينضم إلى ذلك من تشيع عار الدهني. وهو و إن وثقه أحمد وابن معين وأبو حاتم والنسائي وغيرهم، فقد قال علي بن المديني عن سفيان أن بشر بن مروان قطع عرقوبيه. قلت: في أي شيء ؟ قال: في التشيع. وخرّج ابن ماجة عن أنس بن مالك رضي الله عنه في رواية سعد بن عبدالحميد بن جعفر، عن علي بن زياد اليمامي، عن عكرمة بن عار عن إسحق بن عبدالله عن أنس قال: سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: «نحن ولد عبدالمطلب (سادة) أهل الجنة أنا وحمزة وعلي وجعفر والحسن والحسين والمهدي»، انتهى.

وعكرمة بن عارو إن أخرج له مسلم فإنما أخرج له متابعة. وقد ضعفه بعض ووثقه آخرون. وقال أبو حاتم الرازي: هو مدلس فلا يقبل، إلا أن يصرح بالسماع. وعلي بن زياد قال الذهبي في الميزان: لا يدرى من هو؟ ثم قال: الصواب فيه عبدالله بن زياد. وسعد بن عبدالحميد، وإن وثقه يعقوب بن شيبة وقال فيه يحيى بن معين: ليس به بأس، فقد تكلم فيه الثوري. قالوا: لأنه رآه يفتي في مسائل ويخطئ فيها. وقال ابن حبان: وكان ممن فحش حطؤه فلا يحتج به. وقال أحمد بن حنبل: سعد بن عبدالحميد يدعي أنه سمع عرض كتب مالك والناس ينكرون عليه ذلك، وهو ههنا عبدالحميد يدعي أنه سمع عرض كتب مالك والناس ينكرون عليه ذلك، وهو ههنا

<sup>(283)</sup> قطع السحاب: أي يجمع الله له الناس افواجا.

<sup>(284)</sup> الآخشبان : الجبلان المطيفان بمكة. وهما : أبو قبيس والأحمر، وهو جبل مشرف وجهه على قعيقعان.

ببغداد لم يحج فكيف سمعها ؟ وجعله الذهبي ممن لم يقدح فيه كلام من تكلم فيه. وخرج الحاكم في مستدركه من رواية مجاهد عن ابن عباس موقوفا عليه، قال مجاهد: قال لي (عبد الله) بن عباس: لو لم أسمع أنك مثل أهل البيت ما حدثتك بهذا الحديث. قال: فقال مجاهد: فإنه في ستر لا أذكره لمن تكره. قال: فقال ابن عباس: «منا أهل البيت أربعة: منا السفاح، ومنا المنذر، ومنا المنصور، ومنا المهدي»، قال فقال (له) مجاهد: (ف) بين لي هؤلاء الاربعة، فقال: «أما السفاح فربما قتل أنصاره وعفا عن عدوه، وأما المنذر أراه قال: فإنه يعطي المال الكثير لا يتعاظم في نفسه ويمسك القليل من حقه، وأما المنصور فإنه يعطي النصر على عدوه الشطر مماكان يعطي رسول الله صلى الله عليه وسلم، (يرعب) منه عدوه على مسيرة شهرين، والمنصور أما المهدي الذي يملأ الأرض عدلاكما ملئت جورا، وتأمن البهائم السباع، وتلقي الأرض أفلاذ كبدها، قال: قلت وما أفلاذ كبدها ؟ قال: أمثال الإسطوانة من الذهب والفضة». اه.

وقال الحاكم: هذا حديث صحيح الإسناد ولم يخرجاه، وهو من رواية اسماعيل بن ابراهيم بن مهاجر عن أبيه. واسماعيل ضعيف وأبوه ابراهيم و إن خرج له مسلم فالأكثرون على تضعيفه ا هـ.

وخرج ابن ماجة عن ثوبان قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «يقتتل عند كنزكم ثلاثة كلهم ابن خليفة ثم لا تصير إلى واحد منهم، ثم تطلع الرايات السود من قبل المشرق فيقتلونكم قتلا لم يقتله قوم. ثم ذكر شيئا لا أحفظه قال: «فإذا رأيتموه فبايعوه ولو حبّوا على الثلج؛فإنه خليفة الله المهدي» ورجاله رجال الصحيح.

وقال الإمام القرطبي في التذكرة: إسناده صحيح إلا أن فيه أبا قلابة الجرمي. وذكر الذهبي وغيره: إنه مدلس، وفيه سفيان الثوري وهو مشهور بالتدليس، وكل واحد منها عنعن ولم يصرح بالسماع فلا يقبل. وفيه عبدالرزاق بن همام وكان مشهورا بالتشيع، وعمي في آخر وقته فخلط. قال ابن عدي: حدث بأحاديث في الفضائل لم يوافقه عليها أحد، ونسبوه إلى التشيع، انتهى.

وحرج ابن ماجة عن عبدالله بن الحارث بن جزء الزبيدي من طريق ابن لهيعة عن أبي زرعة عن عمرو بن جابر الحضرمي عن عبد الله بن الحارث بن جزء قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «يخرج ناس من المشرق فيوطئون للمهدي» يعني سلطانه.

قال الطبراني: تفرد به ابن لهيعة. وقد تقدم لنا في حديث علي الذي خرجه الطبراني في معجمه الأوسط: إن ابن لهيعة ضعيف، أن شيخه عمرو بن جابر أضعف منه. وخرج البزار في مسنده والطبراني في معجمه الأوسط، واللفظ للطبراني عن أبي هريرة عن البني صلى الله عليه وسلم قال: «يكون في أمتي المهدي إن قصر فسبع و إلا فثان و إلا فتسع، تنعم أمتي فيها نعمة لم ينعموا بمثلها. ترسل السماء عليهم مدرارا ولا (تذخر) الأرض شيئا من النبات، والمال كدوس، يقوم الرجل يقول: يا مهدي أعطني، فيقول خذ». قال الطبراني والبزار: تفرد به محمد بن مروان العجلي. زاد البزار: ولا يعلم أنه تابعه عليه أحد، وهوو إن وثقه أبو داود وابن حبان أيضا بما ذكره في الثقات، وقال فيه يحيى بن معين: صالح، وقال مرة: ليس به بأس فقد اختلفوا فيه. وقال أبو زرعة: ليس عندي (بذك)، وقال عبدالله بن أحمد بن حنبل: رأيت محمد بن مروان زالعقيلي) حدث بأحاديث وأنا شاهد (لم أكتبها)، تركتها على عمد وكتب بعض أصحابنا والعقيلي أبو القاسم صلى الله عليه وسلم قال: لا تقوم الساعة حتى يخرج عليهم رجل من خليلي أبو القاسم حتى يرجعوا إلى الحق. قال: قلت: وكم يملك؟ قال خمسا واثنتين؟ قال: لا أدري» اهد.

وهذا السند و إن كان فيه بشير بن نهيك، وقال فيه أبو حاتم: لا يحتج به، فقد احتج به الشيخان ووثقه الناس، ولم يلتفتوا إلى قول أبي حاتم: لا يحتج به. إلا أن فيه (مرجّا بن) رجاء اليشكري وهو مختلف فيه. قال أبو زرعة: ثقة، وقال يحيى بن معين: ضعيف، وقال أبو داود: ضعيف، وقال مرة: صالح. وعلق له البخاري في صحيحه (حدما) (285 واحدا. وخرج أبو بكر البزار في مسنده والطبراني في معجمه الكبير والأوسط عن قرة بن إياس قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «لتملأن الأرض جورا وظلما فإذا ملئت جورا وظلما بعث الله رجلا (مني) اسمه اسمي، واسم أبيه اسم أبي، يملأها عدلا وقسطاكما ملئت جورا وظلما فلا تمنع السماء من قطرها شيئاء ولا الأرض شيئا من نباتها، يلبث فيكم سبعا أو ثماني أو تسعا»، يعني سنين اهد.

وفيه داود بن المجبر بن قحدم عن أبيه وهما ضعيفان جدا، (وحرج الطبراني في معجمه الأوسط عن أم حبيبة قالت: سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول:

<sup>(285)</sup> وفي نسخة دار الكتاب اللبناني «حديثا» وهو الأقرب إلى الصحة.

«يخرج ناس من قبل المشرق يريدون رجلا عند البيت حتى اذا كانوا (ببيداء) من الأرض خسف بهم فيلحق بهم من تخلف فيصيبهم ما أصابهم.قلت: يا رسول الله كيف بمن كان أخرج مستكرها؟ قال: يصيبهم ما أصاب الناس، ثم يبعث الله كل امرىء على نيته»، انتهى.

وفيه سلمة بن الأبرش وهو ضعيف، وفيه محمد بن إسحاق وهو مدلس، وقد عنعن ولا يقبل إلا أن يصرح بالسماع).

وخرج الطبراني في معجمه الأوسط عن ابن عمر قال: «كان رسول الله صلى الله عليه وسلم في نفر من المهاجرين والأنصار، وعلي ابن أبي طالب عن يساره، والعباس عن يمينه، إذ تلاحى العباس ورجل من الأنصار، فأغلظ الأنصاري للعباس، فأخذ النبي صلى الله عليه وسلم بيد العباس وبيد علي وقال: «سيخرج من صلب هذا فتى عملاً الأرض جورا وظلها،وسيخرج من صلب هذا فتى عملاً الأرض قسطا وعدلا. فإذا رأيتم ذلك فعليكم بالفتى التميمي فإنه يقبل من قبل المشرق وهو صاحب راية المهدي» اهد.

وفيه عبدالله بن عمر العمري وعبدالله بن لهيعة وهما ضعيفان. اهـ.

وخرج الطبراني في معجمه الأوسط عن طلحة بن(عبيد) الله عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «ستكون فتنة لا (يهدأ) منها جانب إلا (جاش) جانب، حتى ينادي مناد من النسماء: إن أميركم فلان » اه. وفيه المثنى بن الصباح وهو ضعيف جدا ، وليس في الحديث تصريح بذكر المهدي، وانما ذكروه في أبوابه وترجمته استئناسا.

هذه جملة الأحاديث التي خرجها الأئمة في شأن المهدي وخروجه آخر الزمان. وهي كما رأيت لم يخلص منها(على)النقد إلا القليل أو الأقل منه. وربما تمسك المنكرون لشأنه بما رواه محمد بن خالد الجندي عن أبان بن صالح بن أبي عياش عن الحسن البصري عن أنس بن مالك عن النبي صلى الله عليه وسلم انه قال: «لا مهدي إلا عيسى ابن مريم». وقال يحيى بن معين في محمد بن خالد الجندي: إنه ثقة. وقال البيهي: تفرد به محمد بن خالد. وقال الحاكم فيه: إنه رجل مجهول. واختلف عليه في إسناده ؛ فحرة يروى كما تقدم ، ونسب ذلك لمحمد بن ادريس الشافعي ، ومرة يروى عن محمد بن خالد عن أبان عن الحسن عن النبي صلى الله عليه وسلم مرسلا. قال البيهي: فرجع إلى رواية محمد بن خالد وهو مجهول ، عن أبان بن أبي عياش وهو متروك ، عن

الحسن عن النبي صلى الله عليه وسلم وهو منقطع، وبالجملة فالحديث ضعيف مضطرب. وقد قيل (إن معنى) «لا مهدي إلا عيسى»، أي لا يتكلم في المهد إلا عيسى، عاولون بهذا التأويل رد الاحتجاج به أو الجمع بينه وبين الأحاديث، وهو مدفوع بحديث جريج ومثله من الخوارق.

وأما المتصوفة فلم يكن المتقدمون منهم يخوضون في شيء من هذا و إنما كان كلامهم في المجاهدة بالأعمال وما يحصل عنها من نتائج المواجد والأحوال. وكان كلام الإمامية والرافضة من الشيعة في تفضيل على رضي الله عنه والقول بإمامته وادعاء الوصية له بذلك من النبي صلى الله عليه وسلم والتبري من الشيخين كما ذكرناه في مذاهبهم. ثم حدث فيهم من بعد ذلك القول بالإمام المعصوم، وكثرت التآليف في مذاهبهم، وجاء الإسماعلية منهم يدعون ألوهية الإمام بنوع من الحلول، وآخرون متظرون مجيء من يدعون رجعة من مات من الأئمة بنوع التناسخ أو الحقيقة) وآخرون منتظرون مجيء من يقطع بموته منهم، وآخرون منتظرون عود الأمر في أهل البيت مستدلين على ذلك بما قدمناه (من أحاديث المهدي) وغيرها.

ثم حدث أيضا عند المتأخرين من (المتصوفة) الكلام في الكشف وفي ما وراء الحس. وظهر من كثير منهم القول على الإطلاق بالحلول والوحدة، فشاركوا فيها الإمامية والرافضة لقولهم بألوهية الأثمة أو حلول الإله فيهم. وظهر منهم أيضا القول بالقطب والأبدال، وكأنه يحاكي مذهب الرافضة في الإمام والنقباء. وأشربوا أقوال الشيعة وتوغلوا في الديانة بمذاهبهم حتى لقد جعلوا مستند طريقهم في لبس الحرقة، أن عليا رضي الله عنه ألبسها الحسن البصري وأخذ عليه العهد بالتزام الطريقة. واتصل ذلك عنهم بالجنيد من شيوخهم. ولا يعلم هذا عن علي من وجه صحيح. ولم تكن هذه الطريقة خاصة بعلي كرم الله وجهه، بل الصحابة كلهم أسوة في طرق الهدى، وفي تخصيص هذا بعلي دونهم رائحة من التشيع قوية يفهم منها ومن غيرها مما تقدم دخولهم في التشيع، وانخراطهم في سلكه.

وظهر منهم أيضا القول بالقطب، وامتلأت كتب الاسماعيية من الرافضة وكتب المتأخرين من المتصوفة بمثل ذلك في الفاطمي المنتظر. وكأن بعضهم يمليه على بعض ويلقنه بعضهم عن بعض، وكأنه مبني على أصول واهية من الفريقين. وربما يستدل بعضهم بكلام المنجمين في القرانات، وهو من نوع الكلام في الملاحم، ويأتي الكلام

عليها في الباب الذي يلي هذا. وأكثر من تكلم من هؤلاء المتصوفة المتأخرين في شأن الفاطمي ابن العربي الحاتمي في كتاب «خلع الفاطمي ابن العربي الحاتمي في كتاب «خلع النعلين» وعبدالحق بن سبعين، وابن أبي واطيل(من) تلميذه في شرحه لكتاب «خلع النعلين». وأكثر كلماتهم في شأنه ألغاز وأمثال، وربما يصرحون في الأقل أو يصرح مفسرو كلامهم.

وحاصل مذهبهم فيه على ما ذكر ابن أبي واطيل: أن النبوة بها ظهر الحق والهدى بعد الضلال والعمى، وأنها تعقبها الخلافة، ثم يعقب الخلافة الملك. ثم يعود تجبرا وتكبرا وباطلا. قالوا: ولما كان في المعهود من سنة الله رجوع الأمور إلى ما كانت وجب أن يحيا أمر النبوة والحق بالولاية ثم بخلافتها ثم يعقبها الدجل مكان الملك والتسلط ثم يعود الكفر خاله (كما كان قبل النبوة). يشيرون بهذا لما وقع من شأن النبوّة والخلافة بعدها، والملك بعد الخلافة. هذه ثلاث مراتب. وكذلك الولاية التي لهذا الفاطميّ، والدجل بعدها؛ كناية عن حروج الدّجال على أثره، والكفر من بعد ذلك، فهي ثلاث مراتب على نسبة الثَّلاث المراتب الاولى قالوا: ولما كان امر الخلافة لقريش حكما شرعياً بالاجماع الذي لا يوهنه إنكار من لم يزاوِلُ علمَهُ وجب أن تكون الامامة فيمن هو أخص من قريش بالنبي صلى الله عليه وسلم؛ إما ظاهرا كَتبني عبدالمطلب، وإما باطنا ممن كان من حقيقة الآل والآل هم من إذا حضر لم يغب من هو آله. وابن العربي الحاتمي سماه في كتابه «عنقاء مغرب» من تأليفه : حاتم الاولياء و (يكني) عنه بلبنة الفضة اشارة إلى حديث البخاري في باب خاتم النبيين قال صلى الله عليه وسلم: «مثلي فيمن قبلي من الأنبياء كمثل رجل ابتني بيتا وأكمله حتى إذا لم يبق منه إلا موضع لبنة فأنا تلك اللبنة». فيفسرون خاتم النبيين باللبنة التي أكملت البنيان، ومعناه النبي الذي حصلت له النبوة الكاملة. ويمثلون الولاية في تفاوت مراتبها بالنبوة ويجعلون صاحب الكمال فيها خاتم الأولياء، أي حائزا (للمرتبة)التي هي خاتمة الولاية،كما كان خاتم الأنبياء حائزا للمرتبة التي فيها خاتمة النبوة ولما (كني) الشارع عن تلك المرتبة الخاتمة بلبنة البيت في الحديث المذكور، وهي على نسبة واحدة فيها، فهي لبنة واحدة في التمثيل، ففي النبوة لبنة ذهب، وفي الولاية لبنة فضة، للتفاوت بين الرتبتين كما بين الذهب والفضة. فيجعلون لبنة الذهب كناية عن النبي صلى الله عليه وسلم. ولبنة الفضة كناية عن هذا الولي الفاطمي المنتظر، ذاك خاتم الأنبياء وهذا خاتم الأولياء.

وقال ابن العربي فيا نقل ابن أبي واطيل عنه. وهذا الإمام المنتظر وهو من أهل البيت من ولد فاطمة، وظهوره يكون بعد مضي (خ ف ج) من الهجرة. ورسم حروفا ثلاثة يريد عددها بحساب الجمل؛ وهو الخاء المعجمة بواحدة من فوق: ستائة، وألفا اخت القاف بثمانين، والجيم المعجمة بواحدة من أسفل: ثلاثة، وذلك ستائة وثلاث وثمانون سنة وهي في آخر القرن السابع. ولما انصرم هذا العصر ولم يظهر حمل ذلك بعض المقلدين لهم على أن المراد بتلك المدة مولده، وعبر بظهوره عن مولده وأن خروجه يكون (عند) العشر والسبعائة (وأنه) الإمام الناجم من ناحية المغرب.

قال: وإذا كان مولده كما زعم ابن العربي سنة ثلاثة وثمانين وستائة فيكون عمره عند خروجه ستا وعشرين سنة. قال: وزعموا أن خروج الدجال يكون سنة ثلاث وأربعين وسبعائة من اليوم المحمدي، وابتداء اليوم المحمدي عندهم من يوم وفاة النبي صلى الله عليه وسلم إلى تمام ألف سنة». قال ابن أبي واطيل في شرحه كتاب «خلع النعلين»: الولي المنتظر القائم بأمر الله المشار إليه بمحمد المهدي وخاتم الأولياء ليس هو بنبي، و إنما هو ولي ابتعثه روحه وحبيبه، قال صلى الله عليه وسلم: «العالم في قومه كالنبي في أمته»، وقال: «علماء أمتي كأنبياء بني إسرائيل. ولم تزل البشرى تتابع به من أول اليوم المحمدي إلى قبيل الخمسائة نصف اليوم، وتأكدت وتضاعفت بتباشير المشايخ بتقريب وقته وازدلاف زمانه منذ انقضت إلى هلم جرا».

قال: « وذكر الكندي أن هذا الولي هو الذي يصلي بالناس صلاة الظهر و يجدد الإسلام و يظهر العدل، ويفتح جزيرة الأندلس، ويصل إلى (رومة) فيفتحها ويسير إلى المشرق فيفتحه، ويفتح القسطنطينة، ويصير له ملك الأرض فيتقوى المسلمون ويعلو الإسلام ويظهر دين الحنيفية، فإن من صلاة الظهر إلى صلاة العصر وقت صلاة. قال عليه الصلاة والسلام: «ما بين هذين وقت».

وقال الكندي أيضا: « الحروف العربية غير المعجمة يعني المفتتح بها سور القرآن جملة عددها(بحساب الجمل)سبعائة وثلاث وأربعون وسبعة دجالية (المحالية) عمل عيسى في وقت صلاة العصر فيصلح الدنيا، وتمشي الشاة مع الذئب، (ثم يبلغ) ملك العجم

<sup>(286)</sup> وردت كلمة دجالية هكذا في النسخ التي بين أيدينا ولم نجد لها معنى في المراجع التي لدينا، إلا أن يراد بها نسبة إلى الدجال.

بعد إسلامهم مع عيسى مائة وستين عاما عدد حروف المعجم وهي (ق ي ن) دولة العدل منها أربعون عاما » ، قال ابن أبي واطيل : « وما ورد من قوله « لا مهدي إلا عيسى » وهذا فمعناه : لا مهدي تساوي هدايته (287) . وقيل : لا يتكلم في المهد إلا عيسى » وهذا مدفوع بحديث جريج وغيره .

وقد جاء في الصحيح انه قال: «لا يزال هذا الأمر قائما حتى تقوم الساعة،أو يكون عليهم اثنا عشر خليفة يعني قرشيًّا. وقد أعطى الوجود أن منهم من كان في أول الإسلام ومنهم من سيكون في آخره. وقال: «الخلافة بعدي ثلاثون أو إحدى وثلاثون أو ستة وثلاثون. وانقضاؤها في خلافة الحسن وأول أمر معاوية فيكون أول أمر معاوية خلافة أخذا بأوائل الأسماء فهو سادس الخلفاء، وأما سابع الخلفاء فعمر بن عبدالعزيز والباقون خمسة من أهل البيت من ذرية علي ويؤيده قوله: «إنك لذو قرنيها». يريد والبامة أي أنك لخليفة في أولها وذريتك في آخرها. وربما استدل بهذا الحديث القائلون بالرجعة، فالأول هو المشار عندهم بطلوع الشمس من مغربها.

وقد قال صلى الله عليه وسلم: «إذا هلك كسرى فلا كسرى بعده و إذا هلك قيصر فلا قيصر بعده، والذي نفسي بيده لتنفقن كنوزهما في سبيل الله. وقد أنفق عمر ابن الخطاب كنوز كسرى في سبيل الله والذي يهلك قيصر وينفق كنوزه في سبيل الله هو هذا المنتظر حين يفتح القسطنطينية. فنعم الأمير أميرها ونعم الجيش ذلك الجيش». كذا قال صلى الله عليه وسلم: «ومدة حكمه بضع». والبضع من ثلاث إلى تسع وقيل إلى عشر. وجاء ذكر أربعين وفي بعض الروايات سبعين وأما الأربعون فإنها مدته ومدة الخلفاء الأربعة الباقين من أهله القائمين بأمره من بعده على جميعهم السلام. قال: وذكر أصحاب النجوم والقرانات أن مدة بقاء أمره وأهل بيته من بعده مائة وتسعة وخمسون عاما فيكون الأمر على هذا جاريا على الخلافة والعدل أربعين أو سبعين ثم غتلف الأحوال فيكون ملكا انتهى كلام ابن أبي واطيل.

وقال في موضع آ: ر: نزول عيسى يكون في وقت صلاة العصر من اليوم المحمدي حين تمضي ثلاثة أرباعه. قال: وذكر الكندي يعقوب بن اسحق في كتاب الجفر الذي ذكر فيه القرانات: أنه إذا وصل القران إلى الثور على رأس (ضح) بحرفين الضاد المعجمة والحاء المهملة، يريد ثمانية وتسعين وستمائة من الهجرة ينزل المسيح فيحكم في

الأرض ما شاء الله تعالى. قال وقد ورد في الحديث أن عيسى ينزل عند المنارة البيضاء شرقي دمشق ينزل بين مهرودتين، يعني حلتين مزعفرتين صفراوين ممصرتين واضعاكفيه على أجنحة الملكين، له لمة كأنما أخرج من ديماس إذا طأطأ رأسه قطر، وإذا رفعه تحدر منه جان كاللؤلؤ كثير خيلان الوجه. وفي حديث آخر: مربوع الخلق وإلى البياض والحمرة. وفي آخر: انه يتزوج في الغرب. والغرب دلو البادية يريد أنه يتزوج منها وتلد زوجته. وذكر وفاته بعد أربعين عاما. وجاء أن عيسى يموت بالمدينة ويدفن إلى جانب عمر بن الخطاب. وجاء أن أبا بكر وعمر يحشران بين نبيين. قال ابن أبي واطيل: والشيعة تقول إنه هو المسيح مسيح المسايح من آل محمد. وعليه حمل (بعضهم) حديث والشيعة تقول إنه هو المسيح مسيح المسايح من آل محمد. وعليه حمل (بعضهم) حديث عيسى إلى الشريعة الموسوية في الاتباع وعدم النسخ . إلى كلام من أمثال هذا (كثير) ، يعينون فيه الوقت والرجل والمكان فينقضي الزمان ولا أثر لشيء من ذلك فيرجعون إلى يعينون فيه الوقت والرجل والمكان فينقضي الزمان ولا أثر لشيء من ذلك فيرجعون إلى تجديد رأي آخر منتحل كما تراه من مفهومات لغوية وأشياء تخييلية وأحكام نجومية. في هذا انقضت أعار الأول منهم والآخر.

وأما المتصوفة الذين عاصرناهم فأكثرهم يشيرون إلى ظهور رجل مجدد لأحكام الملة ومراسم الحق،ويتحينون ظهوره لما قرب من عصرنا. فبعضهم يقول: من ولد فاطمة، وبعضهم يطلق القول فيه. سمعناه عن جهاعة أكبرهم أبو يعقوب البادسي كبير الأولياء بالمغرب، كان في أول هذه المائة النامنة، وأحبرني (بذلك) عنه حافده (أبو زكريا) يحيى عن أبيه محمد عبدالله عن ابيه الولي أبي يعقوب المذكور.

هذا آخر ما اطلعنا عليه،أو بلغنا من كلام هؤلاء المتصوفة.وما أورده أهل الحديث من أخبار المهدي قد استوفينا جميعه بمبلغ طاقتنا. والحق الذي ينبغي أن يتقرر لديك أنه لا تتم دعوة من الدين والملك إلا بوجود شوكة عصبية تظهره وتدافع عنه من يدفعه حتى يتم أمر الله فيه.

وقد قررنا ذلك من قبل بالبراهين (الطبيعية) التي أريناك هناك. وعصبية الفاطميين (والطالبيين على عصبية قريش)، بل وقريش أجمع قد تلاشت من جميع الآفاق ووجد أم آخرون قد استعملت عصبيتهم على عصبية قريش، إلا ما بقي بالحجاز في مكة وينبع المدينة من الطالبيين من بني حسن وبني حسين وبني جعفر منتشرون في تلك البلاد وغالبون عليها وهم عصائب بدوية متفرقون في مواطنهم وإمارتهم وآرائهم

يبلغون آلافا من الكثرة. فإن صح ظهور هذا المهدي فلا وجه لظهور دعوته إلا بأن يكون منهم ويؤلف الله بين قلوبهم في اتباعه حتى يتم له شوكة وعصبية وافية بإظهار كلمته وحمل الناس عليها . وإما على غير هذا الوجه ؛ مثل أن يدعو (الناس فاطميّ) منهم إلى مثل (ذلك) الامر في أفق من (آفاق الارض) من غير عصبية ولا شوكة إلا مجرد نسبة فير أهل البيت، فلا يتم ذلك ولا يمكن لما أسلفناه من البراهين الصحيحة.

فأما ما تدعيه العامة والأغار من الدهماء ممن لا يرجع في ذلك إلى عقل يهديه ولا علم يقيده فيتحينون ذلك على غير نسبة وفي غير مكان تقليدا لما اشتهر من ظهور (رجل) ولا يعلمون حقيقة الامر (فيه) كا بيناه. وأكثر ما يتحينون في ذلك القاصية من المالك واطراف العمران مثل الزاب بافريقية، والسوس من المغرب. وتجد الكثير من ضعفاء البصائر يقصدون رباطا بماسة (يتحينون هنالك لقاءه زعا منهم أنه يظهر بذلك الرباط وأنه يبايع هنالك. ولماكان الرباط بالقرب) من الملثمين من كدالة واعتقادهم أنه منهم أو قائمون بدعوته (مزعما) لا مستند (له) إلا غرابة تلك الأم وبعدهم عن يقين المعرفة بأحوالها من كثرة أو قلة،أو ضعف أو قوة. ولبعد القاصية عن منال الدولة وخروجها عن نظاقها فتقوى عندهم الأوهام في ظهوره هناك بخروجه عن ربقة (الدول) ومنال الأحكام والقهر ولا محصول لديهم في ذلك إلا هذا.

وقد يقصد ذلك الموضع كثير من ضعفاء العقول للتلبيس بدعوة تمنيه النفس تمامها وسواسا وحمقا، وقتل كثير منهم. أخبرني شيخنا محمد بن ابراهيم الآبلي قال: خرج برباط ماسة لأول المائة الثامنة، وعصر السلطان يوسف بن يعقوب رجل من منتحلي التصوف يعرف بالتويزري، نسبة إلى توزر مصغرا وادعى أنه الفاطمي المنتظر، واتبعه الكثير من أهل السوس من (صناكة) وكزولة، وعظم أمره وخافه رؤساء المصامدة على أمرهم، فدس عليه (السكسيوي) من قتله بياتا وانحل أمره.

وكذلك ظهر في غارة في آخر المائة السابعة وعُشر التسعين منها رجل يعرف بالعباس، وادعى أنه الفاطمي واتبعه الدهماء من غارة. ودخل مدينة فاس عنوة وحرق أسواقها، وارتحل إلى بلد المزمة فقتل بها غيلة ولم يتم أمره، وكثير من هذا النمط.

وأخبرني شيخنا المذكور بغريبة في مثل هذا، وهو أنه صحب في حجه(من)رباط العبّاد، وهو مدفن الشيخ أبي مدين في جبل تلمسان المطل عليها رجلا من أهل البيت من سكان كربلاء كان متبوعا معظا كثير التلميذ والخادم. قال: وكان الرجال من

موطنه يتلقونه بالنفقات في أكثر البلدان. قال: وتأكدت الصحبة بيننا في ذلك الطريق، فانكشف لي أمرهم وأنهم إنما جاوءوا من موطنهم بكربلاء لطلب هذا الأمر وانتحال دعوة الفاطمي بالمغرب. فلما عاين دولة بني مرين ويوسف بن يعقوب يومئذ منازل لتلمسان قال لأصحابه: ارجعوا فقد أزرى بنا الغلط وليس هذا الوقت وقتنا. ويدل هذا القول من هذا الرجل على أنه مستبصر في أن الأمر لا يتم إلا بالعصبية المكافئة لأهل الوقت، فلما علم أنه غريب في ذلك الوطن ولا شوكة له، وأن عصبية بني مرين لذلك العهد لا يقاومها أحد من أهل المغرب استكان ورجع إلى الحق وأقصر عن مطامعه، وبتي عليه أن يستيقن أن عصبية الفواطم وقريش أجمع قد ذهبت لا سيا في المغرب. إلا أن التعصب لشأنه لم يتركه لهذا القول. والله يعلم وأنتم لا تعلمون.

وقد كانت بالمغرب لهذه العصور القريبة نزعة من الدعاة إلى الحق والقيام بالسنة لا ينتحلون فيها دعوة فاطمي ولا غيره، وإنما ينزع منهم في بعض الأحيان الواحد فالواحد إلى إقامة السنة وتغيير المنكر و(يعنى) بذلك ويكثر تابعه. وأكثر ما يعنون بإصلاح السابلة لما أن أكثر فساد الأعراب فيها بملا قدمناه من طبيعة معاشهم، فيأخذون في تغيير المنكر بما استطاعوا إلا أن الصبغة الدينية فيهم لا تستحكم لما أن توبة العرب ورجوعهم إلى الدين، إنما يقصدون بها الإقصار عن الغارة والنهب، لا يعقلون في توبتهم وإقبالهم (على) مناحي الديانة غير ذلك، لأنها المعصية التي كانوا عليها قبل (التوبة) ومنها توبتهم، فتجد تابع ذلك المنتحل للدعوة والقائم بزعمه بالسنة غير متعمقين في فروع الاقتداء والاتباع، إنما دينهم الإعراض عن النهب والبغي وافساد السابلة، ثم فروع الاقتداء والاتباع، إنما دينهم الإعراض عن النهب والبغي وافساد السابلة، ثم صلاح الخلق وبين طلب الدنيا والمعاش بأقصى جهدهم. وشتان بين طلب هذا (الامر) في صلاح الخلق وبين طلب الدنيا، فاتفاقها ممتنع لا تستحكم لهم صبغة في الدين، ولا يكثرون.

ويختلف حال صاحب الدعوة معهم في استحكام دينه وولايته في نفسه دون تابعه، فإذا هلك انحل أمرهم وتلاشت عصبيتهم . وقد وقع ذلك بإفريقية لرجل من (بني) كعب من سليم، يسمى قاسم بن مرة بن أحمد في المائة السابعة، ثم من بعده لرجل آخر من بادية رياح من بطن منهم يعرفون (بمسلم)، وكان يسمى سعادة، وكان أشد دينا من الأول وأقوم طريقة في نفسه، ومع ذلك فلم يستتب أمر تابعه (لما)ذكرناه، حسبها يأتي ذكر ذلك في موضعه عند ذكر قبائل سليم ورياح . و(من) بعد ذلك ظهر ناس بهذه

الدعوة يتشبهون بمثل ذلك، ويلبسون فيها وينتحلون اسم السنة وليسوا عليها إلا الأقل فلا يتم لهم ولا لمن بعدهم شيء من أمرهم. سنة الله في عباده.

## فصــل في حدثان الدول والأمم وفيه الكلام على الملاحم والكشف عن مسمى الجفر

اعلم أن من خواص النفوس البشرية التشوف إلى عواقب أمورهم، وعلم ما سيحدث لهم من حياة وموت وخير وشرئسيا الحوادث العامة كمعرفة ما بتي من الدنيا، ومعرفة مددالدول (وبقائها). فالتطلع إلى هذا طبيعة للبشر مجبولون عليها. ولذلك نجد الكثير من الناس يتشوفون إلى الوقوف على ذلك في المنام والأخبار من الكهان (في) قصدهم بمثل ذلك من الملوك والسوقة معروفة. ولقد نجد في المدن صنفا من الناس ينتحلون المعاش من ذلك لعلمهم بحرص الناس عليه، فينتصبون لهم في الطرقات والدكاكين يتعرضون لمن يسألهم عنه. فيغدو عليهم ويروح نسوان المدينة وصبيانها، (بل) وكثير من ضعفاء العقول يستكشفون عواقب أمورهم في الكسب والجاه (والعشرة) والعداوة وأمثال ذلك، ما بين خط في الرمل ويسمونه المنجم، وطرق بالحصى والحبوب ويسمونه الحاسب، ونظر في المرايا والمياه ويسمونه ضارب المندل، وهو من والحبوب ويسمونه أو ولاية ولا من أطلعه الله عليه من عنده في نوم أو ولاية.

وأكثر (288) ما (يعنى) بذلك ويتطلع إليه الملوك والأمراء في آماد دولتهم، ولذلك انصرفت العناية من أهل العلم إليه وكل أمة من الأمم فيوجد لهم كلام من كاهن أو منجم أو ولي في مثل ذلك من ملك يرتقبوه أو دولة يحدثون أنفسهم بها وما سيحدث لهم (مع الأمم) من الحروب والملاحم، ومدة بقاء الدولة وعدد الملوك فيها والتعرض لأسائهم، ويسمى مثل ذلك الحِدثان.

وكان في العرب الكهان والعرافون يرجعون إليهم في ذلك وقد أخبروا بما سيكون للعرب من الملك والدولة كما وقع لشق وسطيح في تأويل رؤيا ربيعة بن نصر من ملوك

<sup>(288)</sup> كان يجب أن يقال : وأكثر من يعتني بذلك.

اليمن، أخبرهم بملك الحبشة بلادهم، ثم رجوعها إليهم، ثم ظهور الملك والدولة للعرب من بعد ذلك. وكذا تأويل سطيح لرؤيا الموبذان حين بعث إليه بهاكسرى مع عبد المسيح (وأخبره) بظهور الدولة للعرب. وكذا كان في جيل البربر كهان، (وكان) من أشهرهم موسى بن صالح من بني يفرن، ويقال من غمرة، وله كلمات حدثانية على طريقة الشعر برطانتهم وفيها حدثان كثير، ومعظمه فيا يكون لزناتة من الملك والدولة بالمغرب وهي متداولة بين أهل الجيل. وهم يزعمون تارة أنه ولي وتارة أنه كاهن، وقد يزعم بعض مزاعمهم أنه كان نبيا، لأن تاريخه عندهم قبل الهجرة بكثير. والله أعلم. وقد ستند الحيل في ذلك إلى خبر الأنساء إن كان لعهدهم كما وقع لبني إسرائيل،

وقد يستند الجيل في ذلك إلى خبر الأنبياء إن كان لعهدهم كما وقع لبني إسرائيل، فإن أنبياءهم المتعاقبين فيهم كانوا يخبرونهم بمثله عندما (يتعنتون) في السؤال عنه.

وأما في الدولة الإسلامية فوقع منه كثير فيا يرجع إلى بقاء الدنيا ومدتها على العموم وفيا يرجع إلى (الدول) وأعارها على الخصوص. وكان المعتمد في ذلك صدر الإسلام آثار منقولة عن الصحابة، وخصوصا مُسلقة بني إسرائيل، مثل كعب الأحبار ووهب ابن منبه وأمثالها، وربما اقتبسوا بعض ذلك من ظواهر مأثورة وتأويلات محتملة.

ووقع لجعفر (الصادق) وأمثاله من أهل البيت كثير من ذلك، مستندهم فيه، والله أعلم، الكشف بماكانوا عليه من الولاية. و إذاكان مثله لا ينكر من غيرهم من الأولياء في ذويهم وأعقابهم، وقد قال صلى الله عليه وسلم: «إن فيكم محدّثين». فهم أولى الناس (بمثل هذه) الرتب الشريفة والكرامات الموهوبة. وأما بعد صدر الملة وحين (عكف) الناس على العلوم والاصطلاحات، وترجمت كتب الحكماء إلى اللسان العربي، فأكثر معتمدهم في ذلك كلام المنجمين في الملك والدول وسائر الأمور العامة من القرانات، وفي المواليد والمسائل وسائر الأمور الخاصة من الطوالع لها، وهي شكل الفلك عند حدوثها. فلنذكر الآن ما وقع لأهل الأثر في ذلك ثم نرجع لكلام المنجمين.

أما أهل الأثر فلهم في مدة الملل وبقاء الدنيا ما وقع في كتاب السهيلي، فإنه (289) نقل عن الطبري ما يقتضي أن مدة بقاء الدنيا منذ الملة خمسهائة، سنة ونقض ذلك بظهور كذبه. ومستند الطبري في ذلك أنه نقل عن ابن عباس، أن الدنيا جمعة من جمع الآخرة، ولم يذكر لذلك دليلا، وسره والله أعلم تقدير الدنيا بأيام خلق السموات والأرض وهي سبعة ثم اليوم بألف سنة لقوله: «و إن يوما عند ربك كألف سنة مما

<sup>(289)</sup> هكذا في الاصل. والأنسب أن تكون «الذي» بدلا من فان».

تعدون». قال وقد ثبت في (الصحيح) أنه صلى الله عليه وسلم قال: «أجلكم في أجل من كان قبلكم من صلاة العصر إلى غروب الشمس». وقال: «بعثت أنا والساعة كهاتين» وأشار بالسبابة والوسطى. وقدر ما بين صلاة العصر وغروب الشمس حين صيرورة ظل كلّ شيء مثليه، يكون على التقريب نصف شبع وكذا فضل الوسطى على السبابة، فتكون هذه المدة نصف سُبُع الجمعة كلها وهو خمسائة سنة.

ويؤيده قوله صلى الله عليه وسلم: «لن يعجز الله أن يؤخر هذه الأمة نصف يوم» فدل ذلك على أن مدة الدنيا قبل الملة خمسة آلاف وخمسائة سنة.

وعن وهب بن منبه أنها خمسة آلاف وستمائة سنة أعني الماضي. وعن كعب (ووهب)أن مدة الدنياكلها ستة آلاف سنة.

(ثم) قال السهيلي: وليس في الحديثين ما يشهد لشيء مما ذكره مع وقوع الوجود بخلافه.

فأما قوله: «لن يعجز الله أن يؤخر هذه الأمة نصف يوم» فلا يقتضي نني الزيادة على النصف وأما قوله: «بعثت أنا والساعة كهاتين»، فإنما فيه الإشارة إلى القرب وأنه ليس بينه وبين الساعة نبي غيره ولا شرع غير شرعه.

ثم رجع السهيلي إلى تعيين أمد الملة من مدرك آخر لو ساعده التحقيق. وهو أن جمع الحروف المقطعة في أوائل السور بعد حذف المكرر قال: وهي أربعة عشر حرفا بجمعها قولك (ألم ، يسطع ، نص ، حق ، كره) فأخذ عددها بحساب الجمل فكان (تسعمائة) وثلاثة ، (200) (تضاف) إلى المنقضي من الألف الاخرة قبل (بعثته) فهذه هي مدة الملة . قال : ولا يبعد ذلك أن يكون من مقتضيات هذه الحروف وفوائدها . قلت : وكونه لا يبعد لا يقتضي ظهوره ولا التعويل عليه .

والذي حمل السهيلي على ذلك إنما هو ما وقع في كتاب السير لابن إسحق في حديث ابني أخطب من أخبار اليهود، وهما أبو ياسر وأحوه (حيى)، حين سمعا (الم) من هذه الحروف المقطعة، وتأولاها على بيان المدة بهذا الحساب فبلغت إحدى وسبعين (فاستقربا) المدة . وجاء (حيى) إلى النبي صلى الله عليه وسلم يسأله : هل مع هذا غيره ؟ فقال : (المر) ثم استزاد (فقال) : (الر) ثم استزاد (فقال) : (المر) فكانت إحدى وسبعين

<sup>(290)</sup> هذا العدد غير مطابق،كما أن المترجم التركي لم يطابق في قوله 930 وانما المطابق للحروف المذكورة 693 وهو الموافق لما سيذكره عن يعقوب الكندي.

ومائتين فاستطال المدة، وقال: لقد لبّس علينا أمرك يا محمد، حتى (ما) ندري أقليلا أعطيت أم كثيرا. ثم ذهبوا عنه، وقال لهم أبو ياسر: ما يدريكم لعله أعطي عددها كلها تسعائة وأربع سنين قال ابن إسحق فنزل قوله تعالى: «منه آيات محكمات هن أم الكتاب» الآيات اهـ.

ولا يقوم من القصة دليل على تقدير الملة بهذا العدد لأن دلالة هذه الحروف على (تلك)الأعداد ليست طبيعية ولا عقلية، وإنما هي بالتواضع والاصطلاح الذي يسمونه حساب الجمل. نعم إنه قديم مشهور، وقدم الاصطلاح لا (يصيره) حجة. وليس أبو ياسر وأخوه (حيى) ممن يؤخذ رأيه في ذلك دليل ، ولا من علماء اليهود ، لأنهم كانوا بادية بالحجاز، غفلا من الصنائع والعلوم، حتى (من) علم شريعتهم، وفقه كتابهم وملتهم، وإنما يتلقفون (أمثال) هذا الحساب كما يتلقفه العوام في كل ملة. فلا ينهض للسهيلي دليل على ما ادعاه من ذلك.

ووقع في الملة في حدثان (دولها) على الخصوص (مستند) من الأثر إجمالي ، في حديث خرجه أبو داود عن حذيفة بن اليمان ، من طريق شيخه محمد بن يحيى (الذهلي) عن سعيد بن أبي مريم عن عبدالله بن فروخ عن أسامة بن زيد الليثي عن ابن لقبيصة بن ذؤيب عن أبيه قال : قال حذيفة بن اليمان : « والله ما أدري أنسي أصحابي أم تناسوا؟ والله ما ترك رسول الله صلى الله عليه وسلم من قائد (فتنة) إلى أن تنقضي الدنيا ، يبلغ من معه ثلثائة فصاعدا إلا قد سهاه لنا باسمه واسم أبيه (واسم) قبيلته وسكت عليه أبو داود. وقد تقدم أنه قال في رسالته ما سكت عليه في كتابه فهو صالح. وهذا الحديث إذا كان صحيحا فهو مجمل ، ويفتقر في بيان إجاله وتعيين مبهاته إلى آثار أخرى تجود أسانيدها . وقد وقع إسناد هذا الحديث في غير كتاب السنن على غير هذا الوجه . فوقع في الصحيحين من حديث حذيفة أيضا قال : «قام (فينا) رسول الله صلى الله عليه وسلم خطيبا فما ترك شيئا يكون في مقامه (ذلك) إلا قيام الساعة إلا حدّثه، حفظه من حفظه ونسيه من نسيه ، قد علمه أصحابه هؤلاء».

ولفظ البخاري: «ما ترك شيئا إلى قيام الساعة إلا ذكره». وفي كتاب الترمذي من حديث أبي سعيد الخدري قال: «صلى بنا رسول الله صلى الله عليه وسلم يوما صلاة العصر بنهار، ثم قام خطيبا فلم يدع شيئا يكون إلى قيام الساعة إلا أخبرنا به، حفظه من حفظه ونسيه من نسيه» ا هـ.

وهذه الأحاديث كلها محمولة على ما ثبت في (الصحيح) من أحاديث الفتن والأشراط لا غير، لأنه المعهود من الشارع صلوات الله عليه، في أمثال هذه العمومات. وهذه الزيادة التي تفرد بها أبو داود في هذا الطريق شاذة منكرة، مع أن الأئمة اختلفوا في رجاله، فقال ابن أبي مريم في ابن فروخ: أحاديثه مناكير. وقال البخاري: تُعرف منه وتُنكر. وقال ابن عدي: أحاديثه غير محفوظة. وأسامة بن زيد وإن خرج له في الصحيحين ووثقه ابن معين فإنما خرج له البخاري استشهادا. وضعفه يحيى بن سعيد وأحمد بن حنبل. وقال أبو حاتم: يكتب حديثه ولا يحتج به وأبو قبيصة بن ذؤيب مجهول. فتضعف هذه الزيادة التي وقعت لابي داود في هذا الحديث من هذه الجهات مع شذوذها كما مر.

وقد يستندون في حدثان الدول على الخصوص الى كتاب الجفر، ويزعمون أن فيه علم ذلك كله من طريق الآثار والنجوم لا يزيدون على ذلك، ولا يعرفون أصل ذلك ولا مستنده. واعلم أن كتاب الجفركان أصله أن هارون بن سعيد العجلي وهو رأس الزيدية كان له كتاب يرويه عن جعفر الصادق، وفيه علم ما سيقع لأهل البيت على العموم، ولبعض الأشخاص منهم على الخصوص. وقع ذلك لجعفر و(نظرائه) من رجالاتهم على طريق الكرامة والكشف الذي يقع لمثلهم من الأولياء. وكان مكتوبا عند جعفر في جلد ثور صغير فرواه عنه هارون العجلي، وكتبه وسهاه الجفر باسم الجلد الذي كتب عليه لأن الجفر في اللغة هو الصغير، وصار هذا الاسم علما على هذا الكتاب عندهم. وكان فيه تفسير القرآن وما في باطنه من غرائب المعاني مروية عن جعفر الصادق. وهذا الكتاب لم تتصل روايته ولا عرف عينه و إنما يظهر منه شواذ من الكلمات لا يصحبها دليل. ولو صح السند إلى جعفر الصادق لكان فيه نعم المستند من نفسه أو من رجال قومه فهم أهل الكرامات. وقد صح عنه أنه كان يحدّر بعض قرابته بوقائع تكون لهم فتصح كما يقول.

وقد حذر يحيى ابن عمه زيد من مصرعه، وعصاه فخرج وقتل بالجوزجان كها هو معروف. واذا كانت الكرامة تقع لغيرهم فما ظنك بهم علما ودينا وآثارا من النبوة، وعناية من الله بالأصل الكريم تشهد لفروعه الطيبة. وقد ينقل بين أهل البيت كثير من هذا الكلام، غير منسوب إلى أحد. وفي أخبار دولة العبيديين كثير منه. وانظر ما حكاه ابن الرقيق في لقاء أبي عبدالله الشيعي لعبيد الله المهدي مع ابنه محمد الحبيب، وما حدثاه به وكيف بعثاه إلى ابن حوشب داعيتهم باليمن، فأمره بالخروج إلى المغرب،

وبث الدعوة فيه على علم لقنه أن دعوته تتم هناك وأن عبيدالله لما بنى المهدية بعد استفحال دولتهم بإفريقية قال: «بنيتها ليعتصم بها الفواطم ساعة من نهار». وأراهم موقف صاحب الحار بساحتها، وبلغ هذا الخبر حافده إسهاعيل المنصور، فلما حاصره صاحب الحار أبو يزيد بالمهدية، كان يسائل عن منتهى موقفه، حتى جاءه الخبر ببلوغه إلى المكان الذي عينه جده عبيدالله فأيقن بالظفر وبرز من البلد، فهزمه واتبعه إلى ناحية الزاب فظفر به وقتله. ومثل هذه الأخبار عندهم كثيرة.

#### التنجيم

وأما المنجمون فيستندون في حدثان الدول إلى الأحكام النجومية. أما في الأمور العامة مثل الملك والدول فمن القرانات وخصوصا بين العُلُويين، وذلك أن العُلُويين زحل والمشتري يقترنان في كل عشرين سنة مرة، ثم يعود القران إلى برج آخر في تلك المثلثة من التثليث الأيمن ثم بعده إلى آخركذلك، إلى أن يتكرر في المثلثة الواحدة اثنتي عشرة مرة (يستوفيها) في ستين (أخرى) ، ثم يعود ثالثة ثم رابعة (فيستوفي) في المثلثة باثنتي عشرة مرة وأربع عودات في مائتين وأربعين سنة. ويكون انتقاله (من)كل برج على التثليث الأيمن وينتقل من المثلثة إلى المثلثة التي تليها، أعني (إلى) البرج الذي يلي البرج الأخير من القران الذي قبله في المثلثة. وهذا القران الذي هو قران العلويين ينقسم إلى كبير وصغير ووسط.

فالكبير هو اجتماع العلويين في درجة واحدة من الفلك، إلى أن يعود إليها بعد تسعائة وستين سنة مرة واحدة.

والوسط هو اقتران العلويين في كل مثلثة اثنتي عشرة مرة، وبعد ماثتين وأربعين سنة ينتقل إلى مثلثة أخرى.

والصغير هو اقتران العلويين في برج، وبعد عشرين سنة يقترنان في برج آخر على تثليثه الأيمن (و)في مثل درجه أو دقائقه .

مثال ذلك وقع القران أول دقيقة من الحمل، وبعد عشرين يكون أول دقيقة من القوس، وبعد عشرين يكون أول دقيقة من القوس، وبعد عشرين يكون في أوّل دقيقة من الأسد، وهذه كلها نارية، وهذا كله قران صغير، ثم يعود إلى أول الحمل بعد ستين سنة، ويسمى دور القران وعود القران، وبعد مائتين وأربعين ينتقل من النارية إلى الترابية لأنها بعدها، وهذا قران وسط، ثم ينتقل إلى الهوائية ثم

الماثية، ثم يرجع إلى أول الحمل في تسعائة وستين سنة وهو الكبير. والقران الكبيريدل على عظام الأمور مثل تغيير الملك (والدول) وانتقال الملة من قوم إلى قوم، والوسط على ظهور المتغلبين والطالبين للملك، والصغير على ظهور الخوارج والدعاة وحراب المدن أو عمرانها. ويقع أثناء هذه القرانات قران النحسين في برج السرطان في كل ثلاثين سنة مرة ويسمى الرابع. وبرج السرطان هو طالع العالم، وفيه وبال زحل وهبوط المريخ، فتعظم دلالة هذا القران في الفتن والحروب، وسفك الدماء، وظهور الخوارج، وحركة العساكر، وعصيان الجند، والوباء والقحط، ويدوم ذلك أو ينتهي على قدر السعادة والنحوسة في وقت قرانها على قدر (تسيير) الدليل فيه.

قال جراش بن أحمد الحاسب في الكتاب الذي ألفه لنظام الملك: ورجوع المريخ الى العقرب له أثر عظيم في الملة الإسلامية لأنه كان دليلها، فالمولد النبوي كان عند قران العلويين ببرج العقرب، فلما رجع هنالك حدث التشويش على الخلفاء وكثر المرض في أهل العلم والدين ونقصت أحوالهم وربما انهدم بعض بيوت العبادة. وقد يقال: إنه كان عند قتل علي رضي الله عنه، ومروان من بني أمية، والمتوكل من بني العباس. فإذا روعيت هذه الأحكام مع أحكام القرانات كانت في غاية الإحكام.

وذكر شاذان البلخي: أن الملة تنتهي الى ثلثائة وعشرين. وقد ظهر كذب هذا القول. وقال أبو معشر: يظهر بعد المائة والخمسين منها اختلاف كثير، ولم يصح. وقال جراش: رأيت في كتب القدماء أن المنجمين أخبروا كسرى عن ملك العرب وظهور النبوة فيهم، وأن دليلهم الزهرة وكانت في شرفها فيبتي الملك فيهم أربعين سنة. وقال أبو معشر في كتاب القرانات: (إن) القسمة إذا انتهت إلى السابعة والعشرين من الحوت وفيها شرف الزهرة. ووقع القران مع ذلك ببرج العقرب وهو دليل العرب: ظهرت حينئذ دولة العرب، وكان منهم نبي (وتكون) قوة ملكه ومدته على (قدر) ما بقي من درجات شرف الزهرة، وهي إحدى عشرة درجة بتقريب من برج الحوت، ومدة ذلك ستائة وعشر سنين. وكان ظهور أبي مسلم عند انتقال الزهرة، ووقوع القسمة أول الحمل، وصاحب (الحد) المشتري.

وقال يعقوب بن إسحق الكندي: إن مدة الملة تنتهي إلى ستمائة وثلاث وتسعين سنة قال : لأن الزهرة كانت عند قران الملة في ثمان وعشرين درجة (و ثنتين وأربعين) من الحوت. فالباقي إحدى عشرة درجة وتماني عشرة دقيقة ودقائقها ستون فتكون ستمائة وثلاثا وتسعين سنة. قال: وهذه مدة الملة باتفاق الحكماء وتعضده الحروف الواقعة في

(أوائل) السور بحذف المكرر واعتباره بحساب الجمل. قلت: وهذا هو الذي ذكره السهيلي، والغالب أن الأول هو مستند السهيلي فيا نقلناه عنه.

قال جراش: سأل هرمز(د) إفريد الحكيم عن مدة (ازدشير) وولده وملوك الساسانية فقال: دليل ملكه المشتري، وكان في شرفه فيعطى أطول السنين وأجودها، أربعائة وسبعا وعشرين سنة ثم (تدبر) الزهرة، وتكون في شرفها وهي دليل (أن) العرب يملكون لأن طالع القران الميزان، وصاحبه الزهرة، وكانت عند القران في شرفها فدل أنهم يملكون ألف سنة وستين سنة. وسأل كسرى أنو شروان وزيره بزرجمهر الحكيم عن خروج الملك من فارس إلى العرب، فأخبره أن القائم منهم يولد لخمس وأربعين من دولته، ويملك المشرق والمغرب، والمشتري (يفوض التدبير) الى الزهرة وينتقل القران من الموائية إلى العقرب، وهو مائي وهو دليل العرب، فهذه الأدلة تفضي للملة بمدة دور الزهرة وهي ألف وستون سنة. وسأل كسرى أبرويز أليوس الحكيم عن ذلك، فقال مثل قول بزرجمهر. وقال (نوفيل) الرومي المنجم أيام بني أمية: إن (دولة) الإسلام تبقى مئدة القران الكبيرة تسعائة وستين سنة، فإذا عاد القران إلى برج العقرب كما كان في ابتداء الملة وتغير وضع الكواكب عن هيئتها في قران الملة فحينئذ إما أن يفتر العمل به و(إما) يتجدد من الأحكام ما يوجب خلاف الظن .

قال جرا(ش): واتفقوا على أن خراب العالم يكون باستيلاء الماء والنار، حتى تهلك سائر المكونات، وذلك عندما يقطع قلب الأسد أربعا وعشرين درجة التي هي حد المريخ وذلك بعد مضي تسعائة وستين سنة.

وذكر جراش: أن ملك زابلستان بعث إلى المأمون بحكيمه ذوبان، أتحفه به في هدية، وأنه تصرف للمأمون في (الاختيارات) لحروب أخيه، وبعقد اللواء لطاهر، وأن المأمون أعظم حكمته، فسأله عن مدة ملكهم، فأخبره بانقطاع الملك من عقبه واتصاله في ولد أخيه، وآن العجم يتغلبون على الحلافة من الديلم أولا في دولة خمسين سنة ثم تسوء حالهم (حتى) يظهر الترك من شهال المشرق فيملكون إلى الشام والفرات و(يفتحون) بلاد الروم (ثم) يكون ما يريده الله . فقال له المأمون : من أين لك (ذلك) ؟ قال : من كتب الحكماء ومن أحكام صصة بن داهر الهندي الذي وضع الشطرنج. قلت : والترك الذين أشار إلى ظهورهم بعد الديلم هم السلجوقية، وقد انقضت دولتهم أول القرن السابع.

قال حرا(ش): وانتقال القران إلى المثلثة المائية سنة ثلاث وثلاثين وتمانمائة ليزدجرد وبعدها إلى برج العقرب حيث كان قران الملة سنة ثلاث وخمسين، قال: والذي في الحوت هو أول الانتقال، والذي في العرقب تستخرج منه دلائل الملة. قال: وتحويل السنة الأولى من القران الأول في المثلثات المائية في ثاني رجب سنة ثمان وستين وثمانمائة». ولم يستوف الكلام على ذلك.

وأما مستند المنجمين في دولة على الخصوص، فمن القران الأوسط وهيئة الفلك عند وقوعه، لأن له دلالة عندهم على حدوث (الدول) وجهاتها من العمران، والقائمين بها من الأمم وعدد ملوكهم وأسمائهم وأعمراهم ونحلهم وأديانهم وعوائدهم وحروبهم، كما ذكر أبو معشر في كتابه في القرانات وقد (تؤخذ) هذه الدلالة من القران الأصغر إذا كان الأوسط دالا عليه فهن هذا (يؤخذ) الكلام في الدول.

وقد كان يعقوب بن إسحق الكندي منجم الرشيد والمأمون وضع في القرانات الكائنة في الملة كتابا سهاه الشيعة بالجفر، باسم كتابهم المنسوب إلى جعفر الصادق، وذكر فيه فيا يقال حدثان دولة بني العباس، و(أنهاه) نهايته، وأشار إلى انقراضها والحادثة على بغداد (أنه يقع) في (منتصف) المائة السابعة ، وأن انقراضها يكون (به)انقراض الملة. ولم نقف على شيء من خبر هذا الكتاب ولا رأينا من وقف عليه، ولعله غرق في كتبهم التي طرحها هلاكو ملك التتر في دجلة عند استيلائهم على بغداد، وقتل المستعصم آخر الخلفاء. وقد وقع بالمغرب جزء منسوب إلى هذا الكتاب يسمونه الجفر الصغير، والظاهر أنه وضع لبني عبدالمؤمن، لذكر الأولين من ملوك الموحدين فيه على التفصيل، ومطابقة (ما) تقدم عن ذلك من حدثانه، وكذب ما بعده.

وكان في دولة بني العباس من بعد الكندي منجمون وكتب في الحدثان. وانظر ما نقله الطبري في أخبار المهدي عن أبي بديل من صنائع الدولة، قال: بعث إلي الربيع والحسن في غزاتها مع الرشيد أيام أبيه، فجئتها جوف الليل، فإذا عندهما كتاب من كتب الدولة يعني الحدثان، واذا مدة المهدي فيه عشر سنين، فقلت: هذا الكتاب لا يخفي على المهدي، وقد مضى من دولته ما مضى فإذا وقف عليه كنتم قد نعيتم إليه نفسه، قالا: فما الحيلة ؟ فاستدعيت عنبسة الوراق مولى آل بديل وقلت له: انسخ هذه الورقة، واكتب مكان (عشرة) أربعين ففعل، فوالله لولا أني رأيت العشرة في تلك الورقة والاربعين في هذه ما شككت أنها هي. ثم كتب الناس من بعد ذلك في حدثان

الدول منظوما ومنثورا ورجزا ما شاء الله أن يكتبوه وبأيدي الناس (مفترق) كثير منها وتسمى الملاحم (بقدمها) في حدثان الملة على العموم وبعضها في دولة على الخصوص. وكلها منسوب إلى مشاهير من أهل الخليقة. وليس (لها) أصل يعتمد على روايته عن واضعه المنسوب إليه.

فن هذه الملاحم بالمغرب قصيدة ابن مرانة من بحر الطويل على روي الراء (مطلعها) (199) ، وهي متداولة بين الناس. ويحسب العامة أنها من الحدثان العام (فيطبقون) (كثيرا) منها على الحاضر والمستقبل. والذي سمعناه من شيوخنا أنها مخصوصة بدولة لمتونة لأن الرجل كان قبيل دولتهم ، وذكر فيها استيلاءهم على سبتة من (أيدي) موالي بني حمود وملكهم لعدوة الأندلس. ومن الملاحم (بأيدي) أهل المغرب أيضا قصيدة تسمى التُتييّة أولها :

طربت وما ذاك مني طرب وقد يطرب الطائر المغتصب وما ذاك مني للهو أراه ولكن لتذكار بعض السبب

قريبا من خمسهائة بيت أو ألف فيا يقال. ذكر فيها كثيرا من دولة الموحدين وأشار إلى الفاطمي وغيره. والظاهر أنها مصنوعة. ومن الملاحم بالمغرب أيضا تملّقبة من الشعر الزجلي منسوبة لبعض اليهود، ذكر فيها أحكام القرانات لعصره العلويين والنحسين وغيرهما وذكر ميتته قتيلا بفاس. وكان كذلك فها زعموه. وأوله:

في صبغ ذا الأزرق لشرفه خيارا فافهموا يا قوم هذي الإشارا نجم زحل أخبر بذي العلاما وبدل الشكلا وهي سلاما شاشية زرقا بدل العاما و(طاشرا) أزرق بدل الغرارا

يقول في آخره :

قد تم ذا التجنيس لإنسان يهودي يصلب (على واد) فاس في يوم عيد حتى تجيبه الناس من البوادي وقتله يا قوم على انفراد

وأبياته نحو الخمسائة، وهي في (أحكام) القرانات التي دلت على دولة الموحدين. ومن ملاحم المغرب أيضا قصيدة من عروض المتقارب على روي الباء في حدثان دولة

<sup>(291)</sup> كذا في الأصل. وهو على ما يبدو سهو عن ذكر البيت.

بني أبي حفص بتونس من الموحدين منسوبة لابن الأبار. وقال لي قاضي قسنطينة الخطيب الكبير أبو علي بن باديس، وكان بصيرا بما يقول. وله قدم في علم (النجوم) فقال لي: إن هذا ابن الأبار ليس هو الحافظ الأندلسي الكاتب مقتول المستنصر، وإنما (هذا) رجل خياط من أهل تونس تواطأت شهرته مع شهرة الحافظ. وكان والدي رحمه الله تعالى ينشد هذه الأبيات من هذه الملحمة وبتى بعضها في حفظي مطلعها:

عــذيــري من زمن قـلب يــغــر بــبــارقــه الأشنب ومنها (في ذكر اللحياني تاسع ملوك الدولة) :

فيبعث من جيشه قائدا ويبقى هناك على مرقب فتأتي إلى الشيخ أخباره فيقبل كالجمل الأجرب ويظهر من عدله سيرة وتلك سياسة مستجلب ومنها في ذكر أحوال تونس على العموم:

فإما (292) رأيت الرسوم (امحت) ولم يرع حق لذي منصب فخذ في الترحل عن تونس وودع معلمها واذهب فسوف تكون بها فتنة تضيف البريء إلى المذنب

ووقفت بالمغرب على ملحمة أخرى في دولة بني أبي حفص هؤلاء بتونس، فيها بعد السلطان أبي يحيى الشهير عاشر ملوكهم ذكر أخيه محمد يقول فيه :

وبعد أبي عبد الإله شقيقه ويعرف بالوثاب في نسخة الأصل إلا أن هذا الرجل لم يملك بعد أخيه، وكان يمني بذلك نفسه إلى أن هلك. ومن (ملاحم العرب أيضا) في المغرب الملعبة المنسوبة إلى الهوشني على لغة العامة في عروض البلد التي أولها :

<sup>(292)</sup> علق الهوريني على ذلك بقوله: «قوله فاما رأيت أصله فان رأيت، زيدت ما وأدغمت في إن الشرطية المحذوف نونها خطأ وفي نسخة: (فلما رأيت) والاولى هي الموجودة في النسخة التونسية» اهر. والصحيح فاما رأيت بدليل الجواب عن هذا الشرط في قوله في البيت التالي: فخذ.

دعني يا دمعي الهنتان (واشتقت) كلها الويدان السبلاد كلها تروى ما بين الصيف (والشتوأ) قال حين صحت الدعوا (أيا دبر في) ذي الأزمان

فترت الأمطار ولم تفتر (أنتي) (تملأ) وتتعدر (أنتي) (مثل) ما تدري والعام والربيع تجري دعني نبكي ومن عذري ذا القرن اشتد (وتمرمر)

وهي طويلة ومحفوظة بين عامة المغرب الأقصى، والغالب عليها الوضع لأنه لم يصح منها قول إلا على تأويل(يحرفه) العامة أو (يجازف)فيه من ينتحلها من الخاصة.

ووقفت بالمشرق على ملحمة منسوبة لابن العربي الحاتمي في كلام طويل شبه (الألغاز) لا يعلم تأويله إلا الله ، (تتخلله) أوفاق عددية ورموز ملغوزة ، وأشكال حيوانات تامة ، ورؤوس (مقتطعة) وتماثيل من (حيوانين) (((293) غريبة. وفي آخرها قصيدة على روي اللام ، والغالب أنها كلها غير صحيحة لأنها لم (تنبن على) أصل علمي من نجامة ولا غيرها. وسمعت أيضا أن هناك ملاحم أخرى منسوبة لابن سينا وابن عقب ، وليس في شيء منها دليل على الصحة ، لأن ذلك إنما يؤخذ من القرانات. ووقفت بالمشرق أيضا على ملحمة (في) حدثان دولة الترك منسوبة إلى رجل من الصوفية يسمى الباجريقي وكلها ألغاز بالحروف أولها :

ائلي من علم (حير) وصي والد الحسن لله) والوصف (فافعل) كفعل الحاذق الفطن كره لكنني أذكر الآتي من الزمن للمتها (وجاء) ميم بطيش نام في الكنن لرته له القضاء (قضاء) أي (ذا) المن له وأذربيجان (من) ملك إلى اليمن

إن شئت تكشف سر الجفريا سائلي فافهم وكن واعيا حرفا (وجمله) أما الذي قبل عصري لست أذكره بشهر بيبرس (يسقى) بعد خمستها شين له أثر من تحت سرته فحصر والشام مع أرض العراق له

ومه . وآل (نوار) لما نال ظاهرهم

الفاتك الباتك المعني (بالشجن)

<sup>(293)</sup> كذا بالأصل، ولعل الأصح حيوانات،كما هو في نسخة دار صادر.

(ومنها) :

(اخلع سعیدا)ضعیف السن سین أتی (قرم) شجاع له عقل ومشورة

ومنهـــا :

من بعد باء من الأعوام قتلته هذا هو الأعرج الكلبي فاعن به يأتي من الشرق جيش (الترك) يقدمهم (وقبل ذي فويل) الشام أجمعها إذا زلزلت يا ويح مصر من طاء وظاء وعين كلهم حبسوا يسير القاف قافا (نحو أحمدهم) يسير القاف أخاه وهو صالحهم تمت ولا يتهم بالحاء لا أحد

لا (لا) (وقاف) ونون (نز في) قرن (يسقى) بحاء (وابن) بعد ذو (شجن)

يلي المشورة ميم الملك ذو اللسن في عصره فتن ناهيك من فتن غان عن القاف قاف (جر) بالفتن (فاندب) بشجو على الأهلين والوطن الزلزال ما زال (عاما) غير مقتطن (هلكي) وينفق أموالا بلا ثمن هون به إن ذاك الحصن في مكن (لام ألف شين لذاك ثني) من (البنين) يداني الملك في الزمن

ويقال إنه إشارة إلى الملك الظاهر (برقوق) وقدوم أبيه عليه بمصر:

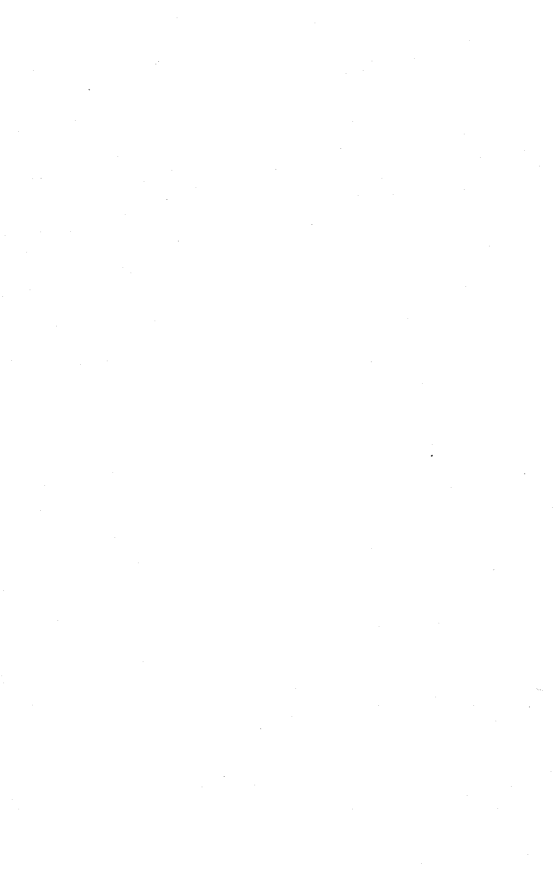
يأتي إليه أبوه بعد هجرته وطول غيبته والشظف (والدرن) وأبياتها كثيرة والغالب أنها (مصنوعة) ومثل صنعتها كان في القديم كثير أو معروف الانتحال.

حكى المؤرخون لأخبار بغداد: أنه كان بها أيام المقتدر وراق ذكي يعرف بالدنيا لي ، (يبلي) الأوراق ويكتب فيها بخط عتيق يرمز فيه بحروف من أسماء أهل الدولة ، ويشير بها إلى ما يعرف ميلهم إليه من أحوال الرفعة والجاه كأنها ملاحم ، ويحصل (بذلك) على ما يريد منهم من الدنيا ، وأنه وضع في بعض دفاتره ميما مكررة ثلاث مرات . وجاء به إلى مفلح مولى المقتدر \_ وكان عظيا في الدولة \_ فقال له: هذا كناية عنك ، وهو مفلح مولى المقتدر ، (ميم) من كل واحدة . وذكر عندها ما يعلم فيه رضاه مما يناله من (الملك والسلطان) ، ونصب (له) علامات لذلك من أحواله المتعارفة موه بها عليه ، فبذل له ما أغناه به . ثم وضعه للوزير الحسن بن القاسم بن وهب على مفلح هذا ، وكان معزولا فجاءه بأوراق مثلها ، وذكر اسم الوزير بمثل هذه الحروف ، وبعلامات ذكرها

وأنه يلي الوزارة للثامن عشر من الخلفاء وتستقيم الأمور على يديه ويقهر الأعداء، وتعمر الدنيا في أيامه، وأوقف مفلحا هذا على الأوراق وذكر فيهاكوائن أخرى، وملاحم من هذا النوع، مما وقع ومما لم يقع، ونسب جميعه إلى دانيال. فأعجب به مفلح ووقف عليه المقتدر. واهتدى من تلك (الرموز) والعلامات إلى ابن وهب (لظهورها)، وكان سببا لوزارته بمثل هذه الحيلة العريقة في الكذب والجهل بمثل هذه الألغاز. والظاهر أن هذه الملحمة التي ينسبونها إلى الباجريقي من هذا النوع.

ولقد سألت أكمل الدين شيخ الحنفية من العجم بالديار المصرية عن هذه الملحمة وعن هذا الرجل الذي تنسب (له) من الصوفية وهو الباجريتي، وكان عارفا (بطوائفهم) فقال: كان من (القرندلية) المبتدعة في حلق اللحية، وكان يتحدث عما يكون بطريق الكشف ويوميء إلى رجال معينين عنده، ويلغز عليهم بحروف يعينها في ضميره لمن يراه منهم، وربما نظم ذلك في أبيات قليلة كان يتعاهدها فتنوقلت عنه، وولع الناس بها، وجعلوها ملحمة مرموزة. وزاد فيها الخراصون من ذلك الجنس في كل عصر، وشغل العامة بفك رموزها، وهو أمر ممتنع إذ الرمز إنما يهدي إلى كشفه قانون يعرف قبله، أويوضع له، وأما مثل هذه الحروف فدلالتها على المراد منها مخصوصة بهذا النظم لا تتجاوزه. فرأيت من كلام هذا الرجل الفاضل، شفاءً لما كان في النفس من أمر هذه الملحمة. «وما كنا لنهتدي لولا أن هدانا الله» (1909).

<sup>(294)</sup> من آية 34 من سورة الاعراف.



## بسم الله الرحمن الرحيم

وما توفيقي الا بالله عليه توكلت الفصل الرابع

في البلدان والأمصار والمدن وسائر العمران الحضري وما يعرض في ذلك من الأحوال وفيه سوابق ولواحق

فصل

في أن الدول أقدم من المدن والأمصار وأنها إنما توجد ثانية عن الملك

وبيانه أنّ البناء واختطاط المنازل إنّما هو من منازع الحضارة التي يدعو إليها الترف والدّعة كما قدّمناه. وذلك متأخر عن البداوة ومنازعها. وأيضا فالمدن والأمصار ذات هياكل وأجرام عظيمة وبناء كبير. وهي موضوعة للعموم لا للخصوص، فتحتاج إلى اجتماع الأيدي وكثرة التعاون. وليست من الأمور الضروريّة للنّاس التّي تعمّ بها البلوى، حتى يكون نزوعهم إليها (شوقيّا) واضطراريّا، بل لا بدّ من إكراههم على ذلك، وسوقهم إليه مضطهدين بعصا الملك، أو مرغّبين في التّواب والأجر الذّي لا يفي لكثرته إلّا الملك والدّولة. فلا بدّ في تمصير الأمصار واختطاط المدن من الدّولة والملك.

ثم إذا بنيت المدينة وكمل تشييدها بحسب نظر من شيدها، وبما اقتضته الأحوال السماوية والأرضية فيها، فعمر الدولة حينئذ عمر لها. فإن كان (أمد) الدولة قصيرا وقف الحال فيها عند انتهاء الدولة وتراجع عمرانها وحربت، وإن كان أمد الدولة طويلا ومدّتها منفسحة، فلا تزال المصانع فيها تشاد والمنازل الرحيبة تكثر وتتعدّد، ونطاق الأمواق يتباعد وينفسح، إلى أن تتسع الخطّة وتبعد المسافة ربعيى) ذرع المساحة كما وقع ببغداد وأمثالها.

ذكر الخطيب في تاريخه: أنّ الحمّامات بلغ عددها ببغداد لعهد المأمون خمسة وستّين ألف حمّام، وكانت مشتملة على مدن وأمصار متلاصقة ومتقاربة تجاوز الأربعين، ولم تكن مدينة (واحدة) يجمعها سور واحد لإفراط العمران. وكذا حال القيروان وقرطبة والمهديّة في الملّة الإسلاميّة، وحال مصر والقاهرة بعدها فيما يبلغنا لهذا العهد.

وأما بعد انقراض الدّولة المشيّدة للمدينة، فإمّا أن يكون لضواحي تلك المدينة وما قاربها من الجبال والبسائط بادية يمدّها العمران دائما ؛ فيكون ذلك حافظا لوجودها، ويستمرّ عمرها بعد الدّولة كما تراه بفاس وبجاية من المغرب، وبعراق العجم من المشرق الموجود لها (عمران) الجبال ؛ لأنّ أهل (البدو) إذا انتهت أحوالهم إلى غاياتها من الرّفه والكسب (نزعوا) إلى الدّعة والسّكون الذي في طبيعة البشر، فينزلون المدن والأمصار ويتأهلون (فيها)، وأما (إن) لم يكن لتلك المدينة المؤسسة مادّة تفيدها العمران بترادف السّاكن من بدوها، فيكون انقراض الدّولة خرقا لسياجها، فيزول حفظها، ويتناقص عمرانها شيئا فشيئا، إلى أن يبذعرّ (أ) ساكنها وتخرب، كما وقع في بغداد ومصر والكوفة بالمشرق والقيروان والمهديّة وقلعة بني حمّاد بالمغرب، وأمثالها، فتفهّمه. وربّما ينزل المدينة بعد انقراض مختطيها الأولين ملك آخر ودوّلة ثانية، يتخذها (²) قرارا وكرسيّا يستغني بها عن اختطاط مدينة ينزلها الدّولة الثانية وترفها، وتستجدّ (بعمرها) عمرا آخر، كما وقع بفاس والقاهرة أحوال الدّولة الثانية وترفها، وتستجدّ (بعمرها) عمرا آخر، كما وقع بفاس والقاهرة الخذا العهد (فاعتبر ذلك وافهم سرّ الله في خليقته.)

# فصل في أنّ الملك يدعو إلى نزول الأمصار

وذلك أنّ القبائل والعصائب إذا حصل لهم الملك اضطرّوا للاستيلاء على الأمصار لأمرين: أحدهما ما يدعو إليه الملك من الدّعة والراحة وحطّ الأثقال؛

<sup>1 )</sup> يتفرق.

<sup>2 )</sup> اي يتخذها الملك.

واستكمال ما كان ناقصا من أمور العمران في البدو، والنّاني دفع ما يتوقّع على الملك من أمر المنازعين والمشاغبين، لأنّ المصر الذي يكون في نواحيهم ربّما يكون ملجأ لمن يروم منازعتهم، والخروج عليهم، وانتزاع ذلك الملك الذي سموا إليه من أيديهم، فيعتصم بذلك المصر ويغالبهم. ومغالبة المصر على نهاية من الصّعوبة والمشقّة. والمصر يقوم مقام العساكر المتعدّدة لما فيه من الامتناع ونكاية (³) الحرب من وراء الجدران، من غير حاجة إلى كثير عدد ولا عظيم شوكة، لأنّ الشوكة والعصابة إنّما احتيج إليها في الحرب للنّبات، لما يقع من بعد كرّة القوم بعضهم على بعض عند الجولة، وثبات هؤلاء بالجدران، فلا يضطرّون إلى كبير عصابة ولا عدد. فيكون حال هذا (المصر)، ومن يعتصم به من المنازعين ، ممّا يفتّ في عضد الأمة (⁴) التي تروم الاستيلاء، ويخضد شوكة استيلائها. فإذا كانت بين أجنابهم أمصار انتظموها في استيلائهم للأمن، من مثل هذا الانخرام، وإن لم يكن أجنابهم أمصار انتظموها في استيلائهم للأمن، من مثل هذا الانخرام، وإن لم يكن هناك مصر استحدثوه ضرورة لتكميل عمرانهم أوّلا، وحطّ أثقالهم، وليكون (ثانيا) شجا في حلق من يروم العزّة والامتناع عليهم من طوائفهم وعصائبهم. فقد بيّن (٥) أنّ الملك يدعو إلى نزول الأمصار والاستيلاء عليها. والله (غالب على أمره.)

### فصل أنّ المدن العظيمة والهياكل المرتفعة إنّما يشيّدها الملك الكبير

قد قدّمنا ذلك في آثار الدّولة من المباني وغيرها، وأنّها تكون على نسبتها. وذلك أنّ تشييد المدن إنّما يحصل باجتاع الفعلة وكثرتهم وتعاونهم. فإذا كانت الدّولة عظيمة متّسعة الممالك، حشر الفعلة من أقطارها، وجمعت أيديهم على عملها. وربّما استعين في ذلك في أكثر الأمر بالهندام الذّي يضاعف القوى والقدر

 <sup>3 )</sup> نكى العدو نكاية : أصاب منه. وعن ابن السكيت : وقد نكيت في العدو الكي نكاية أي هزمته وغببته (لسان العرب).

<sup>4 )</sup> فت في عضده : كسر قوته وفرق عنه أعوانه (قاموس).

<sup>5 )</sup> وفي نسخة : فتعيَّنَ.

في حمل أثقال البناء، لعجز القوّة البشريّة وضعفها عِن ذلك، (كالميخال) (6) وعيره. وربّما يتوهّم كثير من الناس، إذا نظر إلى آثار الأقدمين ومصانعهم العظيمة، مثل إيوان كسرى، وأهرام مصر وحنايا المعلّقة وشرشال بالمغرب، إنّما كانت بقدرتهم متفرّقين أو مجتمعين. فيتخيّل لهم أجساما تناسب ذلك أعظم من هذه بكثير، في (أطوالها وعروضها وأقطارها ليناسب) بينها وبين القُدر التي صدرت تلك المباني عنها. ويغفل عن شأن الهندام و(الميخال)، وما اقتضته في ذلك الصّناعة الهندسيّة.

وكثير مِن (المتقلَّبين) في البلاد يعاين في شأن البناء، واستعمال الحيل في نقل الأجرام عند أهل الدّولة المعتنين بذلك من العجم، ما يشهد له بما قلناه عياناً. وأكثر آثار الأقدمين لهذا العهد تُسمّيها العامّة عادّية، نسبة إلى قوم عاد، لتوهمهم أنّ مباني عاد ومصانعهم إنّما عظمت لعظم أجسامهم وتضاعف قدرهم. وليس كذلك، فقد نجد آثارا كبيرة من آثار الذين تعرف مقادير أجسامهم من الأمم، وهي في مثل ذلك العظم أو أعظم، كإيوان كسرى، ومبانى العبيديين من الشيعة بإفريقيّة، والصنهاجيّين، وأثرهم باد إلى اليوم في صومعة قلعة بني حمّاد. وكذلك بناء الأغالبة في جامع القيروان، وبناء الموحّدين، في رباط الفتح (بناء) السّلطان أبي (حسن) لعهد أربعين سنة في المنصورة بإزاء تلمسان. وكذلك الحنايا التي جلب إليها آهل قرطاجنة الماء في القناة الراكبة عليها ماثلة أيضا لهذا العهد. وغير ذلك من المباني والهياكل التي نقلت إلينا أخبار أهلها قريبا وبعيدا، تيقَّنَّا أنهم لم يكونوا بإفراط في مقادير أجسامهم. وإنّما هذا رأي ولع به القصّاص عن قوم عاد وثمود والعمالقة. ونجد بيوت ثمود في الحجر منحوتة إلى هذا العهد. وقد ثبت في الحديث الصّحيح أنّها بيوتهم يمرّ بها الراكب الحجازيّ أكثر السنين، ويشاهدونها لا تزيد في جوّها ومساحتها وسمكها على المتعاهد. وإنّهم ليبالغون فيما يعتقدون من ذلك. حتّى أنّهم ليزعمون أنّ عوج بن عناق من جيل العمالقة، كان يتناول السّمك من البحر طريًا فيشويه في الشمس. يزعمون بذلك أنّ أنّ الشّمس حارّة فيما قرب

 <sup>6 )</sup> كذا بالاصول: وله ترد هذه اللفظة في لسان العرب، والمشهور: الخل، وهو عند لمولدين: آلة مستطيعة من حديد ونحوه ترفع أو تقلع بها الحجارة.

منها، ولا يعلمون أنّ الحرّ فيما لدينا هو الضّوء لانعكاس الشّعاع بمقابلة سطح الأرض والهواء. وأمّا الشّمس في نفسها فغير حارّة ولا باردة. وإنّما هي كوكب مضيء لا مزاج له. وقد تقدم شيء من هذا في الفصل الثّاني ؟ حيث ذكرنا أنّ آثار الدّولة على نسبة قوّتها في أصلها. والله يخلق ما يشاء مشيء لا مزاح له. وقد تقدّم شيء من هذا في الفصل الثّاني، حيث ذكرنا أنّ الدّولة على نسبة قوتها في أصلها. والله يخلق ما يشاء.

#### فصل في أن الهياكل العظيمة جدًا لا تستقل بينائها الدولة الواحدة

والسبب في ذلك ما ذكرناه من حاجة البناء إلى التعاون ومضاعفة القدر البشرية. وقد تكون المباني في عظمها أكثر من القدر مفردة أو مضاعفة بالهندام كا قلناه، فيحتاج إلى معاودة قدر أخرى مثلها في أزمنة متعاقبة إلى أن تتمّ. فيبتدىء الأوّل منهم بالبناء ويعقبه الثّاني والثّالث، وكلّ واحد منهم قد استكمل شأنه في حشر الفعلة وجمع الأيدي، حتى يتّم القصد من ذلك ويكمل ويكون ماثلا للعيان. يظنّه من يراه من الآخرين أنّه بناء دولة واحدة.

وانظر في ذلك ما نقله المؤرّخون في بناء سدّ مأرب، وأنّ الذي بناه سبأ بن يشجب، وساق إليه سبعين واديا. وعاقه الموت عن إتمامه، (فأتمّته) ملوك خمير من بعده.

ومثل هذا ما نقل في بناء قرطاجنة وقناتها الرّاكبة على الحنايا العاديّة. وأكثر المباني العظيمة في الغالب هذا شأنها. ويشهد لذلك أنّ المباني العظيمة لعهدنا، نجد الملك الواحد يشرع في تأسيسها واختطاطها، فإذا لم يتبع أثره من بعده من الملوك في إتمامها بقيت بحالها ولم يكمل القصد فيها. ويشهد لذلك أيضا أنّا نجد آثارا كثيرة من المباني العظيمة تعجز الدّول عن هدمها وتخريبها، مع أنّ الهدم أيسر من البناء بكثير ؛ لأنّ الهدم رجوع إلى الأصل الذّي هو العدم، والبناء على خلاف الأصل. فإذا وجدنا بناء تضعف (قدرتنا) البشريّة عن هدمه مع سهولة

الهدم، علمنا أنّ القدرة التي اسسته مفرطة القوّة، وأنّها ليست أثر دولة واحدة. وهذا مثل ما وقع للعرب في إيوان كسرى، لمّا اعتزم الرّشيد على هدمه، وبعث إلى يحيى بن خالد وهو في محبسه يستشيره في ذلك، فقال: يا أمير المؤمنين لا تفعل واتركه ماثلا يُستدَلّ به على عظم ملك آبائك الدّين سلبوا الملك لأهل ذلك الهيكل، فاتهمه في النّصيحة، وقال: أخذته النعرة للعجم. والله (لأذرعنّه). وشرع في هدمه وجمع الأيدي عليه، واتّخذ له الفؤوس وجماه بالنّار، وصبّ عليه الحلّ، حتى إذا أدركه العجز بعد ذلك كلّه وخاف الفضيحة، بعث إلى يحي يستشيره ثانيا في التّجافي عن الهدم، فقال: يا أمير المؤمنين لا تفعل، واستمرّ على (شأنك)، لئلًا يقال: عجز أمير المؤمنين وملك العرب عن هدم مصنع من مصانع العجم، فعرفها الرّشيد وأقصر عن هدمه.

وكذلك اتّفق للمأمون في هدم الأهرام التي بمصر وجمع الفعلة لهدمها، فلم يحل بطائل، وشرعوا في نقبه فانتهوا إلى جوّ بين الحائط الظّاهر وما بعده من الحيطان، وهناك كان منتهى هدمهم. وهو إلى اليوم فيما يقال منفذ ظاهر. ويزعم الزّاعمون أنّه وجد (هناك) ركازا بين تلك الحيطان. والله أعلم.

وكذلك حنايا المعلّقة (بقرطاجنّة) إلى هذا العهد تحتاج أهل مدينة تونس إلى انتخاب الحجارة لبنائهم، وتستجيد الصنّاع حجارة تلك الحنايا، فيحاولون على هدمها الأيّام العديدة. ولا يسقط الصغير من جدرانها الله بعد عصب الريق، وتجتمع له المحافل المشهورة. شهدت منها في أيّام صباي كثيرا. « والله (على كلّ شيء قدير) ».

#### فصل فيما تجب مراعاته في أوضاع المدن وما يحدث اذا غفل عن تلك الماعاة

اعلم أنّ المدن قرار تتّخذه الأمم عند حصول الغاية المطلوبة من التّرف ودواعيه، فتؤثر الدّعة والسّكون، وتتوجّه إلى اتّخاذ المنازل للقرار. ولمّا كان ذلك للقرار والمأوى، وجب أن يراعى فيه دفع المضارّ بالحماية من طوارقها، وجلب المنافع

وتسهيل المرافق لها. فأمّا الحماية من المضارّ فيراعي لها أن يدار على منازلها جميعا سياج الأسوار، وأن يكون وضع ذلك في ممتنع من الأمكنة ؛ إمّا على هضبة متوعّرة من الجبل، وإمّا باستدارة بحر أو نهر بها، حتّى لا يوصل إليها إلّا بعد العبور على جسر أو قنطرة ؛ فيصعب منالها على العدّو ويتضاعف امتناعها وحصنها. وممّا يراعي في ذلك للحماية من الآفات السماويّة طيب الهواء للسلامة من الأمراض. فإنّ الهواء إذا كان راكدا خبيثا، أو مجاوراً للمياه الفاسدة ولمناقع () متعفّنة أو لمروج خبيثة، أسرع إليها (8) العفن من مجاورتها، فأسرع المرض للحيوان الكائن فيه لا محالة، وهذا مشاهد.

والمدن التي لم يراع فيها طيب الهواء كثيرة الأمراض في الغالب. وقد اشتهر بذلك في قطر المغرب بلد قابس من بلاد الجريد بافريقية، فلا يكاد ساكنها أو طارقها يخلص من حمّى العفن بوجه. ولقد يقال إنّ ذلك حادث فيها، ولم تكن كذلك من قبل. ونقل البكريّ في سبب حدوثه، أنّه وقع فيها حفر ظهر (فيه) إناء من نحاس مختوم بالرّصاص. فلّما فضّ ختامه صعد منه دخان إلى الجوّ وانقطع. وكان ذلك مبدأ أمراض الحمّيات فيه. وأراد بذلك أنّ الإناء كان مشتملا على بعض أعمال الطلّسمات لوبائه، وأنّه ذهب سرّه بذهابه، فرجع إليها العفن والوباء. وهذه الحكاية من مذاهب العامّة ومباحثهم الركيكة. والبكريّ لم يكن من نباهة العلم واستنارة البصيرة بحيث يدفع مثل هذا أو يتبيّن خرقه فنقله كما سمعه.

والذي يكشف الله الحق في ذلك أن هذه الأهوية العفنة أكثر ما يهيئها لتعفين الأجسام وأمراض الحميات ركودها، فإذا تخلّلتها الريح وتفشّت، وذهبت بها يمينا وشمالا، خفّ شأن العفن والمرض المتأدّي منها للحيوانات.

والبلد إذا كان كثير السّاكن وكثرت حركات أهله فيتموّج الهواء ضرورة، وتحدث الريح المتخلّلة للهواء الرّاكد، ويكون ذلك معينا له على الحركة والتموّج، وإذا خفّ السّاكن لم يجد الهواء معينا على حركته وتموّجه، وبقي ساكنا راكدا، وعظم عفنه وكثر ضرره. وبلد قابس هذه، كانت عندما كانت إفريقيّة مستجدّة

<sup>7 )</sup> جمع منقع : الموضع يستنقع الماء فيه.

<sup>8 )</sup> الضمير في « اليها » يعود إلى « المنازل ».

العمران، كثيرة الساكن تموج بأهلها موجا. فكان ذلك معينا على تموّج الهواء واضطرابه وتخفيف الأذى منه، فلم يكن فيها كثير عفن ولا مرض. وعندما خفّ ساكنها ركد هواؤها المتعفّن بفساد مياهها، فكثر العفن والمرض. فهذا وجهه لا غير ذلك.

وقد رأينا عكس ذلك في بلاد وضعت ولم يراع فيها طيب الهواء. وكانت أولا قليلة الساكن، فكانت أمراضها كثيرة. فلما كثر ساكنها انتقل حالها عن ذلك. وهذا مثل دار الملك بفاس لهذا العهد المسمّى بالبلد الجديد، وكثير من ذلك في العالم. فتفهّمه تجد ما قلته لك.

(وقد ذهب هذا العهد القريب فساد الهواء من قابس وزال عفنها، لمّا حاصرها سلطان تونس وقطع الغابة من النّخل التي كانت تحيط بها، فانفرج جانب منها وتحقّ المحيط بها وتخلّلته الرّياح، ذهب منه العفن والله مصرّف الأمور.)

وأمّا جلب المنافع والمرافق للبلد فيراعى فيه أمور: منها الماء، (وأن) يكون البلد على نهر، أو بإزائها عيون عذبة ثرّة. فإنّ وجود الماء قريبا من البلد يسهل على السّاكن حاجة الماء وهي ضروريّة، فيكون لهم في وجودهم مرفقة عظيمة عامّة. وبما يراعى من المرافق في المدن طيب المراعي لسائمتهم ؛ إذ صاحب كلّ قرار لابدّ من دواجن الحيوان للنتاج والضرّع والرّكوب، ولا بدّ لها من المرعى. فإذا كان قريبا طيّبا، كان ذلك أرفق بحالهم لِمَا يعانون من المشقّة في بعده. وممّا يراعي أيضا المزارع ؛ (فإنّ الزّرع هو القوت). فإذا كانت مزارع البلد بالقرب منها، كان ذلك أسهل في اتّخاذه وأقرب في تحصيله. ومن ذلك الشّجر للحطب (°) والبناء، فإنّ الحطب ممّا تعمّ البلوى في اتّخاذه لوقود النّيران للاصطلاء والطّبخ. والحشب فإنّ الحطب ممّا تعمّ البلوى في اتّخاذه لوقود النّيران للاصطلاء والطّبخ. والحشب يراعي أيضا ضروريّ لسقفهم (۱۰) وكثير ممّا يستعمل فيه الخشب من (ضروراتهم). وقد يراعي أيضا قربها من البحر لتسهيل الحاجات القاصية من البلاد النّائية. إلّا أنّ يراعي أيضا قربها من البحر لتسهيل الحاجات القاصية من البلاد النّائية. إلّا أنّ ذلك ليس بمثابة الأوّل. وهذه كلّها متفاوتة بتفاوت الحاجات، وما تدعو إليه ضرورة الساكن. وقد يكون الواضع غافلا عن حسن الاختيار الطّبيعيّ، أو إنّما

<sup>9 )</sup> وفي نسخة (للاصطلاء والطبخ).

<sup>10)</sup> جمع سقيف، وهو بمعنى السقف:

يراعي ما هو أهم على نفسه وقومه، ولا يذكر حاجة غيرهم، كما فعله العرب لأول الإسلام في المدن التي اختطّوها (بالحجاز) (11) وافريقيّة، فإنّهم لم يراعوا فيها إلّا الأهمّ عندهم ؛ من مراعي الإبل، وما يصلح لها من الشّجر والماء الملح. ولم يراعوا الماء، ولا المزارع، ولا الحطب، ولا مراعي السائمة من ذوات الظلف، ولا غير ذلك، كالقيروان والكوفة والبصرة وسجلماسة وأمثالها. ولهذا كانت أقرب إلى الحراب لما لم تراع فيها الأمور الطبيعيّة.

#### فصل

وممّا يراعي في البلاد السّاحليّة التي على البحر، أن تكون بين جبل، أو تكون بين أمة من الأمم موفورة العدد، تكون صريخا للمدينة متى طرقها طارق من العدّو. والسبب في ذلك أنّ المدينة إذا كانت حاضرة البحر، ولم يكن بساحتها عمران للقبائل أهل العصبيّات، ولا موضعها متوّعر من الجبل، كانت في غرّة للبيات، وسهل طروقها في الأساطيل البحريّة على عدوّها وتحيفه لها، لما يأمن من وجود الصريخ لها. وإنّ الحضر المتعوّدين للدّعة قد صاروا عيالا وخرجوا عن حكم المقاتلة. وهذا كالاسكندريّة من المشرق، وطرابلس من المغرب، وبونة وسلا. ومتى كانت القبائل والعصائب موطّنين بقربها، حيث يبلغهم الصريخ (والنّقير)، وكانت متوعّرة المسالك على من يرومها باختطاطها في هضاب الجبال وعلى أسنمتها، كان لما بذلك منعة من العدوّ (وبيأسون) من طروقها، لما يكابدونه وعرها، وما يتوقّعونه من إجابة صريخها. كما في سبتة وبجاية وبلد القلّ على صغرها. فافهم ذلك واعتبره في اختصاص الاسكندريّة باسم الثغر من لدن الدّولة العبّاسية، مع أنّ الدّعوة واخريائية، وإنّما اعتبر في ذلك المخافة المتوقّعة فيها من ورائها ببرقة وافريقيّة، وإنّما اعتبر في ذلك المخافة المتوقّعة فيها من البحر لسهولة وضعها. ولذلك — والله أعلم — كان طروق العدوّ للإسكندريّة المبحر لسهولة وضعها. ولذلك — والله أعلم — كان طروق العدوّ للإسكندريّة وطرابلس في الملة مرّات متعدّدة.

<sup>11)</sup> وفي نسخة (بالعراق).

## فصل في المساجد والبيوت

## رالمعظمة) في العالم

اعلم أنَّ الله سبحانه وتعالى فضل من الأرض بقاعا احتصّها بتشريفه، وجعلها مواطن لعبادته، يضاعف فيها النّواب، ويُنْمِي بها الأجور. وأخبرنا بذلك على ألسن رسله وأنبيائه، لطفا بعباده وتسهيلا لطرق السّعادة لهم.

وكانت المساجد الثلاثة هي أفضل بقاع الأرض (فيما علمناه) حسبا ثبت في الصّحيحين ؛ وهي مكّة والمدينة وبيت المقدس. أما البيت الحرام الذي بمكّة فهو بيت إبراهيم صلوات الله وسلامه عليه. أمره الله ببنائه، وأن يؤذن في البّاس بالحجّ إليه، فبناه هو وابنه إسماعيل كما (قصّه) القرآن، وقام بما أمره الله فيه. وسكن إسماعيل به مع هاجر، ومن نزل معهم من جرهم إلى أن قبضهما الله، ودفنا بالحجر منه (12) وبيت المقدس (هو بيت) داود وسليمان عليهما السّلام مله أمرهما الله ببناء مسجده ونصب هياكله. ودفن كثير من الأنبياء من ولد إسحاق عليه السّلام حواليه. والمدينة مهاجر نبيّنا محمد صلوات الله وسلامه عليه، أمره الله تعالى بالهجرة إليها وإقامة دين الإسلام بها. فبني مسجده الحرام بها، وكان ملحده الشريف في تربتها. فهذه المساجد الثّلاثة قرّة عين المسلمين ومهوى أفئدتهم، وعظمة دينهم. وفي الآثار من فضلها ومضاعفة القواب في مجاورتها والصلاة فيها وعظمة دينهم. وفي الآثار من فضلها ومضاعفة القواب في مجاورتها والصلاة فيها تدرّجت أحوالها إلى أن كمل ظهورها في العالم.

فأمّا مكّة فأوّليّها \_ فيما يقال \_ أنّ آدم صلوات الله عليه بناها قبالة البيت المعمور، ثم هدمها الطوفان بعد ذلك. وليس فيه خبر صحيح يعوّل عليه. وأنّما اقتبسوه من مجمل الآية في قوله: « وإذ يرفع إبراهيم القواعد من البيت واسماعيل ». ثم بعث الله إبراهيم، وكان من شأنه وشأن زوجته سارة وغيرتها من هاجر ما هو معروف. وأوحى الله إليه رأن يفارق هاجر ويضربها مع ابنها إسماعيل

<sup>12)</sup> ورد في لسان العرب : والحجر حجر الكعبة، وفي الحديث ذكر الحجر في غير موضع، قال ابن الأثير : هو الحائط المستدير إلى جانب الكعبة الغربي.

إلى فاران وهي جبال مكَّة في ما وراء الشَّام وبلد إيلة، فأخرجها إلى هنالك، ولحقت بمكان البيت وأدركها العطش. وكيّف) الله لهما من اللّطف في نبع ماء زمزم، ومرور الرفقة من جرهم بهما، حتّى احتملوهما وسكنوا إليهما، ونزلوا معهما حوالي زمزم كما عرف في موضعه. فاتخذ إسماعيل بموضع الكعبة بيتا يأوي إليه، وأدار عليه سياجا من الوّم وجعله زربا (13) لغنمه. وجاء إبراهيم صلوات الله عليه مرارا لزيارته من الشّام، أمر في آخرها ببناء الكّعبة مكان ذلك الزرب. فبناه واستعان فيه بابنه إسماعيل، ودعا النّاس إلى حجّه، وبقى إسماعيل ساكنا به. ولمّا قبضت أمّه هاجر دفنها فيه. ولم يزل قائما في خدمته إلى أن قبضه الله تعالى ودفن مع أمّه هاجر. وقام بنوه من بعده بأمر البيت مع أخوالهم من جرهم، ثمّ (العمالقة) من بعدهم. واستمّر الحال على ذلك، والنّاس يهرعون إليها من كلّ أفق من جميع أهل الخليقة، لا من بني إسماعيل ولا من غيرهم ممن دنا أو نأى. فقد نقل أنَّ التبابعة كانت تحجّ البيت وتعظّمه، وأنّ تبّعا (الذي يسمّى تبّان أسعد أبا كوب) كساها الملاء (14) والوصائل، وأمر بتطهيرها وجعل لها مفتاحا. ونقل أيضا أنّ الفرس كانت تحجّه وتقرّب إليه، وأنّ غزالي الذّهب اللذين وجدهما عبد المطّلب حين احتفر زمزم كانا من قرابينهم. ولم تزل لجرهم الولاية عليه بعد (بني) إسماعيل من قبل خؤولتهم. حتى إذا (أخرجتهم) خزاعة وأقاموا بها بعدهم ما شاء الله. ثمَّ كثر ولد إسماعيل وانتشروا وتشعبوا إلى كنانة، ثمّ كنانة إلى قريش وغيرهم. وساءت ولاية خزاعة فغلبتهم قريش على أمره. وأخرجوهم من البيت وملَّكوا عليهم يومئذ قصيّ بن كلاب، فبني البيت وسقفه بخشب الدوم وجريد النخل. قال الأعشى: بناها قصتی (وحده) (وا) بن جرهم حلفت بثوبي راهب الدور والتي

ثمّ أصاب البيت سيل في (ولايتهم)، ويقال حريق وتهدّم، وأعادوا بناءه وجمعوا النفقة لذلك من أموالهم. وانكسرت سفينة بساحل جدّة فاشتروا خشبها للسّقف. وكأنت جدرانه فوق القامة، فجعلوها ثمانية عشر ذراعا. وكان لاصقا بالأرض فجعلوه فوق القامة لئلًا تدخله السّيول. وقصّرت بهم النّفقة عن إتمامه، فقصّروا

<sup>13)</sup> الزرب : المدخل وموضع الغنه.

<sup>14)</sup> الملأ : بالمدّ الريطة إذا كانت قطعة واحدة.

عن قواعده وتركوا منه ستة أذرع وشبرا أداروها بجدار قصير، يطاف من ورائه، وهو الحجر. وبقي البيت على هذا البناء إلى أنّ تحصّن ابن الزّبير بمكّة حين دعا لنفسه، وزحفت إليه جيوش يزيد بن معاوية مع الحصين بن نمير السّكونيّ. ورمى البيت سنة أربع وستّين فأصابه حريق. يقال من النّفط الذي رموا به على ابن الزّبير فتصدّعت حيطانه، فهدمه ابن الزّبير، وأعاد بناءه أحسن ماكان، بعد أن اختلف عليه الصّحافة في بنائه. واحتج عليهم بقول رسول الله صلى الله عليه وسلم لعائشة رضي الله عنها: لولا قومك حديثو عهد بكفر لرددت البيت على قواعد إبراهيم، ولجعلت له بابين شرقيا وغربيّا. فهدمه، وكشف عن أساس إبراهيم عليه السّلام. وجمع الوجوه والأكابر حتى عاينوه. وأشار عليه ابن عبّاس بالتّحرّي في السّلام. وجمع الوجوه والأكابر حتى عاينوه. وأشار عليه ابن عبّاس بالتّحرّي في حفظ القبلة على النّاس، فأدار على الأساس الخشب، ونصب من فوقها السّتور (15) حفظا للقبلة. وبعث إلى صنعاء في الفضة (16) والكلس، (فجلبها). وسأل عن قطع الحجارة الأول، فجمع منها ما أحتاج إليه. ثمّ شرع في البناء على أساس إبراهيم عليه السّلام. ورفع جدرانها سبعا وعشرين ذراعا، وجعل لها بابين لاصقين بالأرض كا روى في حديثه. وجعل فرشها وأزرها بالرّخام، وصاغ لها المفاتيح وصفائح الأبواب من الذّهب.

ثمّ جاء الحجّاج لحصاره أيام عبد الملك، ورمى على المسجد بالمنجنيقات إلى أن تصدعت حيطانه. ثمّ لما ظفر بابن الزّبير، شاور عبد الملك فيما بناه وزاده في البيت، فأمره بهدمه وردّ البيت على قواعد قريش كما هي اليوم. ويقال: إنّه ندم على ذلك حين علم صحّة رواية ابن الزّبير لحديث عائشة، وقال: وددت أنّي كنت حمّلت أبا حبيب من أمر البيت وبنائه ما تحمّل، فهدم الحجّاج منها ستّة أذر عوشبرا مكان الحجر، وبناها على أساس قريش، وسدّ الباب الغربيّ وما تحت عتبة بابها اليوم من الباب الشرقيّ. وترك سائرها لم يغيّر منه شيئا. فكلّ البناء الذي فيه اليوم بناء ابن الزبير، وبين بنائه وبناء الحجّاج في الحائط صلة ظاهرة للعيان، لحمة ظاهرة بين البناء متميز عن البناء بمقدار إصبع، شبه الصّدء وقد لحم.

<sup>15)</sup> كذا، وفي النسخة الباريسة تحقيق : الستور.

<sup>16)</sup> كذا، وفي ب (النسخة الباريسة) : الفصّة، ومعناها الجصّة. وهو الأصح.

ويعرض ههنا إشكال قوي لمبنافاته لما يقوله الفقهاء في أمر الطّواف. (ويحرز) (17) الطائف أن يميل على الشاذروان الدائر بأساس الجدر من أسفلها، فيقع طوافه داخل البيت بناء على أنّ الجدار إنّما قام على بعض الأساس وترك بعضه، وهو مكان الشاذروان. وكذا قالوا في تقبيل الحجر الأسود، لابد من رجوع الطائف من التقبيل حتى يستوي قائما، لئلا يقع بعض طوافه داخل البيت. وإذا كانت الجدران كلها من بناء ابن الزّبير، وهو إنّما بني على أساس إبراهيم، فكيف يقع هذا الذي قالوه ؟ ولا مخلص من (ذلك) إلّا بأحد أمرين : إمّا أن يكون الحجاج هدمه جميعه وأعاده، وقد نقل ذلك جماعة، إلّا أنّ العيان في شواهد البناء بالتحام ما بين البناءين وتمييز أحد الشقين من أعلاه عن الآخر في الصّناعة يردّ ذلك، وإمّا أنّ يكون ابن الزّبير لم يردّ البيت على أساس إبراهيم من جميع جهاته، وإنّما فعل ذلك في الحجر فقط ليدخله. فهي الآن مع كونها من بناء ابن الزّبير ليست على قواعد إبراهيم. وهذا بعيد، ولا محيص (عن) هذين. والله أعلم.

ثمّ إنّ ساحة البيت، هو المسجد، كان فضاء للطائفين، ولم يكن عليه جدار أيام النّبي صلّى الله عليه وسلم وأبي بكر من بعده. ثم كثر النّاس، فاشترى عمر رضي الله عنه دورا هدمها وزادها في المسجد، وأدار عليها جدارا دون القامة. وفعل ذلك عثمان، ثم ابن الزّبير، ثم الوليد بن عبد الملك، وبناه بعمد الرّخام. ثمّ زاد فيه المنصور وابنه المهديّ من بعده ووقفت الزيادة واستقرّت على ذلك لعهدنا.

وتشريف الله لهذا البيت وعنايته (أعظم) من أن يحاط به. وكفى من ذلك أن جعله مهبطا للوحي والملائكة ومكانا للعبادة. وفرض (فيه) شعائر الحجّ ومناسكه. وأوجب لحرمه من سائر نواحيه من حقوق التعظيم والحقّ ما لم يوجبه لغيره، فمنع كلّ من خالف دين الإسلام من دخول ذلك الحرم. وأوجب على داخله أن يتجرّد من المخيط إلّا إزارا يستره. وحمى العائذ به، والراتع في مسارحه من مواقع الآفات، فلا يراع فيه خائف، ولا يصاد له وحش، ولا يحتطب له شجر.

<sup>17)</sup> وفي نسخة ويُحَذَّرُ الطائف.

وحد الحرم الذي يختص بهذه الحرمة من طريق المدينة ثلاثة أميال الى التّنعيم، (18) ومن طريق العراق سبعة أميال إلى ثنيّة جبل (المقطع)، ومن طريق الجعرانة تسعة أميال إلى الشّعب، ومن طريق الطائف سبعة أميال إلى بطن نمرة، ومن طريق حدّة (عشرة) أميال إلى منقطع العشائر.

هذا شأن مكّة وخبرها وتسمّى أمّ القرى، وتسمّى الكعبة لعلوها من اسم الكعب. ويقال لها أيضا بكّة. قال الأصمعيّ : لأنّ النّاس يبكّ بعضهم بعضا إليها أي يدفع. وقال مجاهد : إنّما هي باء بكّة أبدلوها ميما. كما قالوا لازب ولازم لقرب الخرجين. وقال النّخعيّ : بالباء للبيت وبالميم للبلد. وقال الزهريّ : بالباء للمسجد كلّه وبالميم للحرم. وقد كانت الأمم منذ عهد الجاهليّة تعظّمه والملوك تبعث إليه بالأموال والذّخائر مثل كسرى وغيره.

وقصة الأسياف وغزالي الدّهب التي وجدها عبد المطلب حين احتفر زمزم معروفة. وقد وجد رسول الله صلّى عليه وسلم، حين افتتح مكة في الجبّ الذي كان فيها، سبعين ألف أوقية من الدّهب، مما كان الملوك (تهدي إلى) البيت، قيمتها (ألفا) ألف دينار مكرّرة مرتين بمائتي قنطار وزنا، وقال له عليّ بن أبي طالب رضي الله عنه : يا رسول الله : لو استعنت بهذا المال على حربك، فلم يفعل. ثم ذكر لأبي بكر، فلم يحرّكه. هكذا قال الأزرقيّ. وفي البخاريّ بسنده إلى أبي وائل قال : جلست إلى شيبة بن عثمان، وقال : جلس إليّ عمر بن الخطّاب فقال : هممت أن لا أدع فيها صفراء ولا بيضاء إلا قسمتها بين المسلمين. قلت ما انت بفاعل ؟ قال : ولم ؟ قلت فلم يفعله صاحباك. فقال : هما اللّذان يقتدى بهما. وخرجه أبو داود وابن ماجة. وأقام ذلك المال إلى أن كانت فتنة الأفطس، وهو الحسن بن الحسين (19) بن عليّ بن عليّ زين العابدين سنة تسع وتسعين ومائة، حين غلب على مكّة عمد إلى الكعبة فأخذ ما في خزائنها وقال : ما تصنع الكعبة حين غلب على مكّة عمد إلى الكعبة فأخذ ما في خزائنها وقال : ما تصنع الكعبة

<sup>18)</sup> موضع بمكة في الحل، وهو بين مكة وسرف، على فرسخين من مكة، وقيل على أربعة به مساجد حول مسجد عائشة وسقايا على طريق المدينة، منه يحرم المكيون بالعمرة (معجم البلدان لياقوت).

<sup>19)</sup> كذا، وفي نسخة : الحسين بن الحسين... آخ. وفي الكامل لائن الأثير ج 5 ص 177 : الحسين بن الحسن الأقطس.

بهذا المال موضوعا فيها لا ينتفع به ؟ نحن أحقّ به نستعين به على حربنا، وأخرجه وتصرّف فيه، وبطلت الذّخيرة من الكعبة من يومئذ.

وأمّا بيت المقدس، وهو المسجد الأقصى، فكان أوِّل أمره أيّام الصّابئة موضعًا/ لهيكل الزهرة، وكانوا يقرّبونه إليه الزيت فيما يقربونه، ويصبّونه على الصخرة التي هناك. ثمّ دثر ذلك الهيكل، واتخذها بنو إسماعيل حين ملكوها قبلة لصلاتهم. وذلك أنَّ موسى صلوات الله عليه \_ لمَّا خرج ببني إسرائيل من مصر لتمليكهم (20) بيت المقدس، كما وعد الله أباهم إسرائيل وأباه إسحق، ويعقوب من قبله، وأقاموا بأرض التّيه ـــ أمره الله باتّخاذ قبّة من حشب السنط عيّن بالوحى مقدارها وصفتها وهياكلها وتماثيلها، وأن يكون فيها التابوت ومائدة بصحافها ومنارة بقناديلها، وأن يصنع مذبحا للقربان. وصف ذلك كلُّه في التَّوراة أكمل وصف فصنع القبّة ووضع فيها تابوت العهد، وهو التّابوت الذي فيه الألوا- المصنوعة عوضا عن الألواح المنزّلة بالكلمات العشر، لمّا تكسرت ووضع المذبح عندها. وعهد الله إلى موسى بأن يكون هرون صاحب القربان. ونصبوا تلك القبّة بين خيامهم في التيه يصلُّون إليها ويقرَّبون في المذبح أمامها ويتعرَّضون للوحي عندها. ولمّا ملكوا أرض الشام أنزلوها (بكلكال) من بلاد الأرض المقدّسة ما بين قسم بني يامين وبني أفراييم. وبقيت هنالك أربع عشرة سنة : سبعا مدّة الحرب، وسبعا بعد الفتح أيام قسمة البلاد. ولمّا توفّي يوشع عليه السلام نقلوها إلى بلد شيلو قريبا من كلكال، وأداروا عليها الحيطان. وأقامت على ذلك ثلثاية سنة، حتى ملكها بنو فلسطين من أيديهم كما مرّ، وتغلبوا عليهم. ثمّ ردّوا عليهم القبّة ونقلوها بعد وفاة عالى الكوهن ألى نوف. ثمّ نقلت أيام طالوت إلى كنعون في بلاد بني يامين. ولمّا ملك داود عليه السلام نقل القبّة والتّابوت إلى بيت المقدس، وجعل عليها خباء خاصًا ووضعها على الصّخرة. وبقيت تلك القبّة قبلتهم، وأراد داود عليه السلام بناء مسجده على الصّخرة مكانها، فلم يتمّ له ذلك. وعهد به إلى ابنه سليمان فبناه لأربع سنين من ملكه، ولخمسمائة سنة من وفاة موسى عليه السّلام. واتّحذ

<sup>20)</sup> كدا، وفي نسخة : ليملكهم.

عمده من الصقر، وجعل به صرح الزّجاج، وغشّى أبوابه وحيطانه بالذّهب، وصاغ هياكله وتماثيله وأوعيته ومنارته ومفتاحه من الذّهب، وجعل في ظهره قبرا ليضع (21) فيه تابوت العهد، وهو التّابوت الذي فيه الألواح. وجاء به من صهيون بلد أبيه داود نقله إليها أيّام عمارة المسجد، فجيء به تحمله الأسباط والكهنوتيّة حتى وضعه في القبر، ووضعت القبّة والأوعية والمذبح، كلّ حيث أعدّ له من المسجد. وأقام كذلك ما شاء الله. ثمّ خرّبه بختنصر بعد ثمانمائة سنة من بنائه، وأحرق التوراة والعصا ، (وسبك) الهياكل ونثر الأحجار.

ثمّ لمّا أعادهم ملوك الفرس، بناه عزير نبيّ إسرائيلي لعهده، بإعانة بهمن ملك الفرس، الذي كانت الولادة (22) لبني إسرائيل عليه من سبي بختنصر. وحدّ لهم في بنيانه حدودا دون بناء سليمان بن داود عليهما السّلام، فلم يتجاوزوها.

وأمّا الأواوين التي تحت المسجد، يركب بعضها بعضا، عمود الأعلى منها على قوس الأسفل في طبقتين. ويتوهّم كثير من الناس أنّها إصطبلّات سليمان عليه السّلام، وليس كذلك. وأنّما بناها تنزيها للبيت المقدّس عمّا يتوهّم من النّجاسة ؛ لأنّ النجاسات في شريعتهم، وان كانت في باطن الأرض، وكان ما بينها وبين ظاهر الأرض محشوّا بالتّراب، بحيث يصل ما بينها وبين الظّاهر خطّ مستقيم ينجّس ذلك الظّاهر بالتّوهّم، والمتوهّم عندهم كالمحقّق، فبنوا هذه الأواوين على هذه الصورة بعمود الأواوين السفليّة تنتهي إلى أقواسها وينقطع خطّه، فلا تتصل النجاسة بالأعلى على خطّ مستقيم. وتنزّه البيت عن هذه النجاسة المتوهّمة ليكون ذلك أبلغ في الطّهارة والتّقديس.

ثمّ تداولتهم ملوك يونان والفرس والرّوم. واستفحل الملك لبني إسرائيل في هذه المدّة: لبني حشمناي من كهنتهم، ثمّ لصهرهم هيرودس ولبنيه من بعده. وبنى هيرودس بيت المقدس على بناء سليمان عليه السّلام، وتأنّق فيه حتى أكمله في ست سنين. فلمّا جاء طيطش من ملوك الرّوم وغلبهم، وملك أمرهم، خرّب بيت المقدس ومسجدها، وأمر أن يزرع مكانه. ثمّ أخذ الرّوم بدين المسيح عليه السّلام

<sup>21)</sup> كذا، وفي ب : ليودع.

<sup>22)</sup> كذا، وفي نسخة : الولاية.

ودانوا بتعظيمه. ثمّ اختلف حال ملوك الرّوم في الأنعذ بدين النّصرانيّة تارة وتركه أخرى، إلى ان جاء قسطنطين وتنصّرت أمّه (هلايه)، (<sup>23</sup>) وارتحلت إلى القدس في طلب الخشبة التي صلب عليها المسيح بزعمهم. فأخبرها القمامصة بأنّه رمي بخشبته على الأرض، وألقى عليها القمامات والقاذورات. فاستخرجت الخشبة، وبنت مكان تلك القمامات كنيسة القمامة (<sup>24</sup>) كأنّها على قبره بزعمهم. وخرّبت ما وجدت من عمارة البيت، وأمرت بطرح الزبل والقمامات على الصّخرة، حتّى غطّاها وخفي مكانها جزاء بزعمها عمّا فعلوه بقبر المسيح.

ثمّ بنوا بإزاء القمامة بيت لحم، وهو البيت الذي ولد فيه عيسى صلوات الله عليه. وبقي الأمر كذلك إلى أن جاء الإسلام والفتح، وحضر عمر لفتح بيت المقدس، وسأل عن الصّخرة فأري مكانها وقد علاها الزبل والتراب، فكشف عنها وبنى عليها مسجدا على طريق البداوة. وعظم من شأنه ما أذن الله (في) تعظيمه، وما سبق من أمّ الكتاب في فضله حسبها ثبت.

ثم احتفل الوليد ابن عبدالملك في تشييد مسجده، على سنن مساجد الإسلام بما شاء الله من الاحتفال، كما فعل في المسجد الحرام وفي مسجد النبي صلّى الله عليه وسلّم بالمدينة. وفي مسجد دمشق، وكانت العرب تسمّيه بلاط الوليد. وألزم ملك الرّوم أن يبعث الفعلة والمال لبناء هذه المساجد، وأن ينمقوها بالفسيفساء فأطاع لذلك وتمّ بناؤها على ما اقترحه.

ثمّ لمّا ضعف أمر الخلافة أعوام الخمسمائة من الهجرة في آخرها \_ وكانت في ملكة العبيديّين خلفاء القاهرة من الشيعة واختل، أمرهم \_ زحف الفرخة إلى بيت المقدس، فملكوه وملكوا معه عامّة ثغور الشّام. وبنوا على الصّخرة المقدّسة منه كنيسة كانوا يعظّمونها ويفتخرون ببنائها، حتّى إذا استقل صلاح الدّين بن أيوب الكرديّ بملك مصر والشّام، ومحا أثر العبيديّين وبدعهم، زحف إلى الشّام وجاهد من كان به من الفرنجة حتّى غلبهم على بيت المقدس، وعلى ما كانوا ملكوه وجاهد من كان به من الفرنجة حتّى غلبهم على بيت المقدس، وعلى ما كانوا ملكوه

<sup>23)</sup> وفي نسخة : هيلائةُ وهو الأقربُ.

<sup>24)</sup> كذا بالأصل في جميع النسخ : وكذا اوردها ابن الأثير والطبرى. وهي كنيسة القيامة كما هو المشهور في يومنا هذا.

من ثغور الشّام. وذلك لنحو ثمانين وخمسمائة من الهجرة. وهدم تلك الكنيسة وأظهر الصّخرة، وبنى المسجد على النّحو الذي هو عليه اليوم لهذا العهد. ولا يعرض لك الإشكال المعروف في الحديث الصّحيح أنّ النبيّ صلّى الله عليه وسلّم سئل عن أوّل بيت وضع، فقال: مكّة. قيل ثمّ أيّ ؟ قال: بيت المقدس، قيل: فكم بينهما قال: أربعون سنة. فإنّ المدّة بين بناء مكّة وبين بناء بيت المقدس، بمقدار ما بين إبراهيم وسليمان؛ لأنّ سليمان بانيه ؛ وهو ينيف على الألف بكثم.

واعلم أنّ المراد بالوضع، في الحديث، ليس البناء، وإنّما المراد أول بيت عيّن للعبادة. ولا يبعد أن يكون بيت المقدس عيّن للعبادة قبل سليمان بمثل هذه المدّة. وقد نقل أنّ الصابئة بنوا على الصّخرة هيكل الزهرة، فلعلّ ذلك لأنّها كانت مكانا للعبادة، كما كانت الجاهليّة تضع الأصنام والتماثيل حوالي الكعبة وفي جوفها. والصّابئة الذين بنوا هيكل الزهرة كانوا على عهد إبراهيم عليه السّلام، فلا تبعد مدّة الأبعين سنة بين وضع مكّة للعبادة ووضع بيت المقدس، وإن لم يكن هناك بناء كم المعروف. وإنّ أوّل من بنى بيت المقدس سليمان عليه السّلام، فتفهمه، ففيه حلّ هذا الإشكال.

وأمّا المدينة المنورة \_ وهي المسمّاة بيغرب وهي من بناء يغرب بن مهلائل من العمالقة وبه سمّيت. وملكها بنو إسرائيل من أيديهم فيما ملكوه من أرض الحجاز. ثمّ جاورهم بنو قيلة من غسان وغلبوهم عليها وعلى حصونها. ثم أمر النبي صلّى الله عليه وسلّم بالهجرة إليها، لما سبق من عناية الله بها، فهاجر إليها ومعه أبوبكر وتبعه أصحابه، ونزل بها. وبني مسجده وبيوته في الموضع الذي كان الله قد أعدّه لذلك وشرّفه في سابق أزله. وآواه أبناء قيلة ونصروه، فلذلك سمّوا الأنصار. وتمت كلمة الإسلام من المدينة حتى علت على الكلمات، وغلب على قومه، وفتح مكّة وملكها. وظنّ الأنصار أنّه يتحوّل عنهم إلى بلده فأهمّهم ذلك، فخطبهم، رسول الله صلّى الله عليه وسلّم وأخبرهم أنّه غير متحوّل. حتّى إذا قبض صلّى الله عليه وسلّم كان ملحده الشريف بها. وجاء في فضلها من الأحاديث الصحيحة ما لا خفاء به. ووقع الخلاف بين العلماء في تفضيلها على مكّة، وقال الصحيحة ما لا خفاء به. ووقع الخلاف بين العلماء في تفضيلها على مكّة، وقال

به مالك رحمه الله، لما ثبت عنده في ذلك من النصّ الصّريح عن رافع بن حديج أنّ النبيّ صلّى الله عليه وسلّم قال: « المدينة خير من مكّة ». نقل ذلك عبد الوهّاب في المعونة، إلى أحاديث أخرى تدلّ بظاهرها على ذلك. وخالف أبو حنيفة والشافعيّ.

وأصبحت على كلّ حال ثانية المسجد الحرام. وجنح إليها الأمم بأفئدتهم من كلّ أوب. فانظر كيف تدرجت الفضيلة في هذه المساجد المعظّمة، لما سبق من عناية الله لها، وتفهّم سرّ الله في الكون وتدريجه على ترتيب محكم في أمور الدّين والدّنيا.

وأمّا غير هذه المساجد الثلاثة فلا نعلمه في الأرض، إلّا ما يقال من شأن مسجد آدم عليه السّلام بسرنديب من جزائر الهند، لكنه لم يثبت فيه شيء يعوّل عليه.

وقد كانت للأمم في القديم مساجد يعظمونها على جهة الدّيانة بزعمهم ؛ منها بيوت النّار للفرس، وهياكل يونان وبيوت العرب بالحجاز، التي أمر النبيء صلّى الله عليه وسلّم بهدمها في غزواته. وقد ذكر المسعوديّ منها بيوتا لسنا من ذكرها في شيء، إذ هي غير مشروعة ولا هي على طريق دينيّ، ولا يلتفت إليها ولا إلى الخبر عنها. ويكفي في ذلك ما وقع في التّواريخ. فمن أراد معرفة الأحبار فعليه بها. والله يهدي من يشاء.

## فصل في أن الأمصار والمدن بإفريقية والمغرب قليلة

والسبب في ذلك أنّ هذه الأمصار كانت للبربر، منذ آلاف من السنين قبل الإسلام. وكان عمرانها كلّه بدويًا، ولم تستمرّ فيهم الحضارة حتى تستكمل أحوالها. والدول التي ملكتهم من الإفرنجة والعرب لم يطل أمد ملكهم فيهم، حتى ترسخ الحضارة منها، فلم تزل عوائد البداوة وشؤونها، فكانوا إليها أقرب، فلم تكثر مبانيهم. وأيضا فالصّنائع بعيدة عن البربر لأنّهم أعرق في البدو، والصنائع من

توابع الحضارة ؛ وإنما تتمّ المباني بها، فلا بدّ من الحذق في تعلّمها. فلما لم يكن للبربر انتحال لها لم يكن لهم تشوف (25) إلى المباني فضلا عن المدن. وأيضا فهم أهل عصبيّات وأنسّاب لا يخلو عن ذلك جمع منهم. والأنساب والعصبيّة أجنح إلى البدو.

وإتما يدعو إلى المدن الدعة والسكون، ويصير ساكنها عيالا على حاميتها، فتجد أهل البدو لذلك يستنكفون عن سكنى المدينة أو الإقامة بها. ولا يدعوهم إلى ذلك إلّا الترف والغنى، وقليل ما هو في النّاس. فلذلك كان عمران إفريقيّة والمغرب كلّه أو أكثره بدويًا (26) أهل خيام وظواعن وقياطن وكنن في الجبال. وكان عمران بلاد العجم كلّه أو أكثره قرى وأمصارا ورساتيق، من بلاد الأندلس والشّام ومصر وعراق العجم وأمثالها ؛ لأنّ العجم في الغالب ليسوا بأهل أنساب يحافظون عليها ويتنافون في صراحتها والتحامها إلّا في الأقلّ. وأكثر ما يكون سكنى البدو لأهل الأنساب، لأنّ لحمة النّسب أقرب وأشدّ. فتكون عصبيّته كذلك، وتنزع بصاحبها إلى سكنى البدو والتجافي عن المصر الذي يذهب بالبسالة ويصيّره عيالا على غيره، فافهمه وقس عليه.

## فصل في أن المباني والمصانع في الملّة الإسلامية قليلة بالنّسبة إلى قدرتها ومن كان قبلها من الدول

والسبب في ذلك ما ذكرنا مثله في البربر بعينه، إذ العرب أيضا أعرق في البدو وأبعد عن الصّنائع. وأيضا فكانوا أجانب من الممالك التي استولوا عليها قبل

<sup>25)</sup> تشوف إلى الشيء: تطلّع اليه، وفي نسخة : تشوق

ر2) كذا في الأصل في جميع النسخ. ويظهر أن هناك تحريفا أو كلاما ناقصا، ومقتضى السياق : وكان سكانها أهل خياء و... الخ.

الإسلام. ولما تملَّكوها لم ينفسح الأمد حتى تستوفي رسوم الحضارة، مع أنَّهم استغنوا بما وجدوا من مباني غيرهم. وأيضا فكان الدّين أوّل الأمر مانعا من المغالاة في البنيان والإسراف فيه في غير القصد، كما عهد لهم عمر حين استأذنوه في بناء الكوفة بالحجارة، وقد وقع الحريق في القصب الذي كانوا بنوا به من قبل، فقال : « افعلوا، »ولايزيدنّ أحد على ثلاثة أبيات. ولا تطاولوا في البنيان، والزموا السنّة تلزمكم الدّولة ». وعهد إلى الوفد وتقدّم إلى النّاس أن لا يرفعوا بنيانا فوق القدر. وقالوا: وما القدر ؟ قال: « ما لا يقرّبكم من السرف ولا يخرجكم من القصد! ». فلما بعد العهد بالدين والتحرج في أمثال هذه المقاصد، وغلبت طبيعة الملك والترف، واستخدم العرب أمّة الفرس وأخذوا عنهم الصنائع والمباني، ودعتهم إليها أحوال الدّعة والترف فحينئذ شيّدوا المباني والمصانع، وكان عهد ذلك قريبًا بانقراض الدولة، ولم ينفسح الأمد لكثرة البناء واختطاط المدن والأمصار إلَّا قليلا، وليس كذلك غيرهم من الأمم. فالفرس طالت مدّتهم آلافا من السّنين وكذلك القبط والنبط والروم، وكذلك العرب الأولى من عاد وثمود والعمالقة والتبابعة، طالت آمادهم ورسخت الصنائع فيهم، فكانت مبانيهم وهياكلهم أكثر عددا وأبقى على الأيّام أثرا. واستبصر في هذا تجده كما قلت لك. والله وارث الأرض ومن عليها.

# فصل في أنّ المباني التي تختطّها العرب يسرع إليها الخراب إلّا في الأقلّ

والسبب في ذلك شأن البداوة والبعد عن الصنائع \_ كما قدّمنا \_ ، فلا تكون المباني وثيقة في تشييدها. وله \_ والله أعلم \_ وجه آخر، وهو أمس به. وذلك قلة مراعاتهم لحسن الاختيار في اختطاط المدن. كما قلنا : من المكان، وطيب الهواء والمياه والمزارع المراعي : فإنّه بالتفاوت في هذه تتفاوت جودة المصر ورداءته من حيث العمران الطبيعيّ. والعرب بمعزل عن هذا، وإنّما يراعون مراعي إبلهم

خاصة، لا يبالون بالماء طاب أو خبث، ولا قلّ أو كثر، ولا يسألون عن زكاء المزارع والمنابت والأهوية: لانتقالهم في الأرض، ونقلهم الحبوب من البلد البعيد. وأما الرّياح فالقفر مختلف للمهاب كلّها. والظّعن كفيل لهم بطيبها ؛ لأنّ الرياح إنّما تخبث مع القرار والسكني وكثرة الفضلات. وانظر لمّا اختطّوا الكوفة والبصرة والقيروان، كيف لم يراعوا في اختطاطها إلا مراعي إبلهم. وما يقرب من القفر ومسالك الظعن، فكانت بعيدة عن الوضع الطّبيعي للمدن، ولم تكن لها ماد، تمدّ عمرانها من بعدهم، كما قدّمنا بأنّه يحتاج إليه في حفظ العمران. فقد كانت مواطنها غير طبيعية للقرار، ولم تكن في وسط الأمم فيعمرها الناس. فلأوّل وهلة من انحلال أمرهم وذهاب عصبيتهم التي كانت مياجا لها، أتى عليها الخراب والانحلال كأن لم تكن. « والله يحكم لا معقب لحكمه ».

## فصل في مبادىء الخراب في الأمصار

اعلم أنّ الأمصار إذا اختطّت أوّلا تكون قليلة المساكن، وقليلة آلات البناء، من الحجر والكلس (27) وغيرها مما يعالى على الحيطان عند التأنّق: كالزّليج (88) والرّخام والزجاج والفسيفساء والصدف، فيكون بناؤها يومئذ بدوّيا وآلاتها فاسدة. فإذا عظم عمران المدينة وكثر ساكنها، كثرت الآلات بكثرة الأعمال حينئذ، وكثر الصنّاع إلى أن تبلغ غايتها من ذلك كا سبق بشأنها. فإذا تراجع عمرانها وخفّ ساكنها قلّت الصنائع لأجل ذلك ففقدت الإجادة في البناء والإحكام والمعالاة عليه بالتنميق. ثم تقلّ الأعمال لعدم الساكن، فيقلّ جلب الآلات من الحجر والرّخام وغيرهما، فتفقد ويصير بناؤهم وتشييدهم من الآلات التي في مبانيهم، فينقلونها من مصنع إلى مصنع، لأجل خلاء أكثر المصانع والقصور والمنازل لقلة العمران، وقصوره عمّا كان أوّلا.

<sup>27)</sup> الكلس : هو الصاروج يبني به.

<sup>28)</sup> الزليج : الصحور الملس (لسان العرب).

ثمّ لا تزال تنقل من قصر إلى قصر ومن دار إلى دار إلى أن يفقد الكثير منها جملة، فيعودون إلى البداوة في البناء واتخاذ الطوب عوضا عن الحجارة، والقصور عن التنميق بالكلّية. فيعود بناء المدينة مثل بناء القرى والمدن، ويظهر عليها سيما البداوة. ثم تمرّ في التناقص إلى غايتها من الخراب إن قدّر لها به. سنّة الله في حلقه.

# فصل في أن تفاضل الأمصار والمدن في كثرة الرفه ونفاق الأسواق أنما هو في تفاضل عمرانها في الكثرة والقلّة

والسبب في ذلك أنه قد عرف وثبت أنّ الواحد من البشر غير مستقلّ بتحصيل حاجاته في معاشه، وأنهم متعاونون جميعا في عمرانهم على ذلك. والحاجة التي تحصل بتعاون طائفة منهم تسدّ ضرورة الأكثر من عددهم أضعافا. فالقوت من الحنطة مثلا لا يستقلّ الواحد بتحصيل حصته منه. وإذا انتدب لتحصيله الستّة أو العشرة من حدّاد ونجّار للآلات، وقائم على البقر وإثارة الأرض وحصاد السنبل وسائر مؤن الفلح، وتوزّعوا على تلك الأعمال أو اجتمعوا، وحصل بعملهم السنبل وسائر من القوت، فإنّه حينئذ قوت لأضعافهم مرّات. فالأعمال بعد الاجتماع زائدة على حاجات العاملين وضروراتهم.

وأهل مدينة أو مصر إذا وزّعت أعمالهم كلّها على مقدار ضروراتهم وحاجاتهم اكتفى فيها بالأقلّ من تلك الأعمال، وبقيت الأعمال كلّها زائدة على الضرورات، فتصرف في حالات الترف وعوائده. وما يحتاج إليه غيرهم من أهل الأمصار ويستجلبونه منهم بأعواضه وقيمه، فيكون لهم بذلك حظّ من الغنى. وقد تبيّن لك في الفصل الخامس في باب الكسب والرزق، أنّ المكاسب إنّما هي قيم الأعمال. فإذا كثرت الأعمال كثرت قيمها بينهم ؛ فكثرت مكاسبهم ضرورة. ودعتهم أحوال الرّفه والغنى إلى الترف وحاجاته من التأنّق في المساكن والملابس، واستجادة الآنية

والماعون واتّخاذ الخدم والمراكب. وهذه كلّها أعمال تستدعى بقيمها ويختار المهرة في صناعتها والقيام عليها، فتنفق أسواق الأعمال والصّنائع، ويكثر دخل المصر وخرجه، ويحصل اليسار لمنتحلي ذلك من قبل أعمالهم. ومتى زاد العمران زادت الأعمال ثانية. ثمّ زاد الترف تابعا للكسب وزادت عوائده وحاجاته. واستنبطت الصّنائع لتحصيلها، فزادت قيمها وتضاعف الكسب في المدينة لذلك ثانية، ونفقت سوق الأعمال بها أكثر من الأول. وكذا في الزيادة الثانية والثالثة ؛ لأنّ الأعمال الزائدة كلّها تختص بالترف والعنى، بخلاف الأعمال الأصلية التي تختص بالمعاش. فالمصر إذا فضل بعمران واحد ففضله بزيادة كسب ورفه، وبعوائد من المعاش. فالمصر إذا فضل بعمران واحد ففضله بزيادة كسب ورفه، وبعوائد من الترف لا توجد في الآخر. فم كان عمرانه من الأمصار أكثر وأوفر، كان حال المصر الذي دونه على وتيرة واحدة في الأصناف: القاضي مع القاضي، والتّاجر مع التاجر، والصّانع مع الصانع، والسّوقيّ مع السوقيّ، والأمير مع الأمير، والشرطيّ مع الشرطيّ.

وأعتبر ذلك في المغرب مثلا بحال فاس مع غيرها من أمصاره الأخرى، مثل بجاية وتلمسان وسبتة، تجد بينهما بونا كثيرا على الجملة. ثمّ على الخصوصيّات، فحال القاضي بفاس أوسع من حال القاضي بتلمسان، كذا كلّ صنف مع أهل صنفه. وكذا أيضا حال تلمسان مع وهران والجزائر، وحال وهران والجزائر مع ما دونهما، إلى أن تنتهي إلى (المداشر) الذين اعتالهم في (ضرورات) معاشهم فقط، أو يقصرون عنها. وما ذاك إلا لتفاوت الأعمال فيها، فكأنها كلّها أسواق للأعمال. والخرج في كلّ سوق على نسبته، فالقاضي بفاس دخله كفاء خرجه، وكذا القاضي بتلمسان. وحيث الدّخل والخرج أكثر تكون الأحوال أعظم (وأوسع). وهما بفاس أكثر لنفاق سوق (2°) الأعمال بما يدعو إليه الترف، فالأحوال أضخم. وهما بفاس أكثر لنفاق سوق (2°) الأعمال بما يدعو إليه الترف، فالأحوال أضخم. ثم هكذا حال وهران وقسنطينة والجزائر وبسكرة، حتى تنتهي كما قلناه إلى الأمصار التي لا تفي أعمالها بضروراتها، ولا تعدّ في الأمصار ؟ إذ هي من قبيل القرى والمداشر. فلذلك تجد أهل هذه الأمصار الصّغيرة ضعفاء الأحوال متقاربين في والمداشر. فلذلك تجد أهل هذه الأمصار الصّغيرة ضعفاء الأحوال متقاربين في

<sup>29)</sup> كذا، وفي ب: سائر الأعمال.

الفقر والخصاصة لما أنّ أعمالهم لا تفي بضروراتهم. ولا يفضل لهم عنها ما يتأثّلونه كسبا، فلا تنمو مكاسبهم. فهم لذلك مساكين محاويج، إلّا في الأقلّ النّادر، واعتبر ذلك حتّى في أحوال الفقراء والسّوّال. فإنّ السّائل بفاس أحسن حالا من السّائل بتلمسان أو وهران. ولقد شاهدت بفاس السّوّال يسألون أيّام الأضاحي أثمان ضحاياهم، ورأيتهم يسألون كثيرا من أحوال الترف واقتراح المآكل، مثل سؤال اللّحم والسّمن وعلاج الطبخ والملابس والماعون، كالغربال والآنية. ولو سأل السائل مثل هذا بتلمسان أو وهران لاستنكر وعتف وزجر.

ويبلغنا لهذا العهد عن أحوال أهل القاهرة ومصر من الترف والغنى في عوائدهم ما نقضي منه العجب. حتى إنّ كثيرا من الفقراء بالمغرب ينزعون إلى النّقلة إلى مصر لذلك، ولما يبلغهم من أنّ شأن الرفه بمصر أعظم من غيرهم. وتعتقد العامّة من النّاس أنّ ذلك (لطموّ الأموال في تلك الآفاق وأنّ الأموال مخزنة لديهم). وأنّهم أكثر صدقة وإيثارا من جميع أهل الأمصار، وليس كذلك. وإنما هو لما تعرفه من أنّ عمران مصر والقاهرة أكثر من عمران هذه الأمصار التي لديك، فعظمت لذلك أحوالهم.

وأمّا حال الدخل والخرج فمتكافىء في جميع الأمصار. ومتى عظم الدّخل، عظم الدّخل، عظم الخرج وبالعكس. ومتى عظم الدّخل والخرج، اتسعت أحوال السّاكن ووسع المصر.

وكل شيء يبلغك من مثل هذا فلا تنكره واعتبره بكثرة العمران، وما يكون عنه من كثرة المكاسب التي يسهل بسببها البذل والإيثار على مبتغيه. ومثّله بشأن الحيوانات العجم مع بيوت المدينة الواحدة. وكيف تختلف أحوالها في هجرانها أو غشيانها. فإنّ بيوت أهل النّعم والنّروة والموائد الخصبة (30) منها، تكثر بساحتها وأفنيتها نثير الحبوب وسواقط الفتات، فتزدحم عليها غواشي النمل والخشاش. ويكثر في سربها الجرذان، وتأوي إليها السّنانبر، وتحلّق فوقها عصائب الطيور، حتّى تروح بطانا وتمتليء شبعا وريّا. وبيوت أهل الخصاصة والفقر الكاسدة أرزاقهم، لا يسري بطانا وتمتليء شبعا وريّا. وبيوت أهل الخصاصة والفقر الكاسدة أرزاقهم، لا يسري

<sup>30)</sup> كذا، وفي نسخة : الخصيبة.

بساحتها دبيب ولا يحلّق بجوّها طائر، ولا تأوي إلى زوايا بيوتهم فأرة ولا هرّة كما قال الشاع:

يسقط الطير حيث (يلتقط) الحين وتعشى منازل الكرماء فتأمل سرّ الله تعالى في ذلك، واعتبر غاشية الأناسي بغاشية العجم من الحيوانات وفتات الموائد بفضلات الرزق والترف وسهولتها على من يبذلها، لاستغنائهم عنها في الأكثر بوجود أمثالها لديهم. واعلم أنّ اتساع الأحوال وكثرة النّعم في العمران تابع لكبرته. والله سبحانه وتعالى أعلم هو غنيّ عن العالمين.

# فصل في أسعار المدن

اعلم أنّ الأسواق كلّها تشتمل على حاجات النّاس: فمنها الضروريّ وهي الأقوات من الحنطة والشعير وما في معناهما كالباقلا والحمص والجلبان وسائر حبوب الأقوات ومصلّحاتها، كالبصل والثوم وأشباهه. ومنها الحاجيّ والكماليّ مثل الأدم والفواكه والملابس والماعون والمراّكب وسائر المصانع والمباني. فإذا استبحر المصر وكثر ساكنه، رخصت أسعار الضروريّ من القوت وما في معناه، وغلت أسعار الكماليّ من الأدم والفواكه وما يتبعها، وإذا قلّ ساكن المصر وضعف عمرانه، كان الأمر بالعكس من ذلك. والسبب في ذلك أنّ الحبوب من ضرورات القوت، فتتوفّر الدّواعي على اتّخاذها ؛ إذ كلّ أحد لا يهمل قوت نفسه ولا قوت منزله، لشهره أو سنته، فيعم اتّخاذها أهل المصر أجمع، أو الأكثر منهم في ذلك المصر أو فيما قرب منه، لابدّ من ذلك. وكلّ متّخذ لقوته تفضل عنه وعن أهل المصر من غير شكّ، فترخص أسعارها في الغالب، اللا ما يصيبها في بعض أهل المصر من غير شكّ، فترخص أسعارها في الغالب، اللا ما يصيبها في بعض السنين من الآفات السماويّة. ولولا احتكار الناس لها، لما يتوقّع مع تلك الآفات البنين من الإندت دون ثمن ولا عوض لكثرتها بكثرة العمران.

وأمّا سائر المرافق من الأدم والفواكه وما إليها، فإنّها لا تعمّ بها البلوي، ولا

يستغرق الكاذها أعمال أهل المصر أجمعين، ولا الكثير منهم. ثم إنّ المصر إذا كان مستبحرا، موفور العمران، كثير حاجات التّرف، توفّرت حينئذ الدّواعي على طلب تلك المرافق والاستكثار منها كلّ بحسب حاله ؛ فيقصر الموجود منها,عن ألحاجات قصورا بالغا. ويكثر المستامون لها، وهي قليلة في نفسها فتزد م أهل الأغراض، ويبذل أهل الرّفه والترف أثمانها بإسراف في الغلاء لحاجتهم إليها اكثر من غيرهم، فيقع فيها الغلاء كما تراه.

وأمّا الصّنائع والأعمال أيضا في الأمصار الموفورة العمران، فسبب الغلاء فيها أمور ثلاثة: الأول كثرة الحاجة لمكان الترف في المصر بكثرة عمرانه. والنّاني اعتزاز أهل الأعمال بخدمتهم وامتهان أنفسهم، لسهولة المعاش في المدينة بكثرة أقواتها. والثالث كثرة المترفين وكثرة حاجاتهم إلى امتهان غيرهم، وإلى استعمال الصّنّاع في مهنهم، فيبذلون في ذلك لأهل الأعمال أكثر من قيمة أعمالهم مزاحمة ومنافسة في الاستئثار بها، فيعتز الفعلة والصنّاع وأهل الحرف. وتغلو أعمالهم، وتكثر نققات أهل المصر في ذلك.

وأمّا الأمصار الصّغيرة، والقليلة السّاكن فأقواتهم قليلة لقلّة العمل فيها، وما يتوقّعونه لصغر مصرهم من عدم القوت، فيتمسّكون بما يحصل منه بأيديهم ويحتكرونه، فيعزّ وجوده لديهم، ويغلو ثمنه على مستامه. وأما مرافقهم فلا تدعو إليها أيضا حاجة لقلّة السّاكن وضعف الأحوال فلا تنفق لديهم سوقه فيختصّ بالرخص في سعره.

وقد يدخل أيضا في قيمة الأقوات، ما يفرض عليها من المكوس والمغارم للسلطان في الأسواق وأبواب المصر، وللجباة في منافع يفرضونها على البياعات لأنفسهم. ولذلك كانت الأسعار في الأمصار أغلى من أسعار البادية، إذ المكوس والمغارم والفرائض قليلة لديهم أو معدومة. (والأمصار بالعكس) سيما في (أواخر الدّول). وقد تدخل أيضا في قيمة الأقوات قيمة علاجها في الفلح، ويحافظ على ذلك في أسعارها كما وقع بالأندلس لهذا العهد. وذلك أنّهم، لمّا ألجأهم النّصارى إلى سيف البحر، وبلاده المتوعّرة الخبيئة الزّراعة النّكدة النّبات، وملكوا عليهم

الأرض الزّاكية والبلد الطّيّب، فاحتاجوا إلى علاج المزارع والفدن لإضلاح نباتها وفلحها، وكان ذلك العلاج بأعمال ذات قيم وموادّ من الزبل وغيره لها مؤونة، وصارت في فلحهم نفقات لها خطر، فاعتبروها في سعرهم. واختصّ قطر الاندلس بالغلاء منذ اضطرّهم النّصارى إلى هذا المعمور بالإسلام مع سواحلها لأجل ذلك.

ويحسب الناس إذا سمعوا بغلاء الأسعار في قطرهم أنها لقلة الأقوات والحبوب بأرضهم، وليس كذلك، فهم أكثر أهل المعمور فلحا فيما علمناه وأقومهم عليه، وقل أن يخلو منهم سلطان أو سوقة عن فدّان أو مزرعة أو فلح، الا قليلا من أهل الصناعات والمهن أو الطرّاء على الوطن من الغزاة المجاهدين. ولهذا يختصهم السلطان في عطائهم بالعولة، وهي أقواتهم وعلوفاتهم من الزّرع وإنّما السبب في غلاء سعر الحبوب عندهم ما ذكرناه.

ولمّا كانت بلاد البربر بالعكس من ذلك في زكاء منابتهم وطيب أرضهم ارتفعت عنهم المؤن جملة في الفلح مع كثرته وعمومه، فصار ذلك سببا لرخص الأقوات ببلدهم. والله مقدّر اللّيل والنّهار.

#### فصل

في قصور أهل البادية عن سكنى المصر الكثير العمران

والسبب في ذلك أنّ المصر الكثير العمران، يكثر ترفه كما قدّمناه، وتكثر حاجات ساكنه من أجل الترف. وتعتاد تلك الحاجات لما تدعو إليها، فتنقلب ضرورات، وتصير الأعمال فيه كلّها مع ذلك عزيزة والمرافق غالية، بازدحام الأغراض عليها من أجل الترف، وبالمغارم السلطانية التي توضع على الأسواق والبياعات وتعتبر في قيم المبيعات، ويعظم فيها الغلاء في المرافق، والأقوات والأعمال، فتكثر لذلك نفقات ساكنه كثرة بالغة على نسبة عمرانه. ويعظم خرجه، فيحتاج حينئذ إلى المال الكثير للنفقة على نفسه وعياله في ضرورات عيشهم وسائر مؤنهم. والبدوي لم يكن دخله كثيرا، إذ كان ساكنا بمكان كاسد الأسواق في الأعمال

التي هي سبب الكسب، فلم يتأثل كسبا ولا مالا فيتعذّر عليه من أجل ذلك سكنى المصر الكبير، لغلاء مرافقه وعزّة حاجاته. وهو في بدوه يسدّ خلّته بأقلّ الأعمال، لأنه قليل عوائد الترف في معاشه وسائر مؤنه، فلا يضطرّ إلى المال. وكلّ من يتشوّف إلى المصر وسكناه من أهل البادية، فسريعا ما يظهر عجزه ويفتضح، إلّا من تقدّم منهم تأثيل المال، ويحصل له منه فوق الحاجة، ويجري إلى الغاية الطبيعية لأهل العمران من الدّعة والترف، فحينئذ ينتقل إلى المصر، وينتظم حاله مع أحوال أهله في عوائدهم وترفهم. وهكذا شأن بداية عمران الأمصار. والله بكلّ شيء محيط.

فصل في أن الأقطار في اختلاف أحوالها بالرفه والفقر مثل الأمصار

اعلم أنّ ما توفّر عمرانه من الأقطار، وتعدّدت الأمم في جهاته وكثر ساكنه، اتسعت أحوال أهله وكثرت أموالهم وأمصارهم وعظمت دولهم وممالكهم. والسبب في ذلك كلّه ما ذكرناه من كثرة الأعمال، وما سيأتي ذكره من أنّها سبب للثروة، بما يفضل عنها بعد الوفاء بالضروريات في حاجات السّاكن من الفضلة البالغة على مقدار العمران وكثرته، فيعود على النّاس كسبا يتأثّلونه، حسبا نذكر ذلك في فصل المعاش وبيان الرّزق والكسب فيتزيّد الرّفه لذلك، وتتسع الأحوال، ويجيء الترف والغنى، وتكثر الجباية للدّولة بنفاق الأسواق، فيكثر مالها ويشمخ سلطانها، ويتفنّن في اتّخاذ المعاقل والحصون، واختطاط المدن، وتشييد الأمصار.

واعتبر ذلك بأقطار المشرق، مثل مصر والشام وعراق العجم والهندوالصين، وناحية الشمال كلها، وأقطارها وراء البحر الرّومي، لمّا كثر عمرانها كيف كثر المال فيهم، وعظمت دولهم وتعدّدت مدنهم وحواضرهم، وعظمت متاجرهم وأحوالهم. فالذّي نشاهده لهذا العهد، من أحوال تجّار الأمم النّصرانيّة، والواردين على المسلمين بالمغرب، في رفههم واتّساع أحوالهم أكثر من أن يحيط به الوصف.

وكذا تجار أهل المشرق، وما يبلغنا عن أحوالهم، وأبلغ منها أحوال أهل المشرق الأقصى من عراق العجم والهند والصيّن، فإنه يبلغنا عنهم في باب الغنى والرّفه أحوال غرائب تسير الرّكبان بجديثها، وربّما تتلقّى بالإنكار في غالب الأمر. ويحسب من يسمعها من العامّة أنّ ذلك لزيادة في أموالهم، أو لأنّ المعادن الذّهبيّة والفضية أكثر بأرضهم، أو لأنّ ذهب الأقدمين من الأمم استأثروا به دون غيرهم، وليس كذلك. فمعدن الذهب الذي نعرفه في هذه الأقطار، إنّما هو ببلاد وليس كذلك. فمعدن الذهب أقرب. وجميع ما في أرضهم من البضاعة فإنّما يجلبونه إلى المغرب أقرب. وجميع ما في أرضهم من البضاعة فإنّما يجلبونه إلى غير بلادهم للتجارة. فلو كان المال عتيدا موفورا لديهم، لما جلبوا بضائِعهم إلى سواهم يبتغون بها الأموال ولاستغنوا عن أموال الناس بالجملة.

ولقد ذهب المنجّمون لما رأوا مثل ذلك، واستغربوا ما في المشرق من كثرة الأحوال واتساعها ووفور أموالها، فقالوا بأنّ عطايا الكواكب والسّهام في مواليد أهل المشرق أكثر منها حصصا في مواليد أهل المغرب. وذلك صحيح من جهة المطابقة بين الأحكام النجوميّة والأحوال الأرضية كما قلناه. وهم إنّما أعطوا في ذلك السبب النّجوميّ، وبقي عليهم أن يعطوا السبب الأرضيّ، وهو ما ذكرناه من كثرة العمران واختصاصه بأرض المشرق وأقطاره. وكثرة العمران تفيد كثرة الكسب بكثرة الأعمال التي هي سببه، فلذلك اختصّ المشرق بالرّفه من بين الآفاق، لا أنّ ذلك لجرد الأثر النجوميّ. فقد فهمت ممّا أشرنا لك أوّلا أنّه لا يستقل بذلك، فإنّ المطابقة بين حكمه وعمران الأرض وطبيعتها أمر لا بدّ منه.

واعتبر حال هذا الرّفه من العمران، في قطر إفريقية وبرقة، لمّا خفّ ساكنها وتناقص عمرانها، كيف تلاشت أحوال أهلها وانتهوا إلى الفقر والخصاصة. وضعفت جباياتها، فقلّت أموال دولها، بعد أن كانت دور الشّيعة وصنهاجة بها، على ما بلغك من الرّفه وكثرة الجبايات واتساع الأحوال في نفقاتهم وأعطياتهم. حتى لقد كانت الأموال ترفع من القيروان إلى صاحب مصر لحاجاته ومهمّاته في غالب الأوقات. وكانت أموال الدّولة، بحيث حمل جوهر الكاتب في سفره إلى فتح مصر ألف حمل من المال، يستعدّها لأرزاق الجنود وأعطياتهم ونفقات الغزاة.

وقطر المغرب وإن كان في القديم دون إفريقية فلم يكن بالقليل في ذلك. وكانت أحواله في دول الموحدين متسعة وجباياته موفورة. وهو لهذا العهد قد أقصر عن ذلك لقصور العمران فيه وتناقصه. فقد ذهب من عمران البربر فيه أكثره، ونقص عن معهوده نقصا ظاهرا محسوسا، وكاد أن يلحق في أحواله بمثل أحوال إفريقية، بعد أن كان عمرانه متصلا من البحر الرومي إلى بلاد السودان، في طول ما بين السوس الأقصى وبرقة. وهي اليوم كلّها أو أكثرها قفار وخلاء وصحارى، إلّا ما هو منها بسيف البحر أو ما يقاربه من التّلول. والله وارث الأرض ومن عليها، وهو خير الوارثين.

فصل

في تأثل العقار والصياع في الأمصار وحال فوائدها ومستغلاتها

أعلم أنّ تأثّل العقار والضيّاع الكثيرة لأهل الأمصار والمدن، لا يكون دفعة واحدة، ولا في عصر واحد، إذ ليس يكون لأحد منهم من التّروة، ما يملك به الأملاك التّي تخرج قيمها عن الحدّ، ولو بلغت أحوالهم في الرّفه ما عسى أن تبلغ. وإنما يكون ملكهم وتأثّلهم تدريجا، إمّا بالوراثة من آبائه وذوي رحمه، حتى تتأدّى أملاك الكثيرين منهم إلى الواحد وأكثر لذلك، أو أن يكون بحوالة الأسواق. فإنّ العقار في أواخر الدولة وأوّل الأخرى، عند فناء الحامية، وخرق السيّاح، وتداعي المصر إلى الخراب، تقلّ الغبطة به لقلّة المنفعة فيها، بتلاشي الأحوال، فترخص قيمها وتتملّك بالأثمان اليسيرة، وتتخطّى بالميراث إلى ملك الآخر، وقد استجدّ المصر شبابه باستفحال الدولة الثانية، وانتظمت له أحوال حسنة، تحصل معها الغبطة في العقار والضيّاع، لكثرة منافعها حينئذ، فتعظم قيمها، ويكون لها خطر لم يكن في الأوّل. وهذا معنى الحوالة فيها. ويصبح مالكها من أغنى أهل المصر، وليس ذلك بسعيه واكتسابه، اذ قدرته تعجز عن مثل ذلك.

وأمّا فوائد العقار والضّياع فهي غير كافية لمالكها في حاجات معاشه، إذ هي لا تفي بعوائد التّرف وأسبابه، وإنّما هي في الغالب لسدّ الحلّة وضرورة المعاش. والذي سمعناه من مشيخة البلدان أنّ القصد باقتناء الملك من العقار والضّياع،

إنّما هو الخشية على من يترك خلفه من الذرّية الضّعاف، ليكون مربّاهم به ورزقهم فيه، ونشؤهم بفائدته ما داموا عاجزين عن الاكتساب. فإذا اقتدروا على تحصيل المكاسب سعوا فيها بأنفسهم. وربّما يكون من الولد من يعجز عن التكسّب لضعف في بدنه أو آفة في عقله المعاشيّ، فيكون ذلك العقار قواما لحاله. هذا قصد المترفين في اقتنائه. وأمّا التّمول منه وإجراء أحوال المترفين فلا. وقد يحصل ذلك منه للقليل أو النادر بحوالة الأسواق، وحصول الكثرة البالغة منه، والعالي (13) في جنسه وقيمته في المصر. إلّا أنّ ذلك إذا حصل فربّما امتدّت إليه أعين الأمراء والولاة، واغتصبوه في الغالب، أو أرادوه على بيعه منهم، ونالت أصحابه منه مضارّ ومعاطب. والله غالب على أمره، وهو ربّ العرش العظيم.

### فصل في حاجة المتموّلين من أهل الأمصار إلى الجاه والمدافعة

وذلك أنّ الحضريّ إذا عظم تموّله وكثر للعقار والضيّاع تأثّله، وأصبح أغنى أهل للصر ورمقته العيون بذلك، وانفسحت أحواله في التّرف والعوائد زاحم عليه الأمراء والملوك وغصّوا به. ولما في طباع البشر من العدوان، تمتد أعينهم إلى تملّك ما بيده، وينافسونه فيه، ويتحيّلون على ذلك بكلّ ممكن، حتّى بحصوله في ربقة حكم سلطاني، وسبب من المؤاخذة ظاهر، ينتزع به ماله، وأكثر الأحكام السلطانية جائزة في الغالب ؟ إذ العدل المحض إنّما هو في الخلافة الشرّعيّة وهي قليلة اللّبث. قال صلّى الله عليه وسلّم : « الحلافة بعدي ثلاثون سنة، ثم تعود ملكا عضوضا ». فلا بدّ حينئذ لصاحب المال والقورة الشّهيرة في العمران، من حامية تذود عنه، وجاه ينسحب عليه من ذي قرابة للملك أو خالصة له أو عصبيّة يتحاماها السلطان، فيستظلّ هو بظلّها، ويرتع في أمنها من طوارق التّعدّي. وإن لم يكن له ذلك. أصبح نها بوجوه التحيّلات وأسباب الحكّام (20). والله يحكم لا

<sup>31)</sup> كذا، وفي نسخة : والتغالي.

<sup>32)</sup> كذاً وفي ب: الحكم.

فصل في أن الحضارة في الأمصار من قبل الدول وأنها ترسخ باتصال الدولة ورسوخها

والسبب في ذلك أنّ الحضارة هي أحوال عاديّة زائدة على الضروريّ من أحوال العمران، زيادة تتفاوت بتفاوت الرفه عند كثرة الأمم (33) في القلّة والكثرة تفاوتا غير منحصر. ويقع فيها عند كثرة التفنّن في أنواعها وأصنافها، فتكون بمنزلة الصنائع، ويحتاج كلّ صنف منها إلى القومة عليه، المهرة فيه. وبقدر ما (يتميّز) من أصنافها تتزيّد أهل صناعتها، ويتلوّن ذلك الجيل بها. ومتى اتّصلت الأيام وتعاقبت تلك الصّناعات، حذق أولئك الصنّاع في صناعتهم، ومهروا في معرفتها. والأعصار بطولها وانفساح أمدها وتكرّر أمثالها تزيدها استحكاما ورسوحًا. وأكثر ما (يكون) ذلك في الأمصار لاستبحار العمران وكثرة الرَّفه في أهلها. وذلكُ كلُّه إنَّما يجيء من قبل الدُّولة ؛ لأنَّ الدُّولة تجمع أموال الرعيَّة وتنفقها في بطانتها ورجالها. وتتَّسع أحوالهم بالجاه أكثر من اتساعها بالمال، فيكون دخل تلك الأموال من الرّعايا وخرجها في أهل الدّولة، ثم فيمن تعلّق بهم من أهل المصر، وهم الأكثر، فتعظم لذلك ثروتهم، ويكثر غناهم، وتتزيّد عوائد التّرف ومذاهبه، وتستحكم لديهم الصَّنائع في سائر فنونه، وهذه هي الحضارة. ولهذا نجد الأمصار التِّي في القياصية، ولو كانت موفورة العمران، تغلب عليها أحوال البداوة وتبعد عن الحضارة في جميع مذاهبها، بخلاف المدن المتوسّطة في الأقطار التّي هي مركز الدّولة ومقرّها. وما ذلك إلَّا لمجاورة السَّلطان لهم وفيض أمواله فيهم، كالماء يخضرٌ ما قرب منه، ما قرب من الأرض، إلى أن ينتهي إلى الجفوف على البعد. وقد قدّمنا أنّ السّلطان والدّولة . سوق للعالم. فالبضائع كلُّها موجودة في السُّوق وما قرب منه، واذا بعدت عن السُّوق افتقدت البضائع جملة. ثمّ إنّه إذا اتصلت تلك الدّولة، وتعاقب ملوكها في ذلك المصر، واحدا بعد واحد، استحكمت الحضارة فيهم وزادت رسوخا.

<sup>33)</sup> كذا وفي ب : وتفاوت الأمر.

واعتبر ذلك في اليهود، لمّا طال ملكهم بالشّام نحوا من ألف وأربعمائة سنة، رسخت حضارتهم وحذقوا في أحوال المعاش وعوائده، والتفنّن في صناعاته من المطاعم والملابس وسائر أحوال المنزل. حتّى إنّها لتؤخذ عنهم في الغالب إلى اليوم. ورسخت الحضارة أيضا وعوائدها في الشّام منهم، ومن (دول) الرّوم بعدهم ستائة سنة، فكانوا في غاية الحضارة.

وكذلك أيضا القبط دام ملكهم في الخليقة ثلاثة آلاف من السنين، فرسخت عوائد الحضارة في بلدهم مصر، وأعقبهم بها ملك (اليونانيين) والرّوم، ثم ملك الإسلام النّاسخ للكلّ. فلم تزل عوائد الحضارة بها متصلة. وكذلك أيضا عوائد الحضارة باليمن، لاتصال دولة العرب بها منذ عهد العمالقة والتبابعة آلافا من السنين. وأعقبهم ملك مُضر.

و (كذا) الحضارة بالعراق لاتصال دولة النبط والفرس بها، من لدن الكلدانيين والكينية والكسروية والعرب بعدهم آلافا من السنين. فلم يكن على وجه الأرض لهذا العهد أخضر (34) من أهل الشام والعراق ومصر.

و (كذلك) أيضا رسخت عوائد الحضارة واستحكمت بالأندلس ؛ لاتصال الدّولة العظيمة فيها للقوط، ثم ما أعقبها من ملك بني أميّة ــ آلافا من السنين. وكلتا الدّولتين عظيمة. فاتّصلت فيها عوائد الحضارة واستحكمت.

أمّا إفريقيّة والمغرب، فلم يكن بها قبل الإسلام ملك ضخم. إنّما قطع الروم أو الافرنجة إلى إفريقيّة البحر، وملكوا السّاحل، وكانت طاعة البربر أهل الضاحية لهم طاعة غير مستحكمة. فكانوا على قلعة أو فاز (35) وأهل المغرب لم تجاورهم دولة، وإنّما كانوا يبعثون بطاعتهم إلى القوط من وراء البحر. ولمّا جاء الله بالإسلام وملك العرب إفريقيّة والمغرب، ولم يلبث فيهم ملك العرب إلّا قليلا أول الإسلام، وكانوا لذلك العهد في طور البداوة، ومن استقرّ منهم بإفريقيّة والمغرب لم يجد بهما من الحضارة ما يقلّد فيه من سلفه، إذ كانوا برابر منغمسين في البداؤة. ثمّ انتقض

<sup>34)</sup> كذا بالأصل، والأصح: أكثر حضارة.

<sup>35)</sup> فاز جمع فازة : بناء من حرق وغيرها تبنى في العساكر وفي ب : وأوفاز وفي نسخة أخرى قلعة وافان وفي نسخة غيرها : قلعة وأوفار

برابرة المغرب الأقصى لأقرب العهود، على يد ميسرة المطّغريّ أيّام هشام بن عبد الملك، ولم يراجعوا أمر العرب بعد واستقلّوا بأمر أنفسهم، وإن بايعوا لإدريس فلا تعدّ دولته فيهم عربية، لأنّ البرابرة هم الذّين تولّوها، ولم يكن من العرب فيها (كبير) عدد.

وبقيت إفريقية للأغالبة ومن إليهم من العرب، فكان لهم من الحضارة بعض الشيء، بما حصل لهم من ترف الملك ونعيمه، وكثرة عمران القيروان. وورث ذلك عنهم كتامة ثمّ صنهاجة من بعدهم. وذلك كلّه قليل، لم يبلغ اربعمائة سنة. واستحالت صبغة الحضارة، بما كانت غير مستحكمة. وتغلّب بدو العرب الهلاليين عليها وخربوها، وبقي أثر خفي من حضارة العمران فيها. وإلى هذا العهد يؤنس فيمن سلف له بالقلعة أو القيروان أو المهدية سلف، فتجد له من أحوال الحضارة في شؤون منزله وعوائد أحواله، آثارا ملتبسة بغيرها، يميزها الحضريّ البصير بها، وكذا في أكثر أمصار إفريقيّة. وليس ذلك في المغرب وأمصاره، لرسوخ الدولة بإفريقيّة أكثر أمدا منذ عهد الأغالبة والشيعة وصنهاجة.

وأمّا المغرب فانتقل إليه منذ دولة الموحّدين من الأندلس، حظّ كبير من الحضارة. واستحكمت به عوائدها، بما كان لدولتهم من الإستيلاء على بلاد الأندلس. وانتقل الكثير من أهلها إليهم طوعا وكرها. وكانت من اتساع النّطاق ما علمت، فكان فيها حظّ صالح من الحضارة واستحكامها، ومعظمها من أهل الأندلس. ثم انتقل أهل الأندلس عند جالية النّصارى إلى إفريقيّة، فأبقوا فيها وبأمصارها من الحضارة آثارا، معظمها بتونس، امتزجت بحضارة مصر، وما ينقله المسافرون من عوائدها فكان بذلك للغرب وإفريقيّة حظّ صالح من الحضارة عفى عليه (الخلا)، ورجع على أعقابه. وعاد البربر بالمغرب إلى أديانهم (36) من البداوة والخشونة. وعلى كلّ حال فآثار الحضارة بإفريقيّة أكثر منها بالمغرب وأمصاره، لما تداول فيها من الدّول السّالفة أكثر من المغرب، ولقرب عوائدهم من عوائد أهل مصر بكثرة المتردين بينهم. فتفطّن لهذا السرّ فإنه خفيّ عن النّاس.

<sup>36)</sup> بمعنى عاداتهم. ورد في لسان العرب : ودان اذا اعتاد خيرًا أو شرا.

واعلم أنّها أمور متناسبة، وهي حال الدّولة في القّوة والضّعف، وكثرة الأُمّة أو الجيل، وعظم المدينة أو المصر، وكثرة النعمة واليسار. وذلك أنّ الدّولة والملك صورة الخليقة والعمران، وكلّها مادّة لها، من الرعايا والأمصار وسائر الأحوال. وأموال الجباية عائدة عليهم، ويسارهم في الغالب من أسواقهم ومتاجرهم. وإذا أفاض السّلطان عطاءه وأمواله في أهلها انبثّت فيهم، ورجعت إليه، ثم إليهم منه. فهي ذاهبة عنهم في الجباية والخراج، عائدة عليهم في العطاء. فعلى نسبة (مال) الدّولة يكون يسار الرّعايا، وعلى نسبة يسار الرّعايا أيضا وكثرتهم، يكون مال الدّولة وأصله كلّه العمران وكثرته. فاعتبره وتأمّله في الدّول تجده والمّله سبحانه وتعالى يحكم لا معقب لحكمه.

#### فصل

# في أنَّ الحضارة غاية العمران ونهاية لعمره وأنها مؤذنة بفساده

قد بينًا لك فيما سلف، أنّ الملك والدّول غاية للعصبيّة، وأنّ الحضارة غاية للبداوة، وأنّ العمران كلّه من بداوة وحضارة و ملك وسوقة (37) له عمر محسوس، كما أنّ للشخص الواحد من أشخاص المكوّنات عمرا محسوسا. وتبيّن في المعقول والمنقول أنّ الأربعين للإنسان غاية في تزايد قواه ونموها، وأنّه إذا بلغ سنّ الأربعين وقفت الطبيعة عن أثر النّشوء والنموّ برهة، ثمّ تأخذ بعد ذلك في الانحطاط. فلتعلم أنّ الحضارة في العمران أيضا كذلك لأنه غاية لا مزيد وراءها. وذلك أنّ الترف والنّعمة إذا حصلا لأهل العمران، دعاهم بطبعه إلى مذاهب الحضارة والتحلّق بعوائدها. والحضارة كما عملت، هي التّفنّن في التّرف واستجادة أحواله، والكلف بالصّنائع التي تونّق من أصنافه وسائر فنونه، كالصّنائع المهيئة للمطابخ أو الملابس أو المباني أو الفرش أو الآنية، ولسائر أحوال المنزل. وللتأتّق فيها.

<sup>37)</sup> السوقة : الرعية، للواحد والجمع والمذكر والمؤنث.

وإذا بلغ التأتق في هذه الأحوال المنزلية الغاية تبعه طاعة الشهوات، فتتلوّن النَّفس من تلك العوائد بألوان كثيرة، لا يستقيم حالها معها في دينها ولا دنياها : أما دينها فلاستحكام صبغة العوائد التي يعسر نزعها، وأما دنياها فلكثرة الحاجات والمؤونات التي تطالب بها العوائد، ويعجز الكسب عن الوفاء بها. وبيانه أنَّ المصر بالتفنّن في الحضارة تعظم نفقات أهله، والحضارة تتفاوت بتفاوت العمران، فمتى كان العمران أكثر كانت الحضارة أكمل. وقد كنّا قدّمنا أنّ المصر الكثير العمران يختصّ بالغلاء في أسواقه وأسعار حاجاته. ثمّ تزيدها المكوس غلاء لأنّ الحضارة إنَّما تكون عند نهاية الدُّولة في استفحالها، وهو زمن وضع المكوس في الدُّول لكثرة خرجها حينئذ كما تقدّم. والمكوس تعود على البياعات بالغلاء، لأنّ السّوقة والتجّار كلّهم يحتسبون على سلعهم وبضائعهم، وجميع ما ينفقونه، حتّى في مؤونة أنفسهم، فيكون المكس لذلك داخلا في قيم المبيعات وأثمانها. فتعظم نفقات أهل الحاضرة، وتخرج عن القصد إلى الإسراف. ولا يجدون وليجة عن ذلك لماملكهم من أثر العوائد وطاعتها، وتذهب مكاسبهم كلّها في النّفقات، ويتتابعون (38) في الإملاق والخصاصة، ويغلب عليهم الفقر. ويقلّ المستامون للبضائع، فتكسد الأسواق وتفسد حال المدينة. وداعية ذلك كله إفراط الحضارة والترف. وهذه مفسدتها في المدينة على العموم في الأسواق والعمران.

وأمّا فساد أهلها في ذاتهم، واحدا واحدا على الخصوص، فمن الكدّ والتّعب في حاجات العوائد، والتلوّن بألوان الشرّ في تحصيلها، وما يعود على النّفس من الضرر بعد تحصيلها، بحصول لون آخر من ألوانها. فلذلك يكثر منهم الفسق والشرّ والسفسفة والتّحيّل على تحصيل المعاش من وجهه ومن غير وجهه. وتنصرف النّفس إلى الفكر في ذلك والغوص عليه واستجماع الحيلة له، فتجدهم أجرياء (39) على الكذب والمقامرة والغش والحلابة والسرقة والفجور في الأيمان والرباء في البياعات. ثمّ تجدهم \_ لكثرة الشّهوات والملاذ الناشئة عن الترف \_ أبصر بطرق الفسق ومذاهبه، والمجاهرة به وبدواعيه، واطراح الحشمة في الخوض فيه، حتّى بين الأقارب

<sup>38)</sup> كذا، وفي نسخة : ويتبالغون.

<sup>39)</sup> يقال في الجزيء : جري، جمعها أجرياء (لسان العرب).

وذوي الأرحام والمحارم، الذين تقتضي البداوة الحياء منهم في الإقذاع بذلك. وتجدهم أيضا أبصر بالمكر والحديعة، يدفعون بذلك ما عساه يناهم من القهر، وما يتوقعونه من العقاب على تلك القبائح، حتى يصير ذلك عادة وخلقا لأكثرهم، إلا من عصمه الله. ويموج بحر المدينة بالسفلة من أهل الأخلاق الدّميمة. ويجاريهم فيها كثير من ناشئة الدولة وولدانهم، ممّن أهمل عن التأديب، وأهملته الدولة من عدادها، وغلب عليه خلق الجوار والصحابة، وإن كانوا أصحابه أهل أنساب وأبوات. وذلك أنّ النّاس بشر متاثلون، وإنّما تفاضلوا وتمايزوا بالخلق واكتساب الفضائل واجتناب الرّذائل. فمن استحكمت فيه صبغة الرّذيلة بأيّ وجه كان، وفسد خلق الخير فيه، لم ينفعه زكاء نسبه ولا طيب منبته. ولهذا تجد كثيرا من أعقاب البيوت وذوي الأحساب والأصالة وأهل الدّول، منظرحين في الغمار (٥٠) منتحلين للحرف الدّنية في معاشهم بما فسد من أخلاقهم، وما تلوّنوا به من صبغة الشرّ والسنفسفة. وإذا كثر ذلك في المدينة أو الأمة تأذّن الله بخرابها وانقراضها، وهو معنى قوله تعالى : « وإذا أردنا أن نهلك قرية أمرنا مترفيها، ففسقوا فيها، فحق عليها القول، فد مرناها تدميرا » (١٠).

ووجهه أنّ مكاسبهم حينئذ لا تفي بحاجاتهم، لكثرة العوائد ومطالبة النفس بها، فلا تستقيم أحوالهم. وإذا فسدت أحوال الأشخاص، واحدا واحدا، اختلّ نظام المدينة وخربت. وهذا معنى ما يقوله بعض أهل الخواص (<sup>42</sup>) إنّ المدينة إذا كثر فيها غرس النارنج تأذّنت بالخراب، حتى إنّ كثيرا من العامّة يتحامى غرس النّارنج بالدّور، تطيّرا به وليس المراد ذلك ولا أنه خاصة (<sup>43</sup>) في النارنج، وإنّما معناه أنّ البساتين وإجراء المياه هو من توابع الحضارة، ثم إنّ النارنج والليم والسرّو وأمثال ذلك ممّا لا طعم فيه ولا منفعة، هو من غايات الحضارة إذ لا يقصد بها في البساتين إلّا أشكالها فقط، ولا تغرس إلّا بعد التّفتن في مذاهب التّرف وهذا في البساتين إلّا أشكالها فقط، ولا تغرس إلّا بعد التّفتن في مذاهب التّرف وهذا

<sup>40)</sup> الغمار : جماعة الناس ولفيفهم.

<sup>41)</sup> آية 16 من سورة الأسراء.

<sup>42)</sup> وفي نسخة : أهل الجواضر.

<sup>43)</sup> وفي نسخة (ب) : طيرة.

هو الطّور الذي يخشى معه هلاك المصر وحرابه كما قلناه. ولقد قيل مثل ذلك في الدّفلى وهو من هذا الباب إذ الدّفلى لا يقصد بها إلّا تلوّن البساتين بنورها ما بين أحمر وأبيض وهو من مذاهب التّرف.

ومن مفاسد الحضارة أيضا الانهماك في الشهوات والاسترسال فيها لكثرة الترف فيقع التفنّن في شهوات البطن من المآكل والملاذ والمشارب وطيبها. ويتبع ذلك التفنّن في شهوات الفرج بأنواع المناكح، من الزّنا واللّواط، فيقضي ذلك إلى فساد النّوع: إمّا بواسطة احتلاط الأنساب كما في الزّنا، فيجهل كلّ (أحد) إبنه إذ هو لغير رشدة، لأنّ المياه مختلطة في الأرحام، فتفقد الشّفقة الطبيعيّة على البنين والقيام عليهم فيهلكون ويؤدّي ذلك إلى انقطاع النّوع، أو يكون فساد النّوع بغير واسطة، كما في اللّواط المؤدّي إلى عدم النّسل رأسا، وهو أشدّ في فساد النّوع ؟ إذ هو يؤدّي إلى أن لا يوجد النّوع. والزّنا يؤدّي إلى عدم ما يوجد منه. ولذلك كان مذهب مالك، رحمه الله، في اللّواط أظهر من مذهب غيره، ودلّ على أنه أبصر مذهب مالك، رحمه الله، في اللّواط أظهر من مذهب غيره، ودلّ على أنه أبصر بمقاصد الشّريعة واعتبارها للمصالح. فافهم ذلك واعتبر به أنّ غاية العمران هي الطّبيعيّة للحيوانات.

بل نقول إنّ الأحلاق الحاصلة من الحضارة والترف هي عين الفساد، لأنّ الإنسان إنّما هو إنسان باقتداره على جلب منافعه، ودفع مضارّه واستقامة خلقه للسّعي في ذلك. والحضرّي لا يقدر على مباشرة حاجاته: إمّا عجزا لما حصل له من المربى في النّعيم والتّرف. كلا الأمرين ذميم. وكذلك لا يقدر على دفع المضارّ واستقامة خلقه للسّعي في ذلك. والحضريّ بما قد فقد من خلق البأس بالتّرف والمربى في قهر التأديب والتّعليم، فهو لذلك عيال على الحامية التّي تدافع عنه. ثمّ هو فاسد أيضا في دينه غالبا بما أفسدت منه العوائد وطاعتها، وما تلوّنت به النّفس من ملكاتها كما قرّرناه، إلّا في الأقل النّادر. وإذا فسد الإنسان في قدرته ثمّ في أخلاقه ودينه، فقد فسدت إنسانيّته وصار مسخا على الحقيقة. وبهذا الاعتبار كان الذين يتقرّبون، من جند السّلطان، إلى البداوة.

والخشونة، أنفع من الذين يتربّون على الحضارة وخلقها. وهذا موجود في كلّ دولة. فقد تبيّن أنّ الحضارة هي سنّ الوقوف لعمر العالم من العمران والدّول. والله الواحد القهّار.

### فصل في أنّ الأمصار التي تكون كراسي للملك تخرب بخراب الدّولة وانتقاضها

قد استقرينا في العمران أنّ الدّولة إذا احتلّت وانتقضت فإنّ المصر الذّي يكون كرسيّا لسلطانها ينتقض عمرانه، وربّما ينتهي في انتقاضه إلى الخراب، ولا يكاد ذلك يتخلّف. والسّبب فيه أمور:

الأول: أنّ الدّولة لابدّ في أوّلها من البداوة المقتضية للتّجافي عن أموال النّاس والبعد عن التّحذلق. ويدعو ذلك إلى تخفيف الجباية والمغازم التي منها مادّة الدّولة، فتقلّ النّفقات ويقصر التّرف. فإذا صار المصر الذي كان كرسيّا للملك في ملكة هذه الدّولة المتجدّدة، ونقصت أحوال التّرف فيها، نقص التّرف فيمن تحت أيديها من أهل المصر، لأنّ الرّعايا تبع للدّولة، فيرجعون إلى حلق الدّولة: إمّا طوعا لما في طباع البشر من تقليد متبوعهم، أو كرها لما يدعو إليه خلق الدّولة من الانقباض عن الترف في جميع الأحوال، وقلّة الفوائد التّي هي مادّة العوائد، فتقصر لذلك حضارة المصر، ويذهب منه كثير من عوائد التّرف. وهي معنى ما نقول في خراب المصر.

الأمر الثاني: أنّ الدّولة إنّما يخصل لها الملك والاستيلاء بالغلب، وإنّما يكون بعد العداوة والحروب. والعداوة تقتضي منافاة بين أهل الدّولتين، وتكثر إحداهما على الأخرى في العوائد والأحوال. وغلب أحد المتنافيين يذهب بالمنافي الآخر، فتكون أحوال الدّولة السنابقة منكرة عند أهل الدّولة الجديدة ومستبشعة وقبيحة، وخصوصا أحوال الترف، فتفقد في عرفهم بنكير الدّولة لها، حتى تنشأ لهم بالتّدريج عوائد أخرى من الترف، فتكون عنها حضارة مستأنفة. وفيما بين ذلك قصور الحضارة الأولى ونقصها، وهو معنى اختلال العمران في المصر.

الأمر الثالث: أنّ كلّ أمّة لابد لهم من وطن هو منشأهم ومنه أوّلية. ملكهم. وإذا ملكوا وطنا آخر صار تبعا للأوّل، وأمصاره تابعة لأمصار الأوّل. واتسع نطاق الملك عليهم. ولابد من توسيط الكرسيّ بين تخوم الممالك التي للدّولة، لأنّه شبه المركز للنّطاق، فيبعد مكانه عن مكان الكرسيّ الأوّل وتهوي أفئدة النّاس إليه من أجل الدّولة والسلطان، فينتقل إليه العمران ويخفّ من مصر الكرسيّ الأوّل. والحضارة إنّما هي بوفور العمران كما قدّمنا، فتنتقص حضارته وتمدّنه وهو معنى اختلاله. وهذا كما وقع للسلجوقيّة في عدولهم بكرسيّهم عن بغداد إلى أصبهان، وللعرب قبلهم في العدول عن المدائن إلى الكوفة والبصرة، ولبني العبّاس في العدول عن دمشق إلى بغداد، ولبنى مرين بالمغرب في العدول عن مرّاكش إلى فاس. وبالجملة فاتّخاذ الدّولة الكرسيّ في مصر يخلّ بعمران الكرسيّ الأوّل.

الأمر الرّابع: أنّ الدّولة المتجدّدة إذا غلبت على الدّولة السّابقة، لابدّ فيها من تتبّع أهل الدّولة السّابقة وأشياعها، بتحويلهم إلى قطر آخر تومن فيه عائلتهم على الدّولة. وأكثر أهل المصر الكرسيّ أشياع الدّولة. وإمّا من الحامية الدّين نزلوا به أوّل الدّولة أو من أعيان المصر، لأنّ لهم في الغالب مخالطة للدّولة على طبقاتهم وتنوع أصنافهم. بل أكثرهم ناشيء في الدّولة ؛ فهم شيعة لها. وإن لم يكونوا بالشّوكة والعصبيّة، فهم بالميل والحبّة والعقيدة. وطبيعة الدّولة المتجدّدة محو آثار الدّولة السّابقة، فتنقلهم من مصر الكرسيّ إلى وطنها المتمكّن في ملكتها. فبعضهم على نوع الكرامة والتّلطف، بحيث لا يؤدّي إلى النّفرة، حتّى لا يبقى في مصر الكرسيّ إلّا الباعة والهمل من أهل الفلح والعيّارة (٩٩) وسواد العامّة. وينزل مكانهم في حاميتها وأشياعها من يشتدّ به المصر. وإذا ذهب من المصر أعيانه على طبقاتهم نقص ساكنه، وهو معنى اختلال عمرانه. ثمّ لا بدّ أن يستجدّ عمران آخر في ظلّ الدّولة الجديدة، وتحصل فيه حضارة أخرى على قدر الدّولة. وإنّما ذلك بمثابة من يملك بيتا داخله البلى، والكثير من أوضاعه في بيوته ومرافقه لا توافق مقترحه، وله قدرة — على أوصاف مخصوصة — على

<sup>44)</sup> العيارة : اسم من فِغُلِ عَيَّرَ. وأهل العيارة هم الذين يراقبون العيار. والعيار ما عايرت به المكاييل، تقول : عايرت به أي سوّيته، وهو العيار والمعيار (لسـ العرب).

تغيير تلك الأوضاع، وإعادة بنائها على ما يختاره ويقترحه، فيخرّب ذلك البيت، ثمّ يعيد بناءه ثانيا.

وقد وقع من ذلك كثير في الأمصار التّي هي كراسيّ للملك وشاهدناه وعلمناه. « والله يقدّر اللّيل والنّهار ».

والسبب الطبيعي الأوّل في ذلك على الجملة، أنّ الدّولة والملك للعمران، بمثابة الصّورة للمادّة، وهو الشكل الحافظ بنوعه لوجودها. وقد تقرّر في علوم الحكمة أنه لا يمكن انفكاك أحدهما عن الآخر. فالدّولة دون العمران لا تتصوّر، والعمران دون الدّولة والملك متعذّر، بما في طباع البشر من العدوان (٤٥) الدّاعي إلى الوازع، فتتعيّن السيّاسة لذلك. إما (الشّرعيّة) أو الملكيّة وهو معنى الدّولة، وإذا كانا لا ينفكّان، فاختلال أحدهما مؤثّر في اختلال الآخر. كما كان عدمه مؤثرا في عدمه والحلل العظيم إنّما يكون من خلل الدّولة الكليّة، مثل دولة الفرس أو الرّوم أو العرب على العموم، أو بني أميّة أو بني العبّاس كذلك. وأمّا الدّول الشّخصيّة، مثل دولة أنو شروان أو هرقل أو عبد الملك بن مروان أو الرّشيد، فأشخاصها متعاقبة على العمران، حافظة لوجوده وبقائه، قريبة الشّبه بعضها من بعض، فلا متعاقبة على العمران، حافظة لوجوده وبقائه، قريبة الشّبه بعضها من بعض، فلا والشّوكة، وهي مستمرّة مع أشخاص الدّولة. فإذا ذهبت تلك العصبيّة ودفعتها والشّوكة، وهي مستمرّة مع أشخاص الدّولة. فإذا ذهبت تلك العصبيّة ودفعتها عصبيّة أخرى مؤثرة في العمران، فأذهبت أهل الشّوكة بأجمعهم، عظم الحلل كما قرزناه أوّلا. والله قادر على مايشاء. إن يشأ يذهبكم ويأت بخلق جديد. وما ذلك على الله بعزيز.

#### فصل في اختصاص بعض الأمصار ببعض الصّنائع دون بعض

وذلك أنه من البيّن أنّ أعمال أهل المصر يستدعي بعضها بعضا، لما في طبيعة العمران من التّعاون. وما يستدعي من الأعمال يختصّ ببعض أهل المصر فيقومون

<sup>45)</sup> وفي نسخة (ب) :من التعاون.

عليه، ويستبصرون في صناعته ويختصون بوظيفته، ويجعلون معاشهم فيه ورزقهم منه، لعموم البلوى به في المصر والحاجة إليه. وما لا يستدعي في المصر يكون غفلا، إذ لا فائدة لمنتحله في الاحتراف به. وما يستدعي من ذلك لضرورة المعاش، فيوجد في كل مصر، كالحيّاط والحدّاد والنّجّار وأمثالها. وما يستدعي لعوائد التّرف وأحواله، فإنّما يوجد في المدن المستبحرة في العمارة، الآخذة في عوائد التّرف والحضارة مثل الزجّاج والصّائغ والدّهّان والطبّاخ والصفّار (<sup>64</sup>) والسّفّاج والهرّاس (<sup>74</sup>) والدبّاج (<sup>84</sup>) وأمثال هذه، وهي متفاوتة. وبقدرما تزيد عوائد الحضارة وتستدعي أحوال التّرف تحدث صنائع لذلك النّوع فتوجد لذلك المصر دون غيره. ومن هذا الباب الحمّامات ؛ لأنّها إنّما توجد في الأمصار المستحضرة المستبحرة العمران، لما يدعو إليه التّرف والغني من التنعّم. ولذلك لا يكون في المدن المتوسّطة. وإن نزع بعض الملوك والرّؤساء إليها، فيختطّها ويجري يكون في المدن المتوسّطة. وإن نزع بعض الملوك والرّؤساء إليها، فيختطّها ويجري أحوالها. إلّا أنّها إذا لم تكن لها داعية من كافّة النّاس، فسرعان ما تهجر وتخرب، ويفرّ عنها القومة، لقلّة فائدتهم ومعاشهم منها. والله يقبض ويبسط.

# فصَل في وجود العصبيّة في الأمصار وتغلب بعضهم على بعض

من البين أنّ الالتحام والاتصال موجود في طباع البشر، وإن لم يكونوا أهل نسب واحد، إلّا أنّه كما قدّمناه أضعف يما يكون بالنسب، وأنّه تحصل به العصبية بعضا ممّا تحصل بالنسب. وأهل الأمصار كثير منهم ملتحمون بالصّهر، يجذب بعضهم بعضا إلى أن يكونوا لحما لحما، وقرابة، وتجد بينهم من الصّداقة والعداوة مايكون بين القبائل والعشائر مثله، فيفترقون شيعا (49) وعصائب، فإذا نزل الهرم

<sup>46)</sup> الصَّفَار : هُوْ الذي يصنع الأواني من النَّحاس والذي نعبَّر عنه نحن بالنَّحايسي.

<sup>47)</sup> وفي نسخة : والفرّاش.

<sup>48)</sup> وفي نسخة : والذَّبَّاح. (49) وعلق صاحبا نسخة دار الكتاب : كذا، وفي ب : شغبا.

بالدولة وتقلّص (الملك) عن القاصية، احتاج أهل أمصارها إلى القيام على أمرهم، والنّظر في حماية بلدهم، ورجعوا إلى الشّورى وتميّز العلية عن السّفلة. والنّفوس بطباعها متطاولة إلى الغلب والريّاسة، فتطمح المشيخة لله الجوّ من السلطان والدّولة القاهرة لله الاستبداد، وينازع كلّ صاحبه، ويستوصلون بالأتباع من الموالي والشيع والأحلاف. ويبذلون ما في أيديهم للأوغاد والأوشاب، فيعصوصب كلّ لصاحبه، ويتعيّن الغلب لبعضهم، فيعطف على أكفائه، ليغضّ من أعنّتهم. ويتتبّعهم بالقتل أو التغريب، حتى يخضد منهم الشّوكات النّافذة، ويقلّم الأظفار الخادشة. ويستبدّ بمصره أجمع. ويرى أنّه قد استحدث ملكا يورثه عقبه، فيحدث في ذلك الملك الأصغر ما يحدث في الملك الأعظم، من عوارض الجدّة والهرم.

وربّما يسمو بعض هؤلاء إلى منازع الملوك الأعاظم، أصحاب القبائل والعشائر والعصبيّات والرّحوف والحروب والأقطار والممالك، فيتحلّون بها من الجلوس على السّرير، واتّخاذ الآلة، وإعداد المواكب للسيّر في أقطار البلد، والتختّم والتّحيّة والخطاب (بالتّمويل) (50) ما يسخر منه من يشاهد أحوالهم، لما انتحلوه من شارات الملك التّي ليسوا لها بأهل. إنّما دفعهم إلى ذلك تقلّص الدّولة والتحام بعض القرابات، حتّى صارت عصبيّة. وقد يتنزّه بعضهم عن ذلك ويجري على مذاهب السّذاجة فرارا من التّعريض بنفسه للسّخرية والعبث.

وقد وقع هذا بإفريقية لهذا العهد في آخر الدولة الحفصية لأهل بلاد الجريد، من طرابلس وقابس وتوزر ونفطة وقفصة وبسكرة والزّاب، وما إلى ذلك، سموا إلى مثلها عند تقلّص ظلّ الدّولة عنهم منذ عقود من السّنين، فاستغلبوا على أمصارهم واستبدّوا بأمرها على الدّولة في الأحكام والجباية. وأعطوا طاعة معروفة وصفقة ممرضة، وأقطعوها جانبا من الملاينة والملاطفة والانقياد، وهم بمعزل عنه. وأورثوا ذلك أعقابهم لهذا العهد. وحدث في خلفهم من الغلظة والتجبّر ما يحدث لأعقاب الملوك وخلفهم. ونظّموا أنفسهم في عداد السلاطين، على قرب عهدهم بالسّوقة.

<sup>50)</sup> وفي نسخة دار الكتاب « بالتهويل ».

وقد كان مثل ذلك وقع في آخر الدولة الصنهاجية، واستقل بأمصار الجريد أهلها، واستبدّوا على الدّولة، حتى انتزع ذلك منهم شيخ الموحّدين وملكهم عبد المؤمن بن عليّ، ونقلهم كلّهم من إمارتهم بها إلى المغرب، ومحا من تلك البلاد آثارهم كما نذكر في أخباره. وكذلك وقع بسبتة لآخر دولة بني عبد المؤمن. وهذا التّغلّب يكون غالبا في أهل السرّوات والبيوتات المرشّحين للمشيخة والرّياسة في المصر، وقد يحدث التغلّب لبعض السّفلة من الدّهماء والغوغاء. إذا حصلت له العصبيّة والالتحام بالأوغاد، لأسباب يجرّها له المقدار فيغلب (15) على المشيخة والعلية، إذا كانوا فاقدين للعصابة. والله غالب على أمره.

#### فصل في لغات أهل الأمصار

اعلم أنّ لغات أهل الأمصار إنّما تكون بلسان الأمّة، أو الجيل الغالبين عليها أو المختطّين لها، ولذلك كانت لغات الأمصار الإسلاميّة كلّها بالمشرق والمغرب لهذا العهد عربيّة، وإن كان اللّسان العربي المصريّ قد فسدت ملكته وتغيّر إعرابه. والسبب في ذلك ما وقع للدّولة الإسلامية من الغلب على الأمم، والدّين والملّة صورة للوجود وللملك. وكلّها موادّ له، والصّورة مقدّمة على المادّة، والدّين إنّما يستفاد من الشريعة، وهي بلسان العرب، لما أنّ النبيّ صلّى الله عليه وسلّم عربيّ، فوجب هجر ما سوى اللّسان العربي من الألسن في جميع ممالكها. واعتبر ذلك في نهي عمر رضي الله عنه عن رطانة الأعاجم، وقال : إنّها حبّ، (يعني) مكر وخديعة. عمر رضي الله عنه عن رطانة الأعاجم، وقال : إنّها حبّ، (يعني) مكر وخديعة. هجرت كلّها في جميع ممالكها، لأنّ النّاس تبع للسلطان وعلى دينه، فصار استعمال اللّسان العربيّ من شعائر الإسلام وطاعة العرب. وهجر الأمم لغاتهم استعمال اللّسان العربيّ من شعائر الإسلام وطاعة العرب. وهجر الأمم لغاتهم وألسنتهم في جميع الأمصار والممالك. وصار اللّسان العربيّ لسانهم، حتى رسخ ذلك لغة في جميع أمصارهم ومدنهم، وصارت (الألسن) الأعجميّة دخيلة فيها وغريبة. ثمّ فسد اللّسان العربيّ بمخالطتها في بعض أحكامه وتغيّر أواخره، وإن كان وغريبة. ثمّ فسد اللّسان العربيّ بمخالطتها في بعض أحكامه وتغيّر أواخره، وإن كان

<sup>51)</sup> وفي نسخة دار الكتاب : فَيَتَغَلَّبُ،

بقى في الدَّلالات على أصله، وسميّ لسانا حضريّا في جميع أمصار الإسلام. وأيضا فأكثر أهل الأمصار في الملَّة لهذا العهد، من أعقاب العرب، المالكين لها، الهالكين في ترفها، بما كثّروا العجم الذين كانوا بها وورثوا أرضهم وديارهم. واللّغات متوارثة، فبيقيت لغة الأعقاب على حيال لغة الآباء وإن فسدت أحكامها بمخالطة (الأعجام) شيئا فشيئا. وسمّيت لغتهم حضريّة منسوبة إلى أهل الحواضر والأمصار، بخلاف لغة البدو من العرب، فإنّها كانت أعرق في العروبيّة. ولما تملُّك العجم من الدّيلم والسَّلجوقيَّة بعدهم بالمشرق، وزناته والبربر بالمغرب، وصار لهم الملك والاستيلاء على جميع الممالك الإسلاميّة، فسد اللسان العربيّ لذلك، وكاد يذهب لولا ما حفظه من عناية المسلمين بالكتاب والسنّة اللذين بهما حفظ الدّين، وصار ذلك مرجّحا لبقاء اللّغة المضريّة بالأمصار،عربيّة. فلما ملك التتر والمغول بالمشرق، ولم يكونوا على دين الإسلام ذهب ذلك المرجّح، وفسدت اللغة العربيّة على الإطلاق، ولم يبق لها رسم في الممالك الإسلاميّة، بالعراق وخراسان وبلاد فارس وأرض الهند والسند وما وراء النّهر، وبلاد الشّمال، وبلاد الروم، وذهبت أساليب اللُّغة العربيَّة من الشُّعر والكلام، إلا قليلا يقع تعليمه صناعيًّا بالقوانين المتدارسة من علوم العرب، وحفظ كلامهم لمن يستره الله تعالى لذلك. وربّما بقيت اللُّغة العربيَّة المضريَّة بمصر والشام والأندلس والمغرب، لبقاء الدِّين طالبا لها، فانخفضت بعض الشّيء. وأمّا في ممالك العراق وما وراءه، فلم يبق له أثر ولا عين، حتى أنّ كتب العلوم صارت تكتب باللّسان العجميّ وكذا تدريسه في المجالس. والله مقدر اللَّيلِ والنَّهارِ صلَّى الله على سيدنا محمد وآله وصحبه وسلَّم تسليما كثيرا دائما أبدا إلى يوم الدّين والحمد الله رب العالمين. بسم الله الرحمن الرحيم الفصل الخامس من الكتاب الأول في المعاش ووجوهه من الكسب والصنائع وما يعرض في ذلك كله من الأحوال وفي مسائل فصل

في حقيقة الرزق والكسب وشرحهما وأن الكسب هو قيمة الأعمال البشرية

اعلم أنّ الإنسان مفتقر بالطّبع إلى ما يقوته ويموّنه، في حالاته وأطواره، من لدن نشوئه إلى أشدّه إلى كبره. « والله الغنيّ وأنتم الفقراء ». والله سبحانه خلق جميع ما في العالم للإنسان، وامتنّ به عليه في غير ما آية من كتابه فقال تعالى : « وسخّر لكم ما في السّموات وما في الأرض جميعا منه » (١) وسخّر لكم الشّمس والقمر وسخّر لكم البحر وسخّر لكم الفلك وسخّر لكم الأنعام. وكثير من شواهده . ويد الإنسان مبسوطة على العالم وما فيه بما جعل الله له من الاستخلاف. وأيدي البشر منتشرة، فهي مشتركة في ذلك. وما حصل عليه يد هذا امتنع عن الآخر إلّا بعوض. فالإنسان متى اقتدر على نفسه وتجاوز طور الضّعف، سعى في اقتناء المكاسب، لينفق ما آتاه الله منه، في تحصيل حاجاته وضروراته بدفع الأعواض عنها. قال الله تعالى : « فابتغوا عند الله الرزق ». وقد يحصل له ذلك بغير سعى، كالمطر المصلح للزراعة وأمثاله. إلّا أنّها إنّما وقد يحصل له ذلك بغير سعى، كالمطر المصلح للزراعة وأمثاله. إلّا أنّها إنّما

<sup>1 )</sup> من آية 13 من سورة الجاثية.

تكون معينة، ولا بدّ من سعيه معها كما يأتي، فتكون له تلك المكاسب معاشا إن كانت بمقدار الضرورة والحاجة، ورياشا ومتموّلا إن زادت على ذلك. ثم إن ذلك الحاصل أو المقتنى، إن عادت منفعته على العبد، وحصلت له ثمرته، من إنفاقه في مصالحه وحاجاته سميّ ذلك رزقا. قال صلّى الله عليه وسلّم: « إنما لك من مالك ما أكلت فأفنيت، أو لبست فأبليت، أو تصدّقت فأمضيت ». وإن لم ينتفع به في شيء من مصالحه ولا حاجاته فلا يسمّى بالنسبة إلى المالك رزقا، والمتملّك منه حينئذ بسعى العبد وقدرته يسمى كسبا. وهذا مثل التراث، فإنه يسمّى بالنسبة إلى الهالك كسبا ولا يسمّى رزقا، إذ لم يحصل له به منتفع، وبالنسبة إلى الوارثين متى انتفعوا به يسمّى رزقا. هذا حقيقة مسمى الرزق عند أهل السنّة. وقد اشترط المعتزلة في تسميته رزقا أن يكون بحيث يصحّ تملّكه، وما لا يمتلك عندهم فلا يسمّى رزقا. وأخرجوا الغصوبات(²) والحرام كله عن أن يسمّى شيء منها رزقا. والله تعالى يرزق الغاصب والظالم والمؤمن والكافر، ويختصّ برحمته شيء منها رزقا. وظم في ذلك حجج ليس هذا موضع بسطها.

ثم اعلم أنّ الكسب إنّما يكون بالسّعي في الاقتناء والقصد إلى التّحصيل، فلا بدّ في الرزق من سعي وعمل ولو في تناوله وابتغاثه من وجوهه. قال تعالى : « فابتغوا عند الله الرزق ». والسّعي إليه إنّما يكون بأقدار الله تعالى وإلهامه، فالكلّ من عند الله. فلا بدّ من الأعمال الإنسانيّة في كلّ مكسوب ومتموّل. لأنه إن كان عملا بنفسه مثل الصنائع فظاهر، وإن كان مقتنى من الحيوان أو النّبات أو المعدن فلا بدّ فيه من العمل الانسانيّ كما تراه، وإلّا لم يحصل ولم يقع به انتفاع. ثم إنّ الله تعالى خلق الحجرين المعدنيين من الذّهب والفضّة قيمة لكل متموّل وهماالذّحيرة والقنية لأهل العالم في الغالب. وإن اقتني سواهما في بعض الأحيان فإنّما هو لقصد تحصيلهما بما يقع في غيرهما من حوالة الأسواق التّي هما عنها فإنّما هو لقصد تحصيلهما بما يقع في غيرهما من حوالة الأسواق التّي هما عنها بمعزل، فهما أصل المكاسب والقنية والذّخيرة.

علق صاحباً نسخة دار الكتاب : الغصب مصدر : الشيء المغصوب. ولم ترد في لسان العرب لفظة غصوبات. لذلك الأصح أن يقول : وأخرجوا الأشياء المغصوبة. وفي ب : المغصوبات.

وإذا تقرّر هذا كلّه فاعلم أنّ مايفيده الإنسان ويقتنيه من المتموّلات إن كان من الصّنائع فالمفاد المقتنى منه هو قيمة عمله، وهو القصد بالقنية، إذ ليس هنالك إلّا العمل وليس بمقصود بنفسه للقنية. وقد يكون مع الصّنائع في بعضها غيرها. مثل النّجارة والحياكة معهما الحشب والغزل، إلّا أنّ العمل فيهما أكثر، فقيمته أكثر. وإن كان من غير الصّنائع، فلا بدّ في قيمة ذلك المفاد والقنية من دخول قيمة العمل الذي حصلت به، إذ لولا العمل لم تحصل قنيتها. وقد تكون ملاحظة العمل ظاهرة في الكثير منها فتجعل له حصة من القيمة عظمت أو صغرت. وقد تخفى ملاحظة العمل كما في أسعار الأقوات بين النّاس، فإنّ اعتبار الأعمال والنّفقات فيها ملاحظ في أسعار الجبوب كما قدمناه، لكنّه خفي في الأعمال والنّفقات فيها ملاحظ في أسعار الجبوب كما قدمناه، لكنّه خفي في الأعمال النّي علاج الفلح فيها ومؤونته يسيرة، فلا يشعر به إلّا القليل من أهل الفلح. فقد تبيّن أنّ المفادات والمكتسبات كلّها أو أكثرها إنّما هي قيم الأعمال الإنسانيّة، وتبيّن مسمّى الرزق، وأنّه المنتفع به. فقد بان معنى الكسب والرزق وشرح مسمّاهها.

واعلم أنه إذا فقدت الأعمال، أو قلّت بانتقاص العمران، تأذن الله برفع الكسب. ألا ترى إلى الأمصار القليلة السّاكن، كيف يقلّ الرزق والكسب فيها، أو يفقد، لقلّة الأعمال الإنسانية. وكذلك الأمصار التي تكون (أعمالها) أكثر يكون أهلها أوسع أحوالا وأشدّ رفاهيّة كما قدّمناه قبل. ومن هذا الباب تقول العامّة في البلاد، إذا تناقص عمرانها: إنّها قد ذهب رزقها، حتّى إنّ العيون والأنهار ينقطع جريها في القفر، لما أنّ فور العيون إنّما يكون بالإنباط والامتراء الذي هو عمل إنسانيّ، كالحال في ضروع الأنعام، فما لم يكن إنباط ولا امتراء نضبت عمل إنسانيّ، كالحال في ضروع الأنعام، فما لم يكن إنباط ولا امتراء نضبت وغارت بالجملة، كما يجفّ الضرع إذا ترك امتراؤه. وانظره في البلاد التّي تعهد فيها العيون لأيام عمرانها، ثم يأتي عليها الحراب كيف تغور مياهها جملة (كأن) لم تكن. « والله يقدّر اللّيل والنّهار ».

#### الفصل

#### في وجوه المعاش واصنافه ومذاهبه

اعلم أنّ المعاش هو عبارة عن ابتغاء الرّزق والسّعي في تحصيله، وهو مفعل من العيش. كأنّه لما كان العيش الذي هو الحياة لا يحصل إلّا بهذه، جعلت موضعا له على طريق المبالغة. ثمّ إنّ تحصيل الرّزق وكسبه: إمّا أن يكون بأخذه من يد الغير وانتزاعه بالاقتدار عليه، على قانون متعارف، ويسمّى مغرما وجباية، وإمّا أن يكون من الحيوان الوحشيّ باقتناصه وأخذه برميه من البرّ أو البحر، ويسمّى اصطيادا، وإمّا أن يكون من الحيوان الدّاجن باستخراج فضوله المتصرّفة بين النّاس في منافعهم، كاللّبن من الأنعام، والحرير من دوده، والعسل من نحله، أو يكون من النبات في الزّرع والشّجر بالقيام عليه وإعداده لاستخراج ثمرته. ويسمّى هذا كلّه فلحا. وإمّا أن يكون الكسب من الأعمال الإنسانيّة: إما في موادّ بعينها، تسمّى الصّنائع من كتابة وتجارة وخياطة وحياكة وفروسيّة وأمثال ذلك، أو في موادّ غير معيّنة، وهي جميع الامتهانات والتّصرّفات. وإمّا أن يكون الكسب من البضائع وإعدادها للأعواض ؟ إمّا بالتّقلّب بها في البلاد أو احتكارها وارتقاب حوالة الأسواق فيها. ويسمّى هذا تجارة.

فهذه وجوه المعاش وأصنافه، وهي معنى ما ذكره المحققون من أهل الأدب والحكمة كالحريري وغيره فإنهم قالوا: « المعاش إمارة وتجارة وفلاحة وصناعة » : فأمّا الإمارة فليست بمذهب طبيعيّ للمعاش، فلا حاجة بنا إلى ذكرها، وقد تقدّم شيء من أحوال الجبايات السلطانيّة وأهلها في الفصل الثّاني، وأمّا الفلاحة والصّناعة والتّجارة فهي وجوه طبيعيّة للمعاش.

أمّا الفلاحة فهي متقدّمة عليها كلّها بالذّات، إذ هي بسيطة وطبيعيّة فطرية، لا تحتاج إلى نظر ولا (إلى) علم، ولهذا تنسب في الخليقة إلى آدم أبي البشر، وأنّه معلّمها والقائم عليها، إشارة إلى أنّها أقدم وجوه المعاش وأنسبها إلى الطّبيعة.

وأمّا الصّنائع فهي ثانيتها ومتأخّرة عنها، لأنّها مركّبة وعلميّة تصرف فيها الأفكار والأنظار، ولهذا لا توجد غالبا إلّا في أهل الحضر الذّي هو متأخّر عن البدو وثان عنه. ومن هذا المعنى نسبت إلى إدريس الأب الثاني للخليقة، فإنّه مستنبطها لمن

بعده من البشر بالوحي من الله تعالى.

وأمّا التّجارة وإن كانت طبيعيّة في الكسب، فالأكثر من طرقها ومذاهبها، إنّما هي تحيّلات في الحصول على مابين القيمتين في الشّراء والبيع، لتحصل فائدة الكسب من تلك الفضلة. ولذلك أباح الشرع فيه (المكايسة)، لما أنه من باب المقامرة، إلّا أنه ليس أخذا لمال الغير مجّانا، فلهذا اختصّ بالمشروعيّة. والله أعلم.

فصل في أنّ الخدمة ليست من المعاش الطبيعي

(أمّا) السَّلطان، فلا بدّ له من اتخّاذ الخدمة في سائر أبواب الإمارة والملك الذي هو بسبيله، من الجندي والشرطي والكاتب. ويستكفى في كلّ باب بمن يعلم غناءه فيه، ويتكفّل بأرزاقهم من بيت ماله. وهذا كلّه مندرج في الإمارة ومعاشها إذ كلُّهم ينسحب (3) عليهم حكم الإِمارة، والملك الأعظم هو ينبوع جداولهم. وأمّا ما دون ذلك من الخدمة، فسببها أنّ أكثر المترفين يترفّع عن مباشرة حاجاته، أو يكون عاجزا عنها، لما ربّى عليه من خلق التّنعّم والتّرف، فيتّخذ من يتولَّى ذلك له، ويقطعه عليه أجرا من ماله. وهذه الحالة غير محمودة بحسب (الرَّجُولة) الطَّبيعيَّة للإنسان، إذ الثُّقة بكلِّ أحد عجز، ولأنَّها تزيد في الوظائف والخرج وتدلُّ على العجز والخنث اللَّذين ينبغي في مذاهب الرَّجولة التَّنزُهُ عنهما. إِلَّا أَنَّ العوائد تقلب طباع الإنسان إلى مألوفها، فهو ابن عوائده لا ابن نسبه. ومع ذلك فالخديم الذي يستكفى به ويوثق بغنائه كالمفقود، إذ الخديم القائم بذلك لا يعدو أربع حالات: إما مضطلع بأمره وموثوق فيما يحصل بيده وإمّا بالعكس فيهما، وهو أن يكون غير مضطلع بأمره ولا موثوق فيما يحصل بيده، وإمّا بالعكس في إحداهما فقط، مثل أن يكون مضطلعا غير موثوق أو موثوقا غير مضطلع. فأمَّا الأولى، وهو المضطلع الموثوق، فلا يمكن أحد استعماله بوجه، إذَ هو ت اباضطلاعه وثقته غني عن أهل الرّتب الدّنيّة، ومحتقِر لمنال الأجر من الخدمة،

<sup>3 ﴾</sup> بمعنى ينطبق عليهم. ولم ترد بهذا المعنى في لسان العرب، الا أن يكون ابن خلدون قد استعملها على المجاز.

لاقتداره على أكثر من ذلك، فلا يستعمله إلّا الأمراء أهل الجاه العريض، لعموم الحاجة إلى الجاه.

وأمّا الصنف الثاني وهو من ليس بمضطلع ولا موثوق، فلا ينبغي لعاقل استعماله، لأنّه (مجحف) بمخدومه في الأمرين معا، فيضيع عليه لعدم الاصطناع تارة، ويذهب ماله بالخيانة أخرى، وفهو كلّ على مولاه.

فهذان الصنفان لا يطمع أحد في استعمالهما. ولم يبق إلّا استعمال الصنفين الآخرين: موثوق غير مضطلع، ومضطلع غير موثوق. وللنّاس في التّرجيح بينهما مذهبان، ولكلّ من التّرجيحين وجه. إلّا أنّ المضطلع، ولو كان غير موثوق، أرجح لأنّه يؤمن من تضييعه، ويحاول على التّحرّز عن خيانته جهد الاستطاعة. وأمّا المضيّع ولو كان مأمونا، فضرره بالتّضييع أكثر من نفعه. فاعلم ذلك واتّخذه قانونا في الاستكفاء بالخدمة. والله قادر على ما يشاء.

### فصل في أن ابتغاء الأموال من الدفائن والكنوز ليس بمعاش طبيعي

اعلم أنّ كثيرا من ضعفاء العقول في الأمصار، يحرصون على استخراج الأموال من تحت الأرض، ويبتغون الكسب من ذلك. ويعتقدون أنّ أموال الأمم السالفة غنزنة كلّها تحت الأرض، مختوم عليها بطلاسم سحريّة، لا يفضّ ختامها ذلك إلّا من عثر على علمه، واستحضر ما يحلّه من البخور والدّعاء والقربان. فأهل الأمصار بإفريقية يرون أنّ الإفرنجة الذين كانوا قبل الإسلام دفنوا أموالهم كذلك، وأودعوها في الصّحف بالكتاب إلى أن يجدوا السّبيل إلى استخراجها. وأهل الأمصار بالمشرق يرون مثل ذلك في أمم القبط والرّوم والفرس. ويتناقلون ذلك في أحاديث تشبه حديث خرافة، من انتهاء بعض الطالبين لذلك إلى حفر موضع المال، ممن لم يعرف طلسمه ولا خبره، فيجدونه خاليا، أو معمورا بالدّيدان. أويشارف الأموال يعرف طلسمه ولا خبره، فيجدونه خاليا، أو معمورا بالدّيدان. أويشارف الأموال والجواهر موضوعة، والحرس دونها منتضين سيوفهم. أو تميد به الأرض حتّى يظنّه

خسفا أو مثل ذلك من الهذر.

وتجد كثيرا من طلبة البربر بالمغرب العاجزين عن المعاش الطبيعي وأسبابه، يتقرّبون إلى أهل الدّنيا بالأوراق المتخرّمة (4) الحواشي، إمّا بخطوط أعجميّة، أو بما ترجمُ بزعمهم منها من خطوط أهل الدَّفائن، بإعطاء الأمارات عليها في أماكنها، يبتغون بذلك الرّزق منهم، بما يبعثونهم على الحفر والطّلب، ويموّهون عليهم بأنّهم إنَّما حملهم على الاستعانة بهم طلب الجاه في مثل هذا، من منال الحكَّام والعقوبات. وربّما تكون عند بعضهم نادرة أو غريبة من الأعمال السّحرية يمّوه بها على تصديق ما بقى من دعواه، وهو بمعزل عن السَّحْر وطرقه، فيولع الكثير من ضعفاء العقول بجمع الأيدي على الاحتفار، والتّستّر فيه بظلمات اللّيل، مخافة الرِّقباء وعيون أهل الدّول. فإذا لم يعثروا على شيء ردّوا ذلك إلى الجهل بالطُّلسم الذِّي ختم به على ذلك المال، يخادعون به أنفسهم عن إخفاق مطامعهم. والذي يحمل على ذلك في الغالب، زيادة على ضعف العقل، إنّما هو العجز عن طلب المعاش بالوجوه الطّبيعيّة للكسب من التّجارة والفلح والصّناعة، فيطلبونه بالوجوه المنحرفة، وعلى غير المجرى (5) الطّبيعي، من هذا وأمثاله، عجزا عن السّعى في المكاسب، وركونا إلى تناول الرّزق من غير تعب ولا نصب في تحصيله واكتسابه. ولا يعلمون أنَّهم يوقعون أنفسهم بابتغاء ذلك، من غير وجهه، في نصب ومتاعب وجهد شديد أشد من الأول، ويعرضون أنفسهم مع ذلك لمنال العقوبات.

وربّما يحمل في الأكثر على ذلك زيادة التّرف وعوائده، وخروجها عن حدّ النّهاية، حتّى تقصر عنها وجوه الكسب ومذاهبه، لا تفي بمطالبها. فإذا عجز (له) (<sup>6</sup>) الكسب بالمجرى الطّبيعيّ، لم يجد وليجة في نفسه، إلّا التّمنّي لوجود المال العظيم دفعة من غير كلفة، ليفي له ذلك بالعوائد التي حصل في أسرها، فيحرص على ابتغاء ذلك ويسعى فيه جهده. ولهذا أكثر من تراهم يحرصون على ذلك هم المترفون من أهل (الدول)، ومن سكّان الأمصار الكثيرة التّرف المتسعة الأحوال،

<sup>4 )</sup> كذا، وفي ب : المخترمة.

<sup>5 )</sup> عِلْق صاحب نسخة دار الكتاب : كذا. وفي ب : الوجه.

<sup>6 )</sup> في نسخة دار الكتاب عن الكسب.

مثل مصر وما في معناها. فنجد الكثير منهم مغرمين بابتغاء ذلك وتحصيله، ومساءلة الرّكبان عن شواذه، كما يحرصون على الكيمياء. هكذا يبلغنا عن أهل مصر في مفاوضة من يلقونه من طلبة المغاربة، لعلّهم يعثرون منه على دفين أو كنز، ويزيدون (إلى) ذلك البحث عن تغوير المياه، لما يرون أنّ غالب هذه الأموال الدّفينة كلّها في مجاري النّيل، وأنّه أعظم ما يستر دفنيا أو مختزنا في تلك الآفاق. ويموّه عليهم أصحاب تلك الدّفاتر (المستفعلة) في الاعتذار عن الوصول إليها بجرية النّيل، تسترا بذلك من الكذب، حتّى يحصل على معاشه، فيحرص سامع ذلك منهم على نضوب الماء بالأعمال السّحرية لتحصيل مبتغاه من (بعده)، كلفا بشأن السّحر متوارثا في ذلك القطر عن أوّليهم فعلومهم السّحريّة وآثارها باقية بأرضهم في البراري وغيرها.

وقصة سحرة فرعون شاهدة باختصاصهم بذلك وقد متناقل أهل المغرب قصيدة ينسبونها إلى حكماء المشرق، تعطى فيها كيفية العمل في التغوير بصناعة سحرية حسبا تراه فيها وهي:

يا طالبالسر في التغويسر دع عنك ما قد صنفوا في كتبهم واسمع لصدق مقالتي ونصيحتي فإذا أردت تغور البئر التي أوفقها صور كصورتك التي أوفقها ويحداه ماسكتان للحبل اللذي وبصدره هاء كا عايستها ويكون حول الكل خط دائر ويكون حول الكل خط دائر والطخه به واذبح عليه الطير والطخه به بالسندروس وباللبان وميعة من أحمر أو أصفسر لا أزرق

اسمع . كلام الصدق من خبير من قول بهتان ولفط غور إن كنت ممن لا يرى بالترور حارت لها الأفهام في التسديير والرّأس رأس الشبل في التقويسر في الدّلو ينشل من قرار البير في التكريسر عدد الطّلاق احذر من التكريسر مشي اللّبيب الكيس النحريسر تربيعة أولى من التكويسر واقصد عقيب الدّبح بالتّبخير والمسط والبسه بشوب حريسر والمضط والبسه بشوب حريسر

ويشدّه خيطان صوف أبيض أو أحمر من خالص التحصمير والطّالع الأسد الذي قد بيّنوا ويكون (بدر) الشهر غير منير والبدر متّصل بسعد عطارد في يوم سبت ساعة التّصدبير

يعني تكون الطّاءات بين قدميه كأنه يمشي عليها وعندي أنّ هذه القصيدة من تمويهات المخرفين، فلهم في ذلك أحوال غريبة واصطلاحات عجيبة، وتنتهي (المخرفة)والكذب بهم إلى أن يسكنوا المنازل المشهورة والدّور المعروفة بمثل هذا، ويحتفرون بها الحفر ويضعون فيها المطابق والشّواهد التي يكتبونها في صحائف كذبهم، ثم يقصدون ضعفاء العقول بأمثال هذه الصحائف، ويبعثونه على اكتراء ذلك المنزل وسكناه، ويوهمونه أنّ به دفينا من المال لا يعبّر عن كثرته، ويطالبونه بالمال لاشتراء العقاقير والبخورات لحلّ الطّلاسم، ويعدونه بظهور الشّواهد التّي قد أعدّوها هنالك بأنفسهم ومن فعلهم، فينبعث لما يراه من ذلك وهو قد خدع ولبّس عليه من حيث لا يشعر، وبينهم في ذلك اصطلاح في كلامهم، يلبّسون به عليهم، عليه من حيث لا يشعر، وبينهم في ذلك اصطلاح في كلامهم، يلبّسون به عليهم، ليخفى عند محاورتهم فيما يتناولونه، من حفر وخور وذبح حيوان وأمثال ذلك.

وأمّا الكلام في ذلك على الحقيقة فلا أصل له في علم ولا خبر واعلم أنّ الكنوز، وإن كانت توجد، لكنّها في حكم النادر على وجه الاتفاق، لا على وجه القصد إليها. وليس ذلك بأمر تعمّ به البلوى، حتّى يدّخر الناس غالبا أموالهم تحت الأرض ويختمون عليها بالطّلاسم، لا في القديم ولا في الحديث. والرّكاز الذي ورد في الحديث وفرضه الفقهاء، وهو دفن الجاهليّة إنما يوجد بالعثور والاتفاق لا بالقصد والطّلب. وأيضا فمن اختزن ماله وختم عليه بالأعمال السّحريّة فقد بالغ في إخفائه، فكيف ينصب عليه الأدّلة والأمارات لمن يبتغيه. ويكتب ذلك في الصّحائف، حتّى يطّلع على ذخيرته أهل الأمصار والآفاق! ؟ هذا يناقض قصد الإخفاء. وأيضا فأفعال العقلاء لا بدّ وأن تكون لغرض مقصود في الانتفاع، ومن اختزن المال فاتما يختزنه لولده أو قريبه أو من يؤثره. وأما أن يقصد إخفاءه بالكلّية ممّن سيأتي من كلّ أحد، وإنما هو للبلا والهلاك، أو لمن لا يعرفه بالكلّية ممّن سيأتي من الأمم، فهذا ليس من مقاصد العقلاء بوجه.

وأما قولهم: أين أموال الأمم من قبلنا، وما علم فيها من الكثرة والوفور ؟ فاعلم أنّ الأموال من الدّهب والفضة والجواهر والأمتعة إنما هي معادن ومكاسب، مثل الحديد والنّحاس والرصّاص وسائر العقارات والمعادن. والعمران يظهرها بالأعمال الإنسانيّة ويزيد فيها أو ينقصها. وما يوجد منها بأيدي النّاس فهو متناقل متوارث. وربما انتقل من قطر إلى قطر ومن دولة إلى أخرى بحسب (أعواضه)، والعمران الذي يستدعيه. فإن نقص المال في المغرب وإفريقيّة، فلم ينقص ببلاد الصّقالبة والإفرنج، وإن نقص في مصر والشّام، فلم ينقص في الهند والصيّن. وإنما هي الآلات والمكاسب، والعمران يوفّرها أو ينقصها، مع أنّ المعادن يدركها البلاء كا يدرك سائر الموجودات، ويسرع إلى اللؤلؤ والجوهر أعظم مما يسرع إلى غيره. وكذا للذهب والفضة والنّحاس والحديد والرصّاص والقصدير، ينالها من البلاء والفناء ما يذهب بأعيانها لأقرب وقت.

وأما ما وقع في مصر من أمر المطالب والكنوز، فسببه أنّ مصر كانت في ملكة القبط منذ آلاف أو يزيد من السّنين، وكان موتاهم يدفنون بموجودهم من الدّهب والفضّة والجواهر واللآليء، على مذهب من تقدّم من أهل الدول. فلما (انقرضت) دولة القبط، وملك الفرس بلادهم نقروا على ذلك في قبورهم وكشفوا عنه، فأخذوا من قبورهم ما لا يوصف ؛ كالأهرام من قبور الملوك وغيرها. وكذا فعل اليونانيّون من بعدهم وصارت قبورهم مظنّة لذلك لهذا العهد. ويعثر على الدّفين فيها في كثير من الأوقات. أما ما يدفنونه من أموالهم أو ما يكرّمون به موتاهم في الدّفن من أوعية وتوابيت من الذّهب والفضة معدة لذلك، فصارت قبور القبط منذ آلاف من السّنين مظنّة لوجود ذلك فيها. فلذلك عني أهل مصر بالبحث عن المطالب لوجود ذلك فيها، واستخراجها. حتى انّهم حين ضربت المكوس على الأصناف آخر الدّولة، ضربت على أهل المطالب. وصارت ضريبة المكوس على الأصناف آخر الدّولة، ضربت على أهل المطالب. وصارت ضريبة على من يشتغل بذلك من الحمقي والمهوّسين، فوجد بذلك المتعاطون من أهل الأطماع الذريعة إلى الكشف عنه والذرع (٢) باستخراجه وما حصلوا إلّا على الأطماع الذريعة إلى الكشف عنه والذرع (٢) باستخراجه وما حصلوا إلّا على

<sup>7 )</sup> علق صاحب نسخة دار الكتاب. هكذا في الأصل. والمعروف الذرائع جمع ذريعة. وفي ب: والزعم.

الحيبة في جميع مساعيهم، نعوذ بالله من الحسران، فيحتاج من وقع له شيء من هذا الوسوآس، أو ابتلي به، أن يتعوّذ بالله من العجز والكسل في طلب معاشه، كا تعوّذ رسول الله صلّى الله عليه وسلّم من ذلك، وينصرف عن طرق الشيطان ووسواسه، ولا يشغل نفسه بالمحالات والكاذب من الحكايات. « والله يرزق من يشاء بغير حساب ».

#### فصل في أن الجاه مفيد للمال

وذلك أنّا نجد صاحب المال والحظوة في جميع أصناف المعاش أكثر يسارا وثروة من فاقد الجاه. والسبب في ذلك أنّ صاحب الجاه مخدوم بالأعمال يتقرّب بها إليه في سبيل الترلّف والحاجة إلى جاهه. فالنّاس معينون له بأعمالهم في جميع حاجاته، من ضروريّ أو حاجيّ أو كاليّ، فتحصل قيم تلك الأعمال كلّها من كسبه. وجميع ما شأنه أن تبذل فيه الأعواض من العمل، يستعمل فيها الناس من غير عوض، فتتوفّر قيم تلك الأعمال عليه. فهو بين قيم للأعمال يكتسبها وقيم أخرى تدعوه الضرورة إلى إخراجها، فتتوفّر عليه. والأعمال لصاحب الجاه كثيرة، فتفيد الغنى لأقرب وقت، ويزداد مع الأيام يسارا وثروة. ولهذا المعنى كانت الإمارة أحد أسباب المعاش كما قدمناه. وفاقد الجاه بالكلّية ولو كان صاحب مال، فلا يكون أسباب المعاش كما قدمناه. وفاقد الجاه بالكلّية ولو كان صاحب مال، فلا يكون الجاه منهم يكونون أيسر بكثير.

وممّا يشهد لذلك، أنّا نجد كثيرا من الفقهاء وأهل الدّين والعبادة، إذا اشتهروا حسن الظنّ بهم، واعتقد الجمهور معاملة الله في إرفادهم، فأخلص الناس في إعانتهم على أحوال دنياهم والاعتمال في مصالحهم. أسرعت إليهم الثّروة وأصبحوا مياسير من غير مال مقتنى، إلّا ما يحصل لهم من قيم الأعمال التّي وقعت المعونة بها من النّاس لهم. رأينا من ذلك أعدادا في الأمصار والمدن. وفي البدو، يسعى لهم النّاس في الفلح (والتّجر)، وكلّ قاعد بمنزله لا يبرح من مكانه، فينمو ماله

ويعظم كسبه، ويتأثّل الغنى من غير سعي. ويعجب من لا يفطن لهذا السّر في حال ثروته وأسباب غناه ويساره. والله سبحانه وتعالى يرزق من يشاء بغير حساب.

## فصل في أن السّعادة والكسب إنما تحصل غالبا لأهل الضوع والتملّق وأن هذا الخلق من أسباب السعادة

قد سبق لنا فيما سلف أنّ الكسب الذّي يستفيده البشر إنّما هو قيم أعمالهم. ولو قدر أحد (عاطل) عن العمل جملة لكان فاقد الكسب بالكلّية. وعلى قدر عمله وشرفه بين الأعمال وحاجة الناس إليه يكون قدر قيمته. وعلى نسبة ذلك نموّ كسبه أو نقصانه. وقد بيّنا آنفا أنّ الجاه يفيد المال، لما يحصل لصاحبه من تقرّب النّاس إليه بأعمالهم وأموالهم، في دفع المضارّ وجلب المنافع. وكان ما يتقرّبون به من عمل أو مال عوضا عما يحصلون عليه بسبب الجاه من الأغراض في صالح أو طالح. وتصير تلك الأعمال في كسبه، وقيمها أموال وثروة له، فيستفيد الغنى واليسار لأقرب وقت.

ثم إنّ الجاه متوزّع في الناس ومترتب فيهم طبقة بعد طبقة، ينتهي في العلوّ إلى الملوك الذين ليس فوقهم يد عالية، وفي السفل إلى من لا يملك ضرا ولا نفعا بين أبناء جنسه. وبين ذلك طبقات متعدّدة. حكمة الله في خلقه. بما ينتظم معاشهم، وتتيسر مصالحهم، ويتمّ بقاؤهم، لأنّ النوع الإنسانيّ لمّا كان لا يتمّ وجوده وبقاؤه إلا بتعاون أبنائه على مصالحهم، لأنّه قد تقرّر أنّ الواحد منهم لا يتمّ وجوده. وأنه وإن ندر ذلك في صورة مفروضة لا يصح بقاؤه. ثم إنّ هذا التعاون لا يحصل إلّا بالإكراه عليه، لجهلهم في الأكثر بمصالح النوع، ولما جعل لهم من المعاونة الاختيار، وأنّ أفعالهم إنّما تصدر بالفكر والرويّة لا بالطّبع. وقد يمتنع من المعاونة فيتعيّن حمله عليها، فلا بدّ من حامل يكره أبناء النّوع على مصالحهم، لتتمّ

الحكمة الالهيّة في بقاء هذا النوع. وهذا معنى قوله تعالى : « ورفعنا بعضهم فوق بعض درجات، ليتخذ بعضهم بعضا سخريا، ورحمة ربّك خير ممّا يجمعون. » فقد تبيّن أنّ الجاه هو القدرة الحاملة للبشر على التصرّف فيمن تحت أيديهم من أبناء جنسهم، بالإذن والمنع، والتسلُّط بالقهر والغلبة، ليحملهم على دفع مضارَّهم وجلب منافعهم في العدل بأحكام الشرائع والسياسة، وعلى أغراضه فيما سوى ذلك، ولكنّ الأول مقصود في العناية الربّانيّة بالذّات، والثّاني داخل فيها بالعرض كسائر الشرور الدّاخلة في القضاء الإلهيّ. لأنّه قد لا يتمّ وجود الخير الكثير، إلّا بوجود شرّ يسير من أجل المواد، فلا يفوت الخير بذلك، بل يقع على ما ينطوي عليه من الشرّ اليسير. و هذا معنى وقوع الظُّلم في الخليقة فتفهّم. ثمّ إنّ كُلُّ طبقة من طباق (<sup>8</sup>) أهل العمران، من مدينة أو إقليم لها قدرة على من دونها من الطباق. وكلُّ واحد من الطبقة السَّفلي يستمدُّ هذا الجاه من أهل الطبقة التي فوقه، ويزداد كسبه تصرّفا فيمن تحت يده على قدر ما يستفيد منه. والجاه على ذلك داخل على النَّاس في جميع أبواب المعاش، ويتسع ويضيق بحسب الطبقة والطور الذي فيه صاحبه. فإن كان الجاه متسعا كان الكسب الناشيء عنه كذلك، وإن كان ضيَّقا وقليلا فمثله. وفاقد الجاه وإن كان له مال فلا يكون يساره الإبمقدار عمله أو ماله، وعلى نسبة سعيه ذاهبا وآيبا في تنميته كأكثر التجّار. وأهل الفلاحة في الغالب، وأهل الصنائع كذلك، إذا فقدوا الجاه واقتصروا على فوائد صنائعهم فإنّهم يصيرون إلى الفقر والخصاصة في الأكثر، ولا تسرع إليهم ثروة وإنّما يرمقون العيش ترميقا، ويدفعون ضرورة الفقر مدافعة. وإذا تقرّر ذلك، وأن الجاه متفرّع (9) ، وأنّ السعادة والخير مقترنان بحصوله، علمت أنّ بذله وإفادته من أعظم النّعم وأجلها، وأنَّ باذله من أجلُّ المنعمين. وإنّما يبذله لمن تحت يديه، فيكون بذله بيد عالية وعن عزّة، فيحتاج طالبه ومبتغيه إلى خضوع

<sup>8 )</sup> علق صاحب نسخة دار الكتاب ورد في لسان العرب : « السماوات طباق بعضها على بعض، وكل واحد من الطباق طبقة. والطبق والطبقة : الفقرة حيث كانت، قيل : هي ما بين الفقرتين، وجمعها طباق. والمعنى هنا على الجاز.

<sup>9)</sup> كذا، وفي ب: متوزع. أ

وتملّق، كما يسأل أهل العزّ والملوك، وإلّا فيتعذّر حصوله. فلذلك قلنا إنّ الخضوع والتملّق من أسباب حصول هذا الجاه المحصّل للسّعادة والكسب، وإنّ أكثر أهل الثروة والسّعادة بهذا الخلق. ولهذا نجد الكثير ممّن يتخلّق بالترفّع والشّمم، لا يحصل لهم غرض من الجاه، فيقتصرون في التّكسّب على أعمالهم، ويصيرون إلى الفقر والخصاصة.

واعلم أنّ هذا الكبر والترفّع من الأخلاق المذمومة، وإنّما يحصل من توهّم الكمال، وأنّ الناس يحتاجون إلى بضاعته من علم أو صناعة، كالعالم المنبحر في علمه، أو الكاتب المجيد في كابته، أو الشاعر البليغ في شعره. وكلّ محسن في صناعته يتوهّم أنّ النّاس محتاجون لما بيده، فيحدث له ترفّع عليهم بذلك وكذا يتوهّم أهل الأنساب، ممن كان في آبائه ملك او عالم مشهور أو كامل في طور يعبرون (10) بما رأوه أو سمعوه من حال آبائهم في المدينة، ويتوهّمون أنهم استحقّوا مثل ذلك بقرابتهم إليهم ووراثتهم عنهم. فهم متمسكون في الحاضر بالأمر المعدوم بعضهم كالا في نفسه بذلك واحتياجا إليه.

وتجد هؤلاء الأصناف كلّهم مترفّعين، لا يخضعون لصاحب الجاه، ولا يتملّقون لمن هو أعلى منهم. ويستصغرون من سواهم لاعتقادهم الفضل على النّاس، فيستنكف أحدهم عن الخضوع ولو كان للملك، ويعدّه مذلّة وهوانا وسفها. ويحاسب الناس في معاملتهم إياه بمقدار ما يتوهّم في نفسه، ويحقد على من يقصر له في شيء ممّا يتوهّمه من ذلك. وربّما يدخل على نفسه الهموم والأحزان من تقصيرهم فيه، ويستمرّ في عناء عظيم من إيجاب الحقّ لنفسه، أو إباية الناس له من ذلك. ويحصل له المقت من النّاس لما في طباع البشر من التأله. وقلّ أن يسلّم أحد منهم لأحد في الكمال والترفّع عليه، إلا أن يكون ذلك بنوع من القهر والغلبة والاستطالة. وهذا كلّه في ضمن الجاه. فإذا فقد صاحب هذا الخلق الجاه،

<sup>10)</sup> علق صاحب نسخة دار الكتاب كذا، وفي ب: يغترون، وفي نسخة : يعثرون.

<sup>[11]</sup> عَلَقَ صِاحِبُ نَسَخَةً دَارِ الكِتَابُ كَذَا، وفي ب: أهل الحنكة والتجارب والبصر بالأمور.

وهو مفقود له كما تبيّن لك، مقته الناس بهذا الترفّع ولم يحصل له حظ من إحسانهم. وفقد الجاه لذلك من أهل الطبقة التي هي أعلى منه، لأجل المقت وما يحصل له بذلك من القعود من تعاهدهم وغشيان (12) منازلهم، ففسد معاشه، وبقي في خصاصة وفقر أو فوق ذلك بقليل. وأما الثروة فلا تحصل له أصلا. ومن هذا اشتهر بين النّاس أنّ الكامل في المعرفة محروم من الحظّ، وأنه قد حوسب بما رزق من المعرفة واقتطع ذلك له من الحظّ، وهذا معناه. ومن حلق لشيء يستر له. والله المقدّر، لا ربّ سواه.

ولقد يقع في الدول اضطراب في المراتب من أهل هذا الخلق، ويرتفع فيها كثير من السنفلة، وينزل كثير من العلية بسبب ذلك. وذلك أنّ الدول إذا بلغت نهايتها من التغلّب والاستيلاء انفرد منها منبت الملك بملكهم وسلطانهم، ويئس من سواهم من ذلك. وإنّما صاروا في مراتب دون مرتبة الملك وتحت يد السلطان، وكأنّهم خول له.

فإذا استمرّت الدولة وشمخ الملك، تساوى حينئذ في المنزلة عند السلطان كلّ من انتمى إلى خدمته، وتقرّب إليه بنصيحته، واصطنعه السلطان لغنائه في كثير من مهمّاته. فتجد كثيرا من السوقة يسعى في التّقرّب من السلطان بجده ونصحه، ويتزلّف إليه بوجوه خدمته، ويستعين على ذلك بعظيم من الخضوع والتملّق له ولحاشيته وأهل نسبه. حتّى (ترسخ) قدمه معهم وينظمه السلطان في جملته. فيحصل له بذلك حظّ عظيم من السعادة، وينتظم في عدد أهل الدولة. وناشئة الدولة حينئذ من أبناء قومها الدّين ذلّلوا صعابها ومهدوا أكنافها مغترين بما كان للبائهم في ذلك من الآثار وتشمخ به نفوسهم على السلطان، ويعتدون بآثاره وبجرون في مضمار الدّالة بسببه، فيمقتهم السلطان لذلك، ويباعدهم ويميل إلى هؤلاء المصطنعين الذّين لا يعتدّون بقديم، ولا يذهبون إلى دالّة ولا ترفّع. وإنّما دأبهم الخضوع له والتملّق، والاعتمال في غرضه متى ذهب إليه، فيتسع جاههم وتعلو منازلهم وتنصرف إليهم الوجوه والخواص بما يحصل لهم من ميل السلطان وتعلو منازلهم وتنصرف إليهم الوجوه والخواص بما يحصل لهم من ميل السلطان

<sup>12)</sup> غشي غشيانا فلانا : أتاه. وغشي غشيا وغشاية المكان : أتاه. لذلك الأصح أن يقول هنا : وغشاية منازلهم أه : وغشي منازلهم.

والمكانة عنده. ويبقى ناشئة الدولة فيما هم فيه من الترفّع والاعتداد بالقديم لا يزيدهم ذلك إلّا بعدا من السلطان ومقتا، وإيثارا لهؤلاء المصطنعين عليهم إلى أن تنقرض الدولة. وهذا أمر طبيعي في الدّول. ومنه جاء شأن المصطنعين في الغالب. والله فعّال لما يريد.

# فصل في أن القائمين بأمور الدّين من القضاء والفتيا والتدريس والامامة والحطابة والأذان ونحو ذلك لاتعظم ثروتهم في الغالب

والسبّب في ذلك أنّ الكسب كما قدمناه قيمة الأعمال، وأنّها متفاوتة بحسب الحاجة إليها. فإذا كانت الأعمال ضروريّة في العمران عامّة البلوى فيه، كانت قيمتها أعظم وكانت الحاجة إليها أشدّ. وأهل هذه الصّنائع الدّينية لا تضطرّ إليهم عامّة الحلق، وإنّما يحتاج إلى ما عندهم الخواصّ ممّن أقبل على دينه. وإن احتيج إلى الفتيا والقضاء في الخصومات، فليس على وجه الاضطرار والعموم، فيقع الاستغناء عن هؤلاء في الأكثر. وإنّما يهتمّ بهم وبإقامة مراسمهم صاحب الدّولة، كما له من النّظر في المصالح فيقسم لهم حظا من الرّزق على نسبة الحاجة إليهم على النّحو الذي قرّرناه. لا يساويهم بأهل الشوكة ولا بأهل الصنائع الضروريّة، وإن كانت بضاعتهم أشرف من حيث الدّين والمراسم الشرّعيّة، لكنّه يقسم بحسب عموم الحاجة وضرورة أهل العمران، فلا يصحّ في قسمتهم إلا القليل. وهم أيضا لشرف بضائعهم أعرّة على الحلق وعند نفوسهم، فلا يخضعون لأهل الجاه، حتّى عموم الحاجة وضرورة أهل العمران، فلا يصحّ في قسمتهم إلا القليل. وهم أيضا لشرف بضائعهم أعرّة على الخلق وعند نفوسهم، فلا يخضعون لأهل الجاه، حتّى الشّغل بهذه الصّنائع الشّريفة المشتملة على إعمال الفكر والتّدبّر. بيل ولا يسعهم ابتذال أنفسهم لأهل الدّنيا لشرف بضائعهم، فهم بمعزل عن ذلك. فلذلك لا المقطم ثروتهم في الغالب. ولقد باحثت بعض الفضلاء فأنكر ذلك عليّ، فوقع تعظم ثروتهم في الغالب. ولقد باحثت بعض الفضلاء فأنكر ذلك عليّ، فوقع

بيدي أوراق مخرّقة من حسابات الدّواوين بدار المأمون، تشتمل على كثير من الدّخل والخرج يومئذ. وكان فيما طالعت فيه أرزاق القضاة والأثمّة والمؤدّنين فوقفته عليه. وعلم منه صحّة ما قلته ورجع إليه. وقضينا العجب من أسرار الله في حليقته، وحكمته في عوالمه. والله الخالق المقدّر.

# فصل في أنّ الفلاحة من معاش المستضعفين وأهل العافية من البــدو

وذلك لأنه أصل في الطبيعة وبسيط في منحاه، ولذلك لا تجده ينتحله أحد من أهل الحضر في الغالب، ولا من المترفين. ويختص منتحله بالمذلّة. قال صلّى الله عليه وسلّم، وقد رأى السكّة ببعض دور الأنصار: «ما دخلت هذه دار قوم إلّا دخله الذلّ ». وحمله البخاريّ على الاستكثار منه. وترجم عليه « باب ما يحذر من عواقب الاشتغال بآلة الزّرع، أو تجاوز الحدّ الذّي أمر به ». والسبب فيه — والله أعلم — ما يتبعها من المغرم المفضي إلى التّحكّم واليد العالية (13) فيكون الغارم ذليلا بائسا، بما تتناوله أيدي القهر والاستطالة. قال صلّى الله عليه وسلّم: « لا تقوم السّاعة حتّى تعود الزّكاة مغرما » إشارة إلى الملك العضوض، القاهر للنّاس، الذي معه التسلّط والجور، ونسيان حقوق الله تعالى في المتموّلات، واعتبار الحقوق كلّها مغارم للملوك والدّول. والله قادر على ما يشاء.

# فصل في معنى التجارة و مذاهبها وأصنافها

اعلم أنّ التّجارة محاولة الكسب بتنمية المال، بشراء السّلع بالرّحص، وبيعها بالغلاء، أيّا ما كانت السّلعة، من رقيق أو زرع أو حيوان أو قماش. وذلك القدر النّامي يسمّى ربحا. فالمحاول لذلك الرّبح: إمّا أن يختزن السّلعة ويتحيّن بها حوالة

<sup>1.3)</sup> كذا، وفي ب: الغالبة

الأسواق من الرّخص إلى الغلاء، فيعظم ربحه، وإمّا بأن ينقله إلى بلد تنفق فيه تلك السلعة اكثر من بلده الذّي اشتراها فيه، فيعظم ربحه. ولذلك قال بعض الشّيوخ من التجار، لطالب الكشف عن حقيقة التّجارة: أنا أعلّمها لك في كلمتين، اشتراء الرّخيص وبيع الغالي. فقد حصلت التّجارة إشارة منه بذلك إلى المعنى الذّي قرّرناه. والله الرزّاق ذو القوّة المتين.

فصل في نقل التاجر للسلع

التّاجر البصير بالتّجارة، لا ينقل من السّلع، إلّا ما تعمّ الحاجة إليه، من الغنّى والفقير والسلطان والسّوقة، إذ في ذلك نفاق سلعته. وأمّا إذا اختصّ نقله بما يحتاج إليه البعض فقط، فقد يتعذر نفاذ سلعته حينئذ، بأعواز الشّراء من ذلك البعض، لعارض من العوارض، فتكسد سوقه وتفسد أرباحه. وكذلك إذا نقل السّلعة المحتاج إليها، فإنّما ينقل الوسط من صنفها، فإنّ الغالي من كلّ صنف من السّلع إنّما يختص به أهل التّروة وحاشية الدّولة، وهم الأقلّ. وإنّما يكون النّاس أسوة في الحاجة إلى الوسط من كلّ صنف، فليتحرّ ذلك جهده، ففيه نفاق سلعته أو

وكذلك نقل السلع من البلد البعيد المسافة، أو شدّة الخطر في الطّرقات، يكون أكثر فائدة للتّجار وأعظم أرباحا وأكفل بحوالة الأسواق، لأنّ السلع المنقولة حينئذ تكون قليلة معوزة، لبعد مكانها أو شدّة الغرر في طريقها، فيقلّ حاملوها ويعزّ وجودها وإذا قلّت وعزّت غلت أثمانها. وأمّا إذا كان البلد قريب المسافة، والطّريق سابل بالأمن، فإنّه حينئذ يكثر ناقلوها، فتكثر وترخص أثمانها. ولهذا تجد التجار الذين يولعون بالدّخول إلى بلاد السودان أرفه النّاس وأكثرهم أموالا، لبعد طريقهم ومشقّته، واعتراض المفازة الصّعبة المخطرة بالخوف والعطش. لا يوجد فيها الماء إلّا في أماكن معلومة، يهتدي إليها أدلاء الركبان، فلا يرتكب خطر هذا الطّريق وبعده إلّا الأقلّ من النّاس فتجد سلع بلاد السّودان قليلة لدينا، فتختصّ بالغلاء، وكذلك سلعنا لديهم. فتعظم بضائع التجّار من تناقلها ويسرع إليهم الغنى والشّروة

من أجل ذلك. وكذلك المسافرون من بلادنا إلى المشرق، لبعد الشّقّة أيضا. وأمّا المتردّدون في الأفق الواحد، ما بين أمصاره وبلدانه، ففائدتهم قليلة وأرباحهم تافهة، لكثرة السّلع وكثرة ناقليها. « والله هو الرزّاق ذو القوّة المتين ».

فصل في الاحتكار

وممّا اشتهر عند ذوي البصر والتّجربة في الأمصار، أنّ احتكار الزّرع لتحيّن أوقات الغلاء به مشؤوم. وأنّه يعود \_ على فائدته \_ بالتّلف والخسران. وسببه \_ والله أعلم \_ أنَّ النَّاس لحاجتهم إلى الأقوات مضطرُّون إلى ما يبذُّلُون فيها من المال اضطرارا، فتبقى التفوس متعلّقة به. وفي تعلّق النفوس بمالها سرّ (14) كبير في وباله على من يأحذه مجّانا. ولعلّه الذّي اعتبره الشّارع في أخذ أموال النّاس بالباطل. وهذا وإن لم يكن مجّانا فالنّفوس متعلّقة به، لإعطائه ضرورة من غير سعة في العذر فهو كالمكره. وما عدا الأقوات والمأكولات من المبيعات لا اضطرار للنَّاس إليها، وإنَّما يبعثهم عليها التفنِّن في الشهوات، فلا يبذلون أموالهم فيها إلَّا بإختيار وحرص. ولا يبقى لهم تعلُّق بما أعطوه. فلهذا يكون من عرف بالاحتكار، تجتمع القوى النّفسانيّة على متابعته، لما يأخذه من أموالهم، فيفسد ربحه. والله تعالى أعلم. وسمعت فيما يناسب هذا، حكاية طريفة عن بعض مشيخة المغرب. أخبرني شيخنا أبو عبد الله الأبليّ قال: حضرت عند القاضي بفاس لعهد السّلطان أبي سعيد، وهو الفقيه أبو الحسن المليلي، وقد عرض عليه أن يختار بعض الألقاب المخزنيّة لجرايته قال، فأطرق مليّا، ثمّ قال لهم : من مكس (15) الخمر. فاستضحك الحاضرون من أصحابه وعجبوا، وسألوه عن حكمة ذلك. فقال: إذا كانت الجبايات كلُّها حراما، فاختار منها ما لا تتابعه نفوس معطيه. (16) والخمر قلُّ أن يبذل أحد فيها ماله، إلَّا وهو طرب مسرور بوجدانه، غير آسف عليه، ولا متعلَّق

<sup>14)</sup> كذا، وفي ب: شر.

<sup>15)</sup> المكس : الجباية والماكس العِشار وفي الحديث : « لا يدخل صاحب المكس الجنة »

<sup>16)</sup> وفي نسخة دار الكتاب : نَفْسُ مُعْطيهِ.

#### فصل في أنّ رخص الأسعار مضرّ بالمحترفين بالرّخيص

وذلك أنّ الكسب والمعاش، كما قدّمناه، إنّما هو بالصّنائع أو التّجارة، والتّجارة هي شراء البضائع والسّلع وادّخارها. يتحيّن بها حوالة الأسواق بالزّيادة في أثمانها، ويسمّى ربحا: ويحصل منه الكسب والمعاش للمحترفين بالتّجارة دائما. فإذا استديم الرّخص في سلعة، أو عرض من مأكول أو ملبوس أو متموّل على الجملة، ولم يحصل للتّاجر حوالة الأسواق فيه فسد الرّبح والنّماء بطول تلك المدّة، وكسدت سوق ذلك الصّنف، ولم يحصل التّاجر إلّا على العناء، (فيقعد) التجّار عن السّعي فيها (وتفسد) رؤوس أموالهم.

واعتبر ذلك (مثلا) بالزّرع، إذا استديم رخصه كيف تفسد أحوال المحترفين به، بسائر أطواره، من الفلح والزّراعة لقلّة الرّيح فيه، ونزارته أو فقده. فيفقدون النّماء في أموالهم أو يجدونه على قلّة، ويعودون بالإنفاق على رؤوس أموالهم، وتفسد أحوالهم ويصيرون إلى الفقر والخصاصة. ويتبع ذلك فساد حال المحترفين أيضا بالطّحن والخبز، وسائر ما يتعلّق (بالزّرع) من الحرف من لدن زراعته إلى (مصيره) مأكولا.

وكذا يفسد حال الجند، إذا كانت أرزاقهم من السلطان عند أهل الفلح زرعا بالاقطاع، فإنهم تقل جبايتهم من ذلك، ويعجزون عن إقامة الجندية التي هم بسببها ويرتزقون من السلطان عليها، فيقطع عنهم الرزق، فتفسد أحوالهم. وكذا إذا استديم فيها الرّخص أيضا. فإذا الرّخص المفرط مجحف بمعاش المحترفين بذلك الصنف الرّخيص، وكذا الغلاء المفرط أيضا. وربّما يكون في النّادر سببا لنماء المال بسبب احتكاره وعظم فائدته. وإنّما معاش النّاس وكسبهم في التّوسيّط من ذلك وسرعة حوالة الأسواق. (ومعرفة) ذلك ترجع إلى العوائد المتقرّرة بين أهل العمران.

وإتّما يحمد الرّخص في الزّرع من بين المبيعات لعموم الحاجة إليه، واضطرار النّاس إلى الأقوات من بين الغنّي والفقير. والعالة من الخلق هم الأكثر في العمران، فيعمّ الرّفق بذلك، ويرجح جانب القوت على جانب التّجارة في هذا الصّنف الخاصّ. « والله الرزّاق ذو القوّة المتين ».

## فصل في أيّ أصناف النّاس ينتفع بالتّجارة وأيّهم ينبغي له (تركها)

قد تقدّم لنا أنّ معنى التّجارة تنمية المال بشراء البضائع، ومحاولة بيعها بأغلى من ثمن الشَّراء ؟ إما بانتظار حوالة الأسواق، أو نقلها إلى بلد هي فيه أنفق وأغلى، أو بيعها بالغلاء على الآجال. وهذا الرّبح بالنّسبة إلى أصل المال نزر يسير، لأنَّ المال إن كان كثيرا عظم الرّبح، لأنّ القليل في الكثير كثير. ثم لا بدّ في محاولة هذه التنمية الذّي هو الرّبح من حصول هذا المال بأيدي الباعة، في شراء البضائع وبيعها، وتقاضي أثمانها. وأهل التصفة قليل، فلا بدّ من الغشّ والتّطفيف المجحف بالبضائع، والمطل في الأثمان المجتّحف بالرّبح. لتعطيل المحاولة في تلك المدّة وبها نماؤه. ومن الجحود والإنكار المسحت لرأس المال، إن لم (يقيّد) بالكتاب والشَّهادة. وغناء الحكَّام في ذلك قليل ؛ لأنَّ الحكم إنَّما هو على الظَّاهر، فيعاني التَّاجر من ذلك أحوالًا صعبة. ولا يكاد يحصل على ذلك التَّافه من الرَّبح إلَّا بعظيم العناء والمشقّة، أولا يحصّل، أو يتلاشي رأس ماله. فإن كان جريئا على الخصومة، بصيرا بالحسبان، شديد المماحكة، مقداما على الحكّام، كان ذلك أقرب له إلى النّصفة منهم بجرأته ومماحكته، وإلّا فلا بدّ له من جاه يدّرع به، فيوقع له الهيبة عند الباعة، ويحمل الحكَّام على إنصافه من غرمائه، فيحصل له بذلك النَّصفة واستخلاص ماله منهم، طوعا في الأول وكرها في الثَّاني. وأمَّا من كان فاقدا للجرأة والاقدام من نفسه، وفاقد الجاه من الحكَّام، فينبغي له أن يجتنب (التّجارة)، لأنّه يعرّض بماله للذّهاب والمضيعة ويصيّره مأكلة للباعة، ولا يكاد

ينتصف منهم ؟ لأنّ النّاس في الغالب متطلّعون إلى ما في أيدي النّاس. ولولا وازع الأحكام ما سلم لأحد شيء ممّا في يده، وخصوصا الباعة وسفلة النّاس ورعاعهم. « ولولا دفع الله النّاس بعضهم ببعض لفسدت الأرض، ولكنّ الله ذو فضل على العالمين ».

## فصل في أنّ خلق التّجّار نازلة عن خلق الرّؤساء وبعيدة (عن) المرؤة

قد قدّمنا في الفصل قبله أنّ التّاجر مدفوع إلى معاناة البيع والشّراء وجلب الفوائد والأرباح، ولا بدّ في ذلك من المكايسة والمماحكة والتّحذلق وممارسة الخصومات واللَّجاج، وهي عوارض هذه الحرفة. وهذه الأوصاف تغضّ من (الزَّكاء) والمروءة وتخدج فيها ؛ لأنَّ الأفعال لا بدّ من عود آثارها على النَّفس. فافعال الخير تعود بآثار الخير (والزّكاء)، وأفعال الشرّ والسّفسفة تعود بضدّ ذلك، فتتمكَّن وترسخ إن سبقت وتكّررت. وتنقص (من) خلال الخير إن تأخّرت عنها، بما ينطبع من آثارها المذمومة في النّفس، شأن الملكات الناشئة عن الأفعال. وتتفاوت هذه الآثار بتفاوت أصناف التجّار في أطوارهم. فمن كان منهم سافل الطُّور، مخالفًا لشرار الباعة، أهل الغشُّ والخلابة والخديعة والفجور في الأيمان على البياعات والأثمان إقرارا وإنكارا، كانت رداءة تلك الخلق عنده أشدّ، وغلبت عليه السَّفسفة، وبعد عن المروءة واكتسابها بالجملة. وإلَّا فلابدُّ له من تأثير المكايسة والمماحكة في مروءته. وفقدان ذلك فيهم بالجملة قليلا. ووجود الصّنف التّاني منهم، الذِّي قدّمناه في الفصل قبله أنّهم يدّرعون بالجاه، ويعوّض لهم من مباشرة ِذلك، فيهم نادر وأقل من النّادر. وذلك أن يكون المال قد توفّر عنده دفعة بنوع غريب، أو ورثه عن أحد من أهل بيته، فحصلت له ثروة تعينه على الاتَّصال بأهل الدولة، وتكسبه ظهورا وشهرة بين أهل عصره، فيترفّع عن مباشرة ذلك بنفسه، ويدفعه إلى من يقوم له به من وكلائه وحشمه. ويسهّل له الحكّام التّصفة في

حقوقهم بما يؤنسونه من برّه وإتحافه، فيبعدونه عن تلك الخلق بالبعد عن معاناة الأفعال المقتضية لها كما مرّ. فتكون مروءتهم أرسخ وأبعد عن المخرجات، إلّا ما يسري من آثار تلك الأفعال من وراء الحجاب، فإنّهم يضطرّون إلى مشارفة أحوال أولئك الوكلاء ووفاقهم، أو خلافهم فيما يأتون أو يذرون من ذلك، إلّا أنّه قليل، ولا يكاد يظهر أثره. « والله خلقكم وما تعملون ».

### فصل في أنّ خلق التّجّار نازلة عن خلق الأشراف والملوك

وذلك أنّ التجّار في غالب أحوالهم إنّما يعانون البيع والشّراء، ولابد فيه من المكايسة ضرورة. فإن اقتصر عليها اقتصرت به على خلقها، وهي — أعني خلق المكايسة — بعيدة عن المروءة، التّي تتخلّق بها الملوك والأشراف. وأمّا إن استرذل خلقه بما يتبع ذلك في أهل الطبقة السّفلي منهم، من المماحكة والغشّ والخلابة وتعاهد الأيمان الكاذبة على الأثمان ردّا وقبولا، فأجدر بذلك الخلق أن يكون في غاية المذلّة لما هو معروف. ولذلك تجد أهل الرئاسة يتحامون الاحتراف بهذه الحرفة، لأجل ما يكسب من هذا الخلق. وقد يوجد منهم من يسلم من هذا الخلق ويتحاماه، لشرف نفسه وكرم جلاله، إلّا أنّه في النّادر بين الوجود. والله يهدي من يشاء بفضله وكرمه، وهو ربّ الأولين والآخرين.

## فصل في أنّ الصّنائع لابلد لها من (المعلّم)

اعلم أنّ الصّناعة هي ملكة في أمر عمليّ فكريّ، ويكونه عمليّا هو جسمانيّ محسوس. والأحوال الجسمانيّة المحسوسة، نقلها بالمباشرة أوعب لها وأكمل، لأنّ المباشرة في الأحوال الجسمانيّة المحسوسة أتمّ فائدة، والملكة صفة راسخة تحصل

عن استعمال ذلك الفعل وتكرّره مرّة بعد أخرى، حتّى ترسخ صورته، وعلى نسبة الأصل تكون الملكة. ونقل المعاينة أوعب وأتمّ من نقل الخبر والعلم. فالملكة الحاصلة عنه أكمل وأرسخ من الملكة الحاصلة عن الخبر. وعلى قدر جودة التّعليم وملكة المعلّم يكون حذق المتعلّم في الصّناعة وحصول ملكته.

ثمّ إنّ الصّنائع منها البسيط ومنها المركّب. والبسيط هو الذّي يختصّ بالضّروريّات، والمركّب هو الذّي يكون للكماليّات. والمتقدّم منها في التّعليم هو البسيط، لبساطته أولا، ولأنّه مختصّ بالضّروريّ الذّي تتوفّر الدّواعي على نقله، فيكون سابقا في التّعليم ويكون تعليمه لذلك ناقصا. ولا يزال الفكر يخرج أصنافها ومركّباتها من القوّة إلى الفعل، بالاستنباط شيئا فشيئا على التّدريج، حتّى تكمل. ولا يحصل ذلك دفعة وإنّما يحصل في أزمان وأجيال، إذ خروج الأشياء من القوّة إلى الفعل لا يكون دفعة، لا سيما في الأمور الصّناعيّة. فلابد له إذن من زمان. ولهذا تجد الصّنائع في الأمصار الصّغيرة ناقصة، ولا يوجد منها إلّا البسيط، فإذا تزايدت حضارتها، ودعت أمور التّرف فيها إلى استعمال الصّنائع، خرجت من القوّة إلى الفعل (17). والله أعلم.

### فصل في أنّ الصّنائع إنّما تكمل بكمال العمران الحضريّ وكثرته

والسبب في ذلك أنّ النّاس، ما لم يستوف العمران الحضري، وتتمدّن المدينة، إنّما همّهم في الضّروريّ من المعاش، وهو تحصيل الأقوات من الحنطة وغيرها. فإذا تمدنت المدينة، وتزايدت فيها الأعمال، ووفت بالضّروريّ وزادت عليه، صرف الزّائد حينئذ إلى الكمالات من المعاش.

<sup>17)</sup> في نسخة دار الكتاب ورد مايلي: « وتنقسم الصنائع أيضا إلى ما يختص بأمر المعاش، ضروريا كان أو غير ضروري، وإلى ما يختص بالأفكار التي هي خاصية الانسان، من العلوم والصنائع والسياسة ومن الأول الحياكة والجزارة والنجارة والحدادة وامثالها. ومن الثاني الوراقة، وهي معاناة الكتب بالانتساخ والتجليد، والغناء والشعر وتعليم العلم وأمثال ذلك، ومن الثالث الجندية وأمثالها.

ثمّ إنّ الصّنائع والعلوم إنّما هي للإنسان من حيث فكره الذّي يتميّز به عن الحيوانات، والقوت له من حيث الحيوانيّة والغذائيّة، فهو مقدّم لضرورته على العلوم والصّنائع، وهي متأخّرة عن الضّروريّ. وعلى مقدار عمران البلدان تكون جودة الصّنائع للتأنّق فيها حينئذ، (وجودة) ما يطلب منها بحيث تتوفر دواعي التّرف والتّروة. وأمّا العمران البدويّ أو القليل فلا يحتاج من الصّنائع ألّا البسيط، خاصّة المستعمل في الضّرورات من نجّار أو حدّاد أو خيّاط أو جزّار أو حائك، وإذا وجدت هذه بعد، فلا توجد فيه كاملة ولا مستجادة. وإنّما يوجد منها بمقدار الضّرورة، إذ هي كلّها وسائل إلى غيرها وليست مقصودة لذاتها.

واذا زخر بحر العمران وطلبت فيه الكمالات، كان من جملتها التأتق في الصنائع واستجادتها، فكملت بجميع متمماتها وتزايدت صنائع أخرى معها، ممّا تدعو إليه عوائد التّرف وأحواله، من خرّاز ودبّاغ وجزّار وصائغ وأمثال ذلك. وقد تنتهي هذه الأصناف ـــ إذا استبحر العمران ــ أن يوجد (منها) كثير من الكمالات، ويتُأتّق فيها في الغاية، وتكون من وجوه المعاش في المصر لمنتحلها. بل تكون فائدتها من أعظم فوائد الأعمال، لما يدعو إليه التّرف في المدينة مثل الدّهّان والصّفّار والحمّاميّ والطبّاخ والسّفاج والهرّاس ومعلّم الغناء والرّقص وقرع الطبول على التوقيع، ومثل الوراقين الذّين يعانون صناعة انتساخ الكتب وتجليدها وتصحيحها، فإنّ هذه الصّناعة إنّما يدعو إليها التّرف في المدينة من الاشتغال بالأمور الفكريّة وأمثال ذلك. وقد تخرج عن الحدّ إذا كان العمران خارجا عن الحدّ، كما يبلغنا عن وأمثال ذلك. وقد تخرج عن الحدّ إذا كان العمران خارجا عن الحدّ، كما يبلغنا عن العجائب بإيهام قلب الأعيان وتعليم الحداء والرّقص والمشي على الخيوط في الهواء، وبغع الأثقال من الحيوانات والحجارة، وغير ذلك من الصّنائع التّي لا توجد عندنا بالمغرب. لأنّ عمران أمصاره لم يبلغ عمران مصر والقاهرة. والله الحكيم العليم.

# فصل في أنّ رسوخ الصّنائع في الأمصار إنّما هو برسوخ الحضارة وطول أمـدهـا

والسّبب في ذلك ظاهر، وهو أنّ هذه كلّها عوائد للعمران والأوان (18). والعوائد إنما ترسخ بكثرة التكرار وطول الأمد، فتستحكم صبغة ذلك وترسخ في الأجيال. وإذا استحكمت الصبغة عسر نزعها. ولهذا فإنّا نجد الأمصار التي كانت استبحرت في الحضارة، لمّا تراجع عمرانها وتناقص، بقيت فيها آثار من هذه الصَّنائع ليست في غيرها من الأمصار المستحدثة العمران، ولو بلغت مبالغها في الوفور والكثرة. وما ذاك إلَّا لأنَّ أحوال تلك القديمة العمران مستحكمة راسيخة بطول الأحقاب وتداول الأحوال وتكررّها، وهذه لم تبلغ الغاية بعد. وهذا كالحال في الأندلس لهذا العهد، فإنّا نجد فيها رسوم الصّنائع قائمة وأحوالها مستحكمة راسخة في جميع ما تدعو إليه عوائد أمصارها، كالمباني والطّبخ وأصناف الغناء واللُّهو من الآلات والأوتار والرَّقص وتنضيد الفرش في القصور، وحسن التَّرتيب والأوضاع في البناء، وصوغ الآنية من المعادن والخزف وجميع المواعين، وإقامة الولائم والأعراس، وسائر الصّنائع التّي يدعو إليها التّرف وعوائده. فتجدهم أقوم عليها وأبصر بها. وتجد صنائعها مستحكمة لديهم، فهم على حصّة موفورة من ذلك وحظٌ متميّز بين جميع الأمصار. وإن كان عمرانها قد تناقص، والكثير منه لا يساوي عمران غيرها من بلاد العُدوة. وما ذاك إلّا لما قدّمناه من رسوخ الحضارة فيهم برسوخ الدّولة الأمويّة وما قبلها من دولة القوط، وما بعدها من دولة الطوائف وهلم جرًّا. فبلغت الحضارة فيها مبلغا لم تبلغه في قطر، إلَّا ما ينقل عن العراق والشام ومصر أيضا، لطول آماد الدول فيها، فاستحكمت فيها الصّنائع وكملت جميع أصنافها على الاستجادة والتنميق. وبقيت صبغتها ثابتة في ذلك العمران، لا تفارقه إلى أن ينتقض بالكلّية، حال الصبغ إذ رسخ في التّوب.

<sup>18)</sup> الاستقرار.

وكذا أيضا حال تونس فيما حصل فيها من الحضارة من الدول الصنهاجية والموحدين من بعدهم، وما استكمل لها في ذلك من الصنائع في سائر الأحوال، وإن كان ذلك دون الأندلس. إلّا أنه متضاعف برسوم منها (تنتقل) إليها من مصر لقرب المسافة بينهما، وتردّد المسافرين من قطرها إلى قطر مصر في كلّ سنة وربما سكن أهلها هناك عصورا، فينقلون من عوائد ترفهم ومحكم صنائعهم ما يقع لديهم موقع الاستحسان. فصارت أحوالها في ذلك متشابهة من أحوال مصر لما ذكرناه، ومن أحوال الأندلس لما أنّ أكثر ساكنها من شرق الأندلس حين الجلاء لعهد المائة السابعة. ورسخ فيها من ذلك أحوال، وإنّ كان عمرانها ليس بمناسب لذلك لهذا العهد، إلّا أنّ الصبغة إذا استحكمت، فقليلا ما تحول إلّا بزوال محلّها. وكذا نجد بالقيروان ومرّاكش وقلعة ابن حماد أثرا باقيا من ذلك، وإن كانت هذه كلّها اليوم خرابا أو في حكم الخراب. ولا يتفطّن لها إلّا البصير من النّاس، فيجد من هذه الصنائع آثارا تدلّه على ما كان بها، كأثر الخطّ المحوّ في الكتاب. من هذه الصنائع العلم ».

## فصل في أنّ الصّنائع إنّما تستجاد وتكثر إذا كثر طالبها

والسبّب في ذلك أنّ الإنسان لا يسمح بعمله أن يقع مجّانا، لأنّه كسبه ومنه معاشه. إذ لا فائدة له في جميع عمره في شيء ممّا سواه، فلا يصرفه إلّا فيما له قيمة في مصره ليعود عليه بالنفع. وإن كانت الصّناعة مطلوبة، وتوجّه إليه النّفاق كانت حينئذ الصّناعة بمثابة السّلعة التّي تنفق سوقها وتجلب للبيع، فيجتهد النّاس في المدينة لتعلّم تلك الصّناعة ليكون منها معاشهم. وإذا لم تكن الصّناعة مطلوبة لم تنفق سوقها، ولا يوجه قصد إلى تعلّمها، فاختصّت بالتّرك وفقدت للإهمال. وفلذا يقال عن عليّ رضي الله عنه: «قيمة كلّ امريء ما يحسن ». بمعنى أنّ صناعته هي قيمته، أي قيمة عمله الذي هو معاشه. وأيضا فهنا سرّ آخر وهو أنّ

الصّنائع وإجادتها إنّما تطلبها الدّولة، فهي التّي تنفق من سوقها وتوجّه الطلبات إليها. وما لم تطلبه الدّولة، وإنّما يطلبه غيرها من أهل المصر، فليس على نسبتها، لأنّ الدّولة هي السوق الأعظم، وفيها نفاق كلّ شيء، والقليل والكثير فيها على نسبة واحدة. فما نفق فيها كان أكثريًا ضرورة. والسوقة وإن طلبوا الصّناعة فليس طلبهم بعام ولا سوقهم بنافقة. ولله قادر على مايشاء.

# فصل في أنّ الأمصار إذا قاربت الخراب انتقصت منها الصّنائع

وذلك لما بيناه من أنّ الصّنائع إنّما تستجاد إذا احتيج إليها وكار طالبها. فإذا ضعفت أحوال المصر، وأخذ في الهرم بانتقاض عمرانه وقلّة ساكنه تناقص فيه الترف، ورجعوا إلى الاقتصار على الضروريّ من أحوالهم، فتقلّ الصّنائع التّي كانت من توابع التّرف. لأنّ صاحبها حينئذ لا يصحّ له بها معاش، فيفرّ إلى غيرها، أو يموت، ولا يكون خلف منه، فيذهب رسم تلك الصنائع جملة، كما يذهب النقّاشون والصّواغون والكتاب والنّسّاخ وأمثالهم من الصنّاع لحاجات الترّف. ولا تزال الصّناعات في التناقص ما (دام) المصر في التناقص، إلى أن تضمحلّ والله العلم.

## فصل في أنّ العرب أبعد النّاس عن الصّنائع

والسبب في ذلك أنهم أعرق في البدو وأبعد عن العمران الحضري، وما يدعو إليه من الصنائع وغيرها. والعجم من أهل المشرق وأمم التصرانية عدوة البحر الرّومي أقوم النّاس عليها، لأنهم أعرق في العمران الحضريّ وأبعد عن البدو وعمرانه. حتى أنّ الإبل التي أعانت العرب على التوحّش في القفر، والإعراق في البدو، مفقودة لديهم بالجملة، ومفقودة مراعيها، والرّمال المهيّئة لنتاجها. ولهذا نجد أوطان العرب

وما ملكوه في الإسلام قليل الصّنائع بالجملة، حتّى تجلب إليه من قطر آخر. وانظر بلاد العجم، من الصّين والهند وأرض الترك وأمم النصرانية، كيف استكثرت فيها الصّنائع، واستجلبها الأمم من عندهم.

وعجم المغرب من البرير، (بمثابة) العرب في ذلك لرسوخهم في البداوة منذ أحقاب من السنين. ويشهد لك بذلك قلّة الأمصار بقطرهم كما قدّمناه. فالصنّائع بالمغرب لذلك قليلة وغير مستحكمة، إلّا ما كان من صناعة الصّوف في نسجه، والجلد في خرزه ودبغه. فإنّهم لمّا استحضروا بلغوا فيها المبالغ، لعموم البلوى بها، وكون هذين أغلب السّلع في قطرهم، لما هم عليه من حال البداوة.

وأمّا المشرق فقد رسخت الصّنائع فيه منذ ملك الامم الأقدميين من الفرس والنبط والقبط وبني إسرائيل ويونان والرّوم أحقابا متطاولة، فرسخت فيهم أحوال الحضارة، ومن جملتها الصّنائع كا قدّمناه، فلم يمح رسمها. وأمّا اليمن والبحرين وعمان والجزيرة، وإنّ ملكه العرب، إلّا أنهم تداولوا ملكه آلافا من السّنين في أم كثيرة منهم، واختطّوا (أيضا) أمصاره ومدنه، وبلغوا الغاية من الحضارة والترف. مثل عاد وعمالقة وحمير من بعدهم والتبابعة والأذواء، فطال أمد الملك والحضارة واستحكمت صبغتها وتوفّرت الصّنائع ورسخت، فلم تبل ببلى الدّولة كا قدّمناه. فيقيت مستجدّة حتّى الآن. واختصبت بذلك للوطن، كصناعة الوشي والعصب فما يستجاد من حوك النّياب والحرير فيها. والله وارث الأرض ومن عليها.

# فصل في أنّ من حصلت له ملكة في صناعة فقل أن يجيد بعدها ملكة في أخرى

مثال ذلك الخيّاط إذا أجاد ملكة الخياطة وأحكمها، ورسخت في نفسه، فلا يجيد من بعدها ملكة النّجارة أو البناء، إلّا أن تكون الأولى لم تستحكم بعد ولم ترسخ صبغتها. والسّبب في ذلك أنّ الملكات صفات للنّفس وألوان، فلا تزدحم

دفعة. ومن كان على الفطرة كان أسهل لقبول الملكات وأحسن استعدادا لحصولها. فإذا تلوّنت النّفس بالملكة الأخرى وخرجت عن الفطرة ضعف فيها الاستعداد باللّون الحاصل من هذه الملكة، فكان قبولها للملكة الأخرى أضعف. وهذا بيّن يشهد له الوجود. فقلّ أن تجد صاحب صناعة يحكمها، ثمّ يحكم من بعدها أخرى، ويكون فيها معا على رتبة واحدة من الإجادة. حتى أنّ أهل العلم الذّين ملكتهم فكريّة فهم بهذه المثابة. ومن حصل منهم على ملكة علم من العلوم وأجادها في الغاية، فقلّ أن يجيد ملكة علم آخر على نسبته، بل يكون مقصرًا فيه إن طلبه، إلّا في الأقلّ النّادر من الأحوال. (ومبنى سببه) على ما ذكرناه من شأن الاستعداد وتلوينه بلون الملكة الحاصلة في النفس. والله أعلم.

فصل . في الإشارة إلى أمّهات الصّنائع

اعلم أنّ الصنائع في النّوع الإنساني كثيرة، لكّثرة الأعمال المتداولة في العمران. فهي بحيث تشدّ عن الحصر ولا يأخذها العدّ. إلّا أنّ منها ما هو ضروريّ في العمران أو شريف بالموضوع، فنخصها بالذّكر ونترك ما سواها: فأمّا الضّروريّ فكالفلاحة والبناء والحياطة والنّجارة والحياكة، وأمّا الشّريفة بالموضوع فكالتّوليد والكتابة والوراقة والغناء والطبّ. فأمّا التّوليد فإنّها ضروريّة في العمران وعامّة البلوى، إذ بها تحصل حياة المولود ويتمّ غالبا. وموضوعها مع ذلك المولودون وأمهاتهم. وأما الطبّ فهو حفظ الصحّة للإنسان ودفع المرض عنه، ويتفرّغ من علم الطبيعة، وموضوعه مع ذلك بدن الإنسان. وأمّا الكتابة وما يتبعها من الوراقة، فهي حافظة على الانسان حاجته ومقيّدة لها عن النّسيان، ومبلّغة ضمائر النفس إلى البعيد الغائب، مخلّدة نتائج الأفكار والعلوم في الصّحف، ورافعة رتب الوجود للمعاني. وأمّا الغناء فهو نسب الأصوات ومظهر جمالها للأسماع. وكلّ هذه الصّنائع الثلاث داء إلى مخالطة الملوك الأعاظم في خلواتهم ومجالس أنسهم، فلها المصّنائع الثلاث داء إلى من الورقة، من الصّنائع فتابعة وممتهنة في الغالب.

ُولِد يُغتلف ذلك باختلاف الأغراض والدّواعي. والله الخلّاق العليم.

#### فصل في صناعة الفلاحة

هذه الصناعة ثمرتها اتخاذ الأقوات والحبوب، بالقيام على إثارة الأرض لها وازد إعها، وعلاج نباتها، وتعهده بالسقى والتنمية إلى بلوغ غايته، ثمّ حصاد سنبله واستُّخراج حبّه من غلافه وإحكام الأعمال لذلك، وتحصيل أسبابه، ودواعيه. وهي أقدم الصنائع لما أنها محصلة للقوت المكمّل لحياة الإنسان غالبا، إذ يمكن وجوده من دون جميع الأشياء إلا من دون القوت. ولهذا اختصت هذه الصناعة بالبدو. إذ قدّمنا أنه أقدم من الحضر وسابق عليه، فكانت هذه الصناعة لذلك بدوية، لا يقوم عليها الحضر ولا يعرفونها، لأنّ أحوالهم كلّها ثانية عن البداوة، فصنائعهم ثانية عن صنائعها وتابعة لها. والله الحلّق العليم.

#### فصل في صناعة البناء

هذه الصّناعة أوّل صّنائع العمران الحضريّ وأقدمها، وهي معرفة العمل في المّخاذ البيوت والمنازل للكنّ (10) والمأوى في المدن. وذلك أنّ الإنسان لما جبل عليه من الفكر في عواقب أحواله، لابدّ له أن يفكّر (في موانع إذاية الحرّ والبرد عنه باتّخاذ البيوت ذاوت الحيطان والسّقف الحائلة دون ذلك من جهاته.) والبشر مختلفون في هذه الجبلّة الفكريّة التّي هي معنى الإنسانيّة، فالمعتدلون فيها، ولو على التّفاوت، يتّخذون ذلك باعتدال، كأهل الإقليم الثّاني والثّالث والرّابع والخامس والسّادس (20) وأما أهل البدو فيبعدون عن اتّخاذ ذلك، ولقصور أفكارهم عن

<sup>19)</sup> الكن : وقاء كل شيء وستره. وفي ب : للسكن.

<sup>20)</sup> علق صاحب نسخة دار الكتاب كذا، وفي ب : « كأهل الاقليم الثاني وما بعده إلى الاقليم السادس ».

إدراك الصّنائع السّياسيّة للغيران والكهوف كما يتناولون الأغذية من غير علاج (1) ولا نضج. ثم المعتدلون والمتّخذون البيوت للمأوى قد يتكاثرون فتكثر بيوتهم في البسيط الواحد، بحيث يتناكرون ولا يتعارفون، فيخشى من طروق بعضهم بعضا بياتا، فيحتاجون إلى حفظ مجتمعهم بإدارة سياج الأسوار التي تحوطهم. ويصير جميعها مدينة واحدة ومصرا واحدا، يحوطهم فيها الحكّام بدفاع بعضهم عن بعض. وقد يحتاجون إلى الاعتصام من العدوّ ويتّخذون المعاقل والحصون لهم ولمن تحت أيديهم. وهؤلاء مثل الملوك ومن في معناهم من الأمراء وكبار القبائل.

ثمّ يختلف أحوال البناء في المدن، كلّ مدينة على ما يتعارفون ويصطلحون عليه، ويناسب مزاج أهوائهم واختلاف أحوالهم في الغنى والفقر. وكذا حال أهل المدينة الواحدة. فمنهم من يتّخذ القصور والمصانع العظيمة الساحة المشتملة على عدّة الدّور والبيوت والغرف الكبيرة لكثرة ولده وحشمه وعياله وتابعه، ويؤسس جدرانها بالحجارة ويلحم بينها بالكلس، ويعالي عليها بالأصبغة والجصّ، ويبالغ في كلّ ذلك بالتنجيد والتنميق، وإظهارا للبسطة بالعناية في شأن المأوى. ويهيّء مع ذلك الأسراب والمطامير لاختزان أقواته، والاصطبلات لربط مقرباته إذا كان من أهل الجنود وكثرة التابع والغاشية. كالأمراء ومن في معناهم. ومنهم من يبني الدّويرة والبيوت (22) لنفسه وسكنه وولده لا يبتغي ما وراء ذلك، لقصور حاله عنه واقتصاره على الكنّ الطّبيعيّ للبشر. وبين ذلك مراتب غيرمنحصرة.

وقد يحتاج لهذه الصّناعة أيضا عند تأسيس الملوك وأهل الدول المدن العظيمة والهياكل المرتفعة، ويبالغون في إتقان الأوضاع وعلّو الأجرام مع الإحكام لتبلغ الصّناعة مبالغها. وهذه الصّناعة هي التّي تحصّل الدّواعي لذلك كلّه. وأكثر ما تكون هذه الصّناعة في الأقاليم المعتدلة من الرّابع وما حواليه، إذ الأقاليم المنحرفة لا بناء فيها. وإنّما يتّخذون البيوت حظائر من القصب والطّين أو يأوون إلى الكهوف

<sup>21)</sup> علق صاحب نسخة دار الكتاب كذا، وقد ورد ماهو ضمن ( ) في نسخة ب هكذا : « وأما أهل الأول والسابع، فيبعدون عن اتخاذ ذلك لانحرافهم وقصور أفكارهم عن كيفية العمل في الصنائع الانسانية ؛ فيأوون إلى الغيران والكهوف كما يتناولون الأغذية من غير علاج ولا نضج ».

<sup>22)</sup> كذا ؛ وفي ب: والبويت.

والغيران.

وأهل هذه الصّناعة القائمون عليها متفاوتون: فمنهم البصير الماهر، ومنهم القاصر.

ثمّ هي تتنوّع أنواعا كثيرة:

فمنها البناء بالحجارة المنجدة أو بالآجر، يقام بها الجدران ملصقا بعضها إلى بعض بالطّين والكلس الذّي يعقد معها فيلتحم كأنّها جسم واحد، ومنها البناء بالتراب خاصة تقام منه حيطان، بأن يتخذ لها لوحان من الخشب مقدّران طولا وعرضا باختلاف العادات في التقدير. وأوسطه أربع أذرع، في ذراعين فينصبان على أساس، وقد بوعد ما بينهما على مايراه صاحب البناء في عرض الأساس، ويوصل بينهما بأذرع من الخشب يربط عليها بالحبال والجدل. ويسد الجهتان الباقيتان من ذلك الخلاء بينهما بلوحين آخرين صغيرين، ثمّ يوضع فيه التراب مختلطا بالكلس، ويركز بالمراكز المعدّة لذلك، حتّى ينعم ركزه ويختلط أجزاؤه بالكلس، ثمّ يزاد التراب ثانيا وثالثا إلى أن يمتلىء ذلك (الفضاء) بين اللوحين، وقد تداخلت أجزاء الكلس والتراب وصارت جسما واحدا. ثمّ يعاد نصب اللوحين على الصورة الأولى، ويركز كذلك إلى أن يتمّ وتنظم الألواح كلها سطرا فوق سطر، إلى أن ينتظم الحائط كله ملتحما، كأنّه قطعة واحدة، ويسمّى الطّابية وصانعه الطوّاب.

ومن صنائع البناء أيضا أن تجلّل الحيطان بالكلس، بعد أن يحلّ بالماء ويخمّر أسبوعا أو أسبوعين، على قدر ما يعتدل مزاجه عن إفراط النّاريّة المفسدة للإلحام. فإذا تمّ له مايرضاه من ذلك عالاه من فوق الحائط، وذلك إلى أن يلتحم.

ومن صنائع البناء عمل الستقف بأن تمدّ الخشب المحكمة النّجارة أو السّاذجة على حائطي البيت، ومن فوقها الألواح كذلك موصولة بالدّساتر، ويصبّ عليها التّراب والكلس، ويبلّط بالمراكز حتّى تتداخل أجزاؤها وتلتحم ويعالى عليها الكلسكا عولي على الحائط.

ومن صناعة البناء ما يرجع إلى التنميق والتّزيين، كما تصنع من فوق الحيطان

الأشكال المجسمة من الجصّ يعقد بالماء، ثمّ (يرفع مجسدا) وفيه بقيّة البلل، فيشكل على التّناسب تخريما بمثاقب الحديد إلى أن يبقى له رونق ورواء. وربمّا عولي على الحيطان أيضا بقطع الرّخام أو الآجر أو الخزف أو بالصدف أو السّبج (23) يفصل أجزاء متجانسة أو مختلفة، ويوضع في الكلس على نسب وأوضاع مقدّرة عندهم، يبدو به الحائط للعيان، كأنّه قطع الرّياض المنمنمة.

إلى غير ذلك من بناء الجباب والصهاريج لسيح الماء، بعد أن تعد في البيوت قصاع الرّخام القوراء المحكمة الخرط بالفوهات في وسطها لنبع الماء الجاري إلى الصهريج، يجلب إليها من خارج في القنوات المفضية به إلى البيوت. وأمثال ذلك من أنواع البناء.

وتختلف الصنّاع في جميع ذلك باحتلاف الحذق والبصر، ويعظم عمران المدينة ويتسع فيكثرون. وربّما يرجع الحكّام إلى نظر هؤلاء فيما هم أبصر به من أحوال البناء. وذلك أنّ النّاس في المدن لكثرة الازدحام والعمران يتشاحون حتى في الفضاء والهواء للأعلى والأسفل، في الانتفاع بظاهر البناء، ممّا يتوقّع معه حصول الضّرر في الحيطان. فيمنع جاره من ذلك، إلّا ما كان له فيه حقّ. ويختلفون أيضا في استحقاق الطرق والمنافذ، للمياه الجارية، والفضلات المسرّبة في القنوات. وربّما يدّعي بعضهم حقّ بعض في حائطه أو علوّه أو قناته لتضايق الجوار، أو يدّعي بعضهم على جاره اعتلال حائطه وخشية سقوطه، ويحتاج إلى الحكم عليه بهدمه ودفع ضرره عن جاره، عند من يراه، أو يحتاج إلى قسمة دار أو عرصة بين شريكين، بحيث لا يقع معها فساد في الدّار ولا إهمال لمنفعتها، وأمثال ذلك. ويخفى جميع ذلك إلّا على أهل البصر بالبناء العارفين بأحواله، المستدلّين عليها بالمعاقد والقمط (24) ومراكز الخشب، وميل الحيطان واعتدالها، وقسم المساكن على نسبة أوضاعها ومنافعها، وتسريب المياه في القنوات مجلوبة ومرفوعة بحيث لا تضرّ بما مرّت عليه من البيوت والحيطان وغير ذلك. فلهم بهذا كلّه البصر والخبرة تضرّ بما مرّت عليه من البيوت والحيطان وغير ذلك. فلهم بهذا كلّه البصر والخبرة تضرّ بما مرّت عليه من البيوت والحيطان وغير ذلك. فلهم بهذا كلّه البصر والخبرة تضرّ بما مرّت عليه من البيوت والحيطان وغير ذلك. فلهم بهذا كلّه البصر والخبرة تضرّ بما مرّت عليه من البيوت والحيطان وغير ذلك. فلهم بهذا كلّه البصر والخبرة تضرّ بما مرّت عليه من البيوت والحيطان وغير ذلك. فلهم بهذا كلّه البصر والخبرة تضرّ بما مرّت عليه من البيوت والحيطان وغير ذلك. فلهم مهذا كلّه البصر والخبرة تصرية ومراكز الحسر المحدود المحدود

<sup>23)</sup> الخرز الأسود.

<sup>24)</sup> مفرده قِماط: الحبل يقمط به، قمطه: شد يديه ورجليه.

التّي ليست لغيرهم. وهم مع ذلك يختلفون بالجودة والقصور في الأمجيال باعتبار الدّول وقوّتها.

فإنّا قدّمنا أنّ الصّنائع، وكمالها إنّما هو بكمال الحضارة، وكثرتها بكثرة الطّالب لها، فلذلك عندما تكون الدّولة بدويّة في أوّل أمرها تفتقر في أمر البناء إلى غير قطرها. كما وقع للوليد بن عبد الملك، حين أجمع على بناء مسجد المدينة والقدس ومسجده بالشّام، فبعث إلى ملك الرّوم بالقسطنطينيّة في الفعلة المهرة في البناء، فبعث إليه منهم من حصّل له غرضه من تلك المساجد.

وقلاً يعرف صاحب هذه الصّناعة أشياء من الهندسة، مثل تسوية الحيطان بالوزن وإجراء المياه بأخذ الارتفاع، وأمثال ذلك، فيحتاج إلى البصر بشيء من مسائله. وكذلك في جر الأثقال بالهندام، فإنّ الأجرام العظيمة إذا شيّدت بالحجارة الكبيرة تُعجز قُدر الفعلة عن رفعها إلى مكانها من الحائط، فيتحيّل لذلك بمضاعفة قوّة الحبل، فإدخاله في المعالق من أثقاب مقدّرة على نسب هندسية، تصيّر الثقيل عند معاناة الرفع خفيفا وتسمّى آلة ذلك بالمخال، فيتمّ المراد من ذلك بغير كلفة. وهذا إنّما يتمّ بأصول هندسية معروفة، متداولة بين البشر. وبمثلها كان بناء الهياكل الماثلة لهذا العهد، التّي يحسب النّاس أنها من بناء الجاهليّة. وأنّ أبدانهم كانت على نسبتها في العظم الجسمانيّ، وليس كذلك، وإنّما تمّ لهم ذلك بالحيل الهندسيّة كا ذكرناه فتفهم ذلك. والله يخلق ما يشاء.

#### فصل في صناعة التجارة

هذه الصناعة من (ضرورات) العمران، ومادّتها الخشب. وذلك أنّ الله سبحانه وتعالى جعل للآدمي في كلّ مكوّن من المكوّنات منافع تكمل بها ضروراته، أو حاجاته، وكان منها الشّجر، فإنّ له فيه من المنافع ما لا ينحصر ممّا هو معروف لكلّ أحد. ومن منافعها اتّخاذها خشبا إذا يبست. وأوّل منافع الخشب أن يكون وقودا للنّيران في معاشهم، وعصيًا للاتكاء والذود، وغيرهما من ضروراتهم، ودعائم

لما يخشى ميله من أثقالهم. ثمّ بعد ذلك منافع أخرى لأهل البدو والحضر. فأمّا أهل البدو، فيتّخذون منها العمد والأوتاد لخيامهم، والحدوج لظعائنهم، والرّماح والقسيّ والسّهام لسلاحهم. وأمّا أهل الحضر فالسّقف لبيوتهم والأغلاق لأبوابهم والكراسيّ لجلوسهم. وكلّ واحدة من هذه فالخشبة مادة لها، ولا تصير إلى الصّورة الخاصّة بها إلّا بالصّناعة.

والصناعة المتكفّلة بذلك، المحصّلة لكلّ واحد من صورها هي النجارة على اختلاف رتبها. فيحتاج صاحبها إلى تفصيل الخشب أوّلا: إمّا بخشب أصغر منه ؛ أو بألواح. ثمّ تركيب تلك الفصائل بحسب الصور المطلوبة. فهو في كلّ ذلك بصنعته يحاول إعداد تلك الفصائل بالانتظام، إلى أن تصير أعضاء لذلك الشكل المخصوص. والقائم على هذه الصّناعة هو النجّار وهو ضروريّ في العمران. ثمّ إذا عظمت الحضارة وجاء الترف، وتأنّق النّاس فيما يتخذونه من كلّ ذلك واستجادته بغرائب من الصّنعة كالية، ليست من الضروريّ في شيء. مثل التخطيط في الأبواب والكراسيّ، ومثل تهيئة القطع من الخشب بصناعة الخرط يحكم بريها وتشكيلها ؛ ثمّ تؤلّف على نسب مقدّرة، وتلحم الدّساتير فتبدو لمرأى العين ملتحمة، وقد أخذ منها اختلاف الأشكال على تناسب. يصنع هذا في كلّ شكل يتخذ من الخشب فيجيء آنق ما يكون. وكذلك في جميع ما يحتاج إليه من الالات المتّخذة من الحشب، من أيّ نوع كانت.

وكذلك قد يحتاج إلى هذه الصّناعة في إنشاء المراكب البحريّة ذات الألواح والدسر، وهي اجرام هندسيّة صنعت على قالب الحوت واعتبار سبحه في الماء بقوادمه وكلكله، ليكون ذلك الشّكل أعون لها على في مصادمة الماء، وجعل لها عوض الحركة الحيوانية التي للسّمك تحريك الرّياح. وربّما أعينت بحركة المجاذيف كما في الأساطيل. وهذه الصّناعة من أصلها محتاجة إلى جزء كبير من الهندسة في جميع أصنافها، لأنّ إخراج الصّور من القّوة إلى الفعل على وجه الإحكام محتاج إلى معرفة التناسب في المقادير، إمّا عموما أو خصوصا. وتناسب المقادير لا بدّ فيه من الرّجوع إلى المهندس.

ولهذا كان أئمة الهندسة اليونانيون كلّهم أئمة في هذه الصّناعة، فكان أوقليدس صاحب كتاب الأصول في الهندسة نجّارا وبها كان يعرف. وكذلك أبلونيوس صاحب كتاب المخروطات وميلاوش وغيرهم. وفيما يقال: إنّ معلّم هذه الصّناعة في الخليقة هو نوح عليه السّلام، وبها أنشأ سفينة النّجاة التي ثها كانت معجزته عند الطّوفان. وهذا الخبر وإن كان ممكنا، أعني كونه نجّارا إلّا أنّ كونه أول من علمها أو تعلّمها لا دليل عليه لبعد الآماد. وإنّما معناه الإشارة إلى قدم النّجارة لأنّه لم تصح حكاية عنها قبل خبر نوح عليه السّلام، فجعل كأنّه أوّل من تعلّمها. فتفهم أسرار الصّنائع في الخليقة. والله الخلّق العليم.

### فصل في صناعة الحياكة والخياطة

اعلم أنّ المعتدلين من البشر في معنى الإنسانيّة لابّد لهم من الفكر في الدّفء كالفكر في الكنّ. ويحصل الدّفء باشتال المنسوج للوقاية من الحرّ والبرد. ولا بدّ لذلك من إلحام الغزل حتّى يصير ثوبا واحدا، وهو النّسج والحياكة. فإن كانوا بادية اقتصروا عليه وإن مالوا إلى الحضارة فضلوا تلك المنسوجة قطعا يقدّرون منها ثوبا على البدن بشكله وتعدّد أعضائه واختلاف نواحيها. ثمّ يلائمون بين تلك القطع بالوصائل حتّى تصير ثوبا واحدا على البدن ويلبسونها. والصّناعة المحصّلة لهذه الملاءمة هي الخياطة.

وهاتان الصّناعتان ضرورّيتان في العمران، لما يحتاج إليه البشر من الرّفه. (25) فالأولى لنسج الغزل من الصّوف والقطن (سدوا) في الطّول وإلحاما في العرض، وإحكاما لذلك النّسج بالالتحام الشّديد، فيتمّ منها قطع مقدّرة: فمنها الأكسية من الصّوف للاشتال، ومنها الثّياب من القطن والكتّان للّناس.

والصّناعة الثّانية لتقدير المنسوجات على اختلاف الأشكال والعوائد، تُفصّل أوّلا بالمقراض قطعا مناسبة للأعضاء البدنيّة، ثمّ تلحم تلك القطع بالخياطة

<sup>25)</sup> كذاً، وفي ب: من الدفء

المحكمة وصلا أو حبكا أو تنبيتا أو تفتيحا على حسب نوع الصّناعة. وهذه الثّانية مختصّة بالعمران الحضريّ كما أنّ أهل البدو يستغنون عنها، وإنّما يشتملون الأثواب اشتالا، وإنّما تفصيل الثّياب وتقديرها وإلحامها بالخياطة للبّاس من مذاهب الحضارة وفنونها.

وتفهم هذا في سرّ تحريم المخيط في الحجّ، لما أنّ مشروعيّة الحجّ مشتملة على نبذ العلائق الدنيويّة كلّها والرجّوع إلى الله تعالى. « كما خلقنا أوّل مرّة ». حتّى لا يُعلق العبد قلبه بشيء من عوائد تَرفِه، لا طيبا ولا نساء ولا مخيطا ولا خفّا، ولا يتعرض لصيد ولا لشيء من عوائده التّي (تلونّت) بها نفسه وخلقه، مع أنه يفقدها بالموت ضرورة. وإنّما يجيء كأنّه وارد على المحشر ضارعا بقلبه مخلصا لربّه، وكان جزاؤه إن تمّ له إخلاصه في ذلك أن يخرج من ذنوبه كيوم ولدته أمّه. سبحانك ما أرفقك بعبادك وأرحمك بهم في طلب هدايتهم إليك.

وهاتان الصناعتان قديمتان في الخليقة ؛ لما أنّ الدّفء ضروريّ للبشر في العمران المعتدل. وأمّا المنحرف إلى الحرّ فلا يحتاج أهله إلى دفء. ولهذا يبلغنا عن أهل الإقليم الأوّل من السّودان أنهم عراة في الغالب. ولقدم هذه الصّنائع تنسبها العامّة إلى إدريس عليه السّلام، وهو أقدم الأنبياء. وربّما ينسبونها إلى هرمس، وقد يقال إنّ هرمس هو إدريس. والله الخلّاق العليم.

#### فصل في صناعة التوليد

وهي صناعة يعرف بها العمل، في استخراج المولود الآدمي من بطن أمه من الرّفق في إخراجه من رحمها، وتهيئة أسباب ذلك، ثمّ ما يصلحه بعد الخروج على ما نذكر. وهي مختصة بالنّساء في غالب الأمر، لما أنّهن الظّاهرات بعضهنّ على عورات بعض. وتسمّى القائمة على ذلك منهنّ القابلة، استعير فيها معنى الإعطاء والقبول، كأنّ النّفساء تعطيها الجنين وكأنّها تقبله.

وذلك أنَّ الجنين إذا استكمل خلقه في الرَّحم وأطوراه، وبلغ إلى غايته والمدَّة

التَّى قدّر الله لمكثه، وهي تسعة أشهر في الغالب، فيطلب الخروج بما جعل الله في المولود من النّزوع لذلك، ويضيق عليه المنفد فيعسر. وربّما مزّق بعض جوانب الفرج بالضغط، وربّما انقطع بعض ما كان في الأغشية من الالتصاق والالتحام بالرَّحم، وهذه كلُّها الآم يشتدُ لها الوجع، وهو معنى الطبلق ، فتكون القابلة معينة في ذلك بعض الشيء بغمز الظهر والوركين وما يحاذي الرّحم من الأسافل، تساوق بذلك فعل الدّافعة في إخراج الجنين، وتسهيل ما يصعب منه بما يمكنها، وعلى ما تهتدي إلي معرفة عسره. ثمّ إذا خرج الجنين بقيت بينه وبين الرّحم الوصلة (التّي) كان يتغذّى منها متصلة من سرّته بمعاه. وتلك الوصلة عضو فضلي لتغذية المولود خاصة، فتقطعها القابلة من حيث لا تتعدّى مكان الفضلة ولا تضرّ بمعاه ولا برحم أمّه، ثم تدمل مكان الجراحة منه بالكّي أو بما تراه من وجوه الاندمال. ثمّ إن الجنين عند خروجه من ذلك المنفذ الضيّق، وهو رطب العظام سهل الانعطاف والانثناء، فربّما تتغيّر أشكال أعضائه وأوضاعها لقرب التَّكوين ورطوبة المواد فتتناوله القابلة بالغمز والإصلاح ، حتَّى يرجع كلُّ عضو إلى شكلـه الطبيعي ووضعه المقدّر لـــه ، ويرتد خلقه سِويًّا. ثمَّ بعد ذلك تراجع النَّـفساء وتحاذيها بالغمز والملاينة لخروج أَعْشَيَّةَ الْجَنِّينِ ، لأَنْهَا رَبُّما تَتَأْخَر عن خروجه قليلا. ويخشى عند ذلك أن تراجع الماسكة حالها الطّبيعيّة قبل استكمال خروج الأغَشيّة ، وهي فضلات، تتعفَّن ويسري عفنها إلى الرَّحم فيقع الهلاك، فتحاذر القابلة هذا ، وتحاول في إعانة الدَّفع إلى أن تخرج تلك الأغشيَّة إن كانت قد تأخرت ، ثم ترجع إلى المولود فتمرّخ (26) أعضاءه بالأدهان والذّرور القابضة لتشدُّها ، وتجفُّف رطوبات الرَّحم ، وتحنيُّكه لرفع لهاته ، وتستخطسه لاستفراغ نطوف دماغه ، وتغرغره باللَّعوق لدفع الشدد من معاه وتجويفها عن الألتصاق. ثم تداوي التُفساء بعد ذلك من الوهن الّذي أصابها بالطُّلْـق، وما لحق رحمها من ألم الانفصال، إذ المولود وإن لم يكن عضوا طبيعيا ، فحالة التَّكوينِ في الرَّحم صيَّرته بالالتحام كالعضو المتصل ، فلذلك كان في انفصاله ألم يقرب من ألم القطع .

<sup>26)</sup> مرخه : دهنه (قاموس).

وتداوي مع ذلك ما يلحق الفرج من ألم من جراحة التمزيق عند الضغط في الخروج. وهذه كلّها أدواء بجد هؤلاء القوابل أبصر بدوائها وكذلك ما يعرض للمولود مدّة الرضاع من أدواء في بدنه إلى حين الفصال تجدهن أبصر بها من الطّبيب الماهر وما ذاك إلّا لأنّ بدن الإنسان في تلك الحالة إتما هو بدن إنساني بالقّوة فقط فإذا جاوز الفصال صار بدنا إنسانيا بالفعل، فكانت حاجته حينئذ إلى الطّبيب أشدّ. فهذه الصّناعة \_ كما تراه - ضروريّة في العمران للنّوع الإنساني، لا يتم كون أشخاصه في الغالب دونها.

وقد يعرض لبعض أشخاص النّوع الاستغناء عن هذه الصّناعة : إمّا بخلق الله ذلك لهم معجزة وخرقا للعادة، كما في حقّ الأنبياء صلوات الله وسلامه عليهم أو بإلهام وهداية يلهم لها المولود ويفطر عليها ، فيتم وجودهم من دون هذه الصّناعة. فأمّا شأن المعجزة من ذلك، فقد وقع كثيرا. ومنه ما روي أنّ النّبي صلّى الله عليه وسلم ولد مختونا مسرورا، واضعا يديه على الأرض شاخصا ببصره إلى السّماء. وكذلك شأن عيسى في المهد وغير ذلك. وأمّا شأن الإلهام فلا ينكر. وإذا كانت الحيوانات العجم تختص بغرائب من الإلهامات كالنّحل وغيرها، فما ظنّك بالإنسان المفضل عليها. وخصوصا من اختص بكرامة الله.

ثمّ الإلهام العامّ للمولودين في الإقبال على النّدي (27) أوضح شاهد على وجود الإلهام لهم. فشأن العناية الإلهيّة أعظم من أن يحاط به. ومن هنا يفهم بطلان رأي الفارابيّ وحكماء الأندلس، فيما احتجّوا به لعدم انقراض الأنواع، واستحالة انقطاع المكوّنات، وخصوصا في النّوع الإنسانيّ. وقالوا: لو انقطعت أشخاصه لاستحال وجودها بعد ذلك، لتوقّفه على وجود هذه الصّناعة التّي لا يتمّ كون الإنسان إلّا بها. إذ لو قدّرنا مولودا دون هذه الصّناعة وكفالتها إلى حين الانفصال لم يتمّ بقاؤه أصلا. ووجود الصّنائع دون الفكر ممتنع لأنّها ثمرته وتابعة له.

وتكلّف ابن سيناء في الرّد على هذا الرّأي لمخالفته إيّاه، وذهابه إلى إمكان انقطاع الأنواع، وخراب عالم التّكوين، ثم عوده ثانيا لاقتضاءات فلكيّة وأوضاع

<sup>27) (</sup>من) تبدو زائدة، ولم نجدها في نسخة دار الكتاب.

غريبة تندر في الأحقاب بزعمه، فتقتضي تخمير طينة مناسبة لمزاجه بحرارة مناسبة، فيتم كونه إنسانا. ثم يقيض له حيوان يخلق فيه إلهاما لتربيته والحنو عليه، إلى أن يتم وجوده وفصاله. وأطنب في بيان ذلك في الرّسالة التي سمّاها رسالة حيّ بن يقظان. وهذا الاستدلال غير صحيح، وإن كنّا نوافقه على انقطاع الأنواع، لكن من غير ما استدلّ به. فإنّ دليله مبنيّ على إسناد الأفعال إلى العلّة الموجبة. ودليل القول بالفاعل المختار يردّ عليه، ولا وأسطة على القول بالفاعل المختار بين الأفعال والقدرة القديمة، ولا حاجة إلى هذا التّكلّف.

ثمّ لو سلّمناه جدلا، فغاية ما ينبني عليه اطّراد وجود هذا الشّخص بخلق الإلهام لتربيته في الحيوان الأعجم. وما الضّرورة الدّاعية لذلك ؟ وإذا كان الإلهام يخلق في الحيوان الأعجم، فما المانع من خلقه للمولود نفسه، كما قرّرناه أوّلا. وخلق الإلهام في شخص لمصالح نفسه أقرب من خلقه فيه لمصالح غيره، فكلا المذهبين شاهدان على أنفسهما بالبطلان في مناحيهما لما قرّرته لك. والله الحلّاق العليم.

#### فصل في صناعة الطّب وأنّها محتاج إليها في الحواضر والأمصار دون البادية

هذه الصّناعة ضرورية في المدن والأمصار لما عرف من فائدتها، فإنّ ثمرتها حفظ الصّحّة للأصحّاء، ودفع المرض عن المرضى بالمداواة، حتّى يحصل لهم البرء من (أدوائهم). واعلم أنّ أصل الأمراض كلّها إنّما هو من الأغذية، كما قال صلّى الله عليه وسلم في الحديث الجامع للطّبّ كما ينقل بين أهل الصّناعة، وإن طعن فيه العلماء، وهو قوله: « المعدة بيت الدّاء والحمية رأس الدّواء، وأصل كلّ داء البردة (28) ». فأمّا قوله: المعدة بيت الدّاء فظاهر. وأمّا قوله الحمية رأس الدّواء فالحمية الذي فالحمية الدواء العظيم الذي هو أصل الأدوية. وأمّا قوله: أصل كلّ داء البردة، فمعنى البردة إدخال الطّعام هو أصل الأدوية. وأمّا قوله: أصل كلّ داء البردة، فمعنى البردة إدخال الطّعام

<sup>28)</sup> التخمة.

على الطّعام في المعدة، قبل أن يتمّ هضم الأول.

وشرح هذا أنّ الله سبحانه خلق الإنسان وحفظ حياته بالغذاء يستعمله بالأكل، وينفذ فيه القوى الهاضمة والغاذية إلى أن يصير دما ملائما لأجزاء البدن من اللّحم والعظم. ثمّ تأخذه النّامية فينقلب لحما وعظما. ومعنى الهضم طبخ الغذاء بالحرارة الغريزيّة طورا بعد طور حتى يصير جزءا بالفعل من البدن.

وتفسيره أنّ الغذاء، اذا حصل في الفم ولاكته الأشداق، أثّرت فيه حرارة الفم طبخا يسيرا، وقلبت مزاجه بعض الشيء، كا تراه في اللقمة إذا تناولتها طعاما، ثمّ أجدتها مضغا، فترى مزاجها غير مزاج الطعام. ثمّ يحصل في المعدة فتطبخه حرارة المعدة إلى أن تصير كيموسا ؛ وهو صفو ذلك المطبوخ، وترسله إلى الكبد وترسل ما رسب منه في المعى ثفلا (29)، ثم ينفذ إلى المخرجين. ثمّ تطبخ حرارة الكبد ذلك الكيموس إلى أن يصير دما عبيطا، وتطفو عليه رغوة من الطبخ هي الصفراء. وترسب منه أجزاء يابسة هي السوداء، ويقصر الحارّ الغزيريّ بعض الشيء عن طبخ الغليظ منه فهو البلغم. ثمّ ترسلها الكبد كلّها في العروق الشيء عن طبخ الغليظ منه فهو البلغم. ثمّ ترسلها الكبد كلّها في العروق رطب يمدّ الرّوح الحيوانيّ. وتأخذ النّامية مأخذها في الدّم فيكون لحما، ثمّ غليظه وطب يمدّ الرّوح الحيوانيّ. وتأخذ النّامية مأخذها في الدّم فيكون لحما، ثمّ غليظه عظاما. ثمّ يرسل البدن ما يفضل عن (حاجته) من ذلك فضلات مختلفة من العرق واللّعاب والمخاط والدّمع. هذه صورة الغذاء وخروجه من القوّة إلى الفعل لحما.

ثمّ إنّ أصل الأمراض ومعظمها هي الحمّيات. وسببها أنّ الحارّ الغريزيّ قد يضعف عن إتمام النّضج في طبخه في كلّ طور من هذه، فيبقى ذلك الغذاء دون نضج. وسببه غالبا كثرة الغذاء في المعدة، حتّى يكون أغلب على الحارّ الغريزيّ، أو إدخال الطّعام إلى المعدة قبل أن تستوفي طبخ الأوّل، فيشتغل به الحارّ الغريزيّ ويترك الأوّل بحاله، أو يتوزّع عليهما فيقصر عن تمام الطّبخ والنّضج، وترسله المعدة كذلك إلى الكبد، فلا تقوى حرارة الكبد أيضا على إنضاجه. وربّما بقي في

<sup>29)</sup> الثُّفْلُ : هو ما يستقر في أسفل الشيء من كدرة.

الكبد من الغذاء (السّابق) فضلة غير ناضجة وترسل الكبد جميع ذلك إلى العروق غير ناضج كما هو، فإذا أخذ البدن حاجته الملائمة أرسله مع الفضلات الأخرى من العرق والدّمع واللّعاب إن اقتدر على ذلك. وربّما يعجز عن الكثير منه، فيبقى في العروق والكبد والمعدة، ويتزايد مع الأيّام. وكلّ ذي رطوبة من الممتزجات إذا لم يأخذه الطبخ والنّضج (تعفّن) ؛ فيتعفّن ذلك الغذاء غير النّاضج، وهو المسمّى بأخذه الطبخ وكلّ متعفّن ففيه حرارة غريبة، وتلك هي المسمّاه في بدن الإنسان بالحمّى.

واعتبر ذلك بالطّعام إذا ترك حتّى يتعفّن، وفي الزّبل إذا تعفّن أيضا، كيف تنبعث فيه الحرارة وتأخذ مأخذها. فهذا معنى الحمّيات في الأبدان وهي رأس الأمراض، وأصلها ـــ كما وقع في الحديث ـــ

ولهذه الحمّيات علاجات بقطع الغذاء عن المريض أسابيع معلومة ثم تناوله الأغذية الملائمة حتّى يتمّ برؤه. وكذلك في حال الصحّة له علاج في التّحفظ من هذا المرض وغيره \_ وأصله كما وقع في الحديث \_ وقد يكون ذلك (التّعفن) في عضو مخصوص فيتولّد عنه مرض في ذلك العضو، أو تحدث جراحات في البدن : إمّا في الأعضاء الرّئيسيّة، أو في غيرها. وقد يمرض العضو ويحدث عنه مرض القوى الموجودة له. هذه كلّها جماع الأمراض، وأصلها في الغالب من الأغذية، وهذا كلّه مرفوع إلى الطّبيب.

ووقوع هذه الأمراض في أهل الحضر والأمصار أكثر، لخصب عيشهم، (وكثرة) مآكلهم، وقلّة اقتصارهم على نوع واحد من الأغذية، وعدم توقيتهم لتناولها. وكثرة ما يخلطون بالأغذية من التوابل والبقول والفواكه، رطبا ويابسا، في سبيل العلاج بالطّبخ، ولا يقتصرون في ذلك على نوع (ولا) أنواع، فربّما عددنا في اللّون الواحد من ألوان الطّبخ أربعين نوعا من النّبات والحيوان، فيصير للغذاء مزاج غريب، وربّما يكون بعيدا عن ملاءمة البدن وأجزائه.

ثم إنّ الأهوية في الأمصار تفسد بمخالطة الأبخرة العفنة من كثرة الفضلات. والأهوية منشطة للأرواح، ومقوّية بنشاطها لأثر الحارّ الغريزيّ في الهضم. ثمّ

الرّياضة مفقودة لأهل الأمصار ؛ إذ هم في الغالب وادعون ساكنون، لا تأخذ منهم الرياضة شيئا ولا تؤثّر فيهم أثرا، فكان وقوع الأمراض كثيرا في المدن والأمصار، وعلى وقوعه كانت حاجتهم إلى هذه الصّناعة.

وأمّا أهل البدو (فأكلهم) قليل في الغالب، والجوع أغلب عليهم لقلّة الحبوب، حتّى صار لهم ذلك عادة. وربّما يظنّ أنّها جبلّة لاستمرارها. ثمّ الأدم قليلة لديهم أو مفقودة بالجملة. وعلاج الطّبخ بالتوابل والفواكه إنّما يدعو إليه ترف الحضارة الذين هم يمعزل عنه ؛ فيتناولون أغذيتهم بسيطة بعيدة عمّا يخالطها، ويقرب مزاجها من ملاءمة البدن. وأمّا أهويتهم فقليلة العفن، لقلّة الرّطوبات والعفونات إن كانوا آهلين، أو لاختلاف الأهوية إن كانوا ظواعن.

ثمّ إنّ الرّياضة موجودة فيهم من كثرة الحركة في ركض الخيل أو الصّيد أو طلب الحاجات أو مهنة أنفسهم في حاجاتهم، فيحسن بذلك كلّه الهضم ويجود، ويفقد إدخال الطّعام على الطّعام. فتكون أمزجتهم أصلح وأبعد عن الأمراض، فتقلّ حاجتهم إلى الطّب، ولهذا لا يوجد الطّبيب في البادية بوجه، وما ذاك إلّا للاستغناء عنه، إذ لو احتيح إليه لوجد، لأنّه يكون له بذلك في البدو معاش يدعوه إلى سكناه. « سنّة الله في عباده ولن تجد لسنّة الله تبديلا ».

# فصل في أنّ الخطّ والكتابة من عداد الصّنائع الإنسانيّة

وهو رسوم وأشكال حرفية تدل على الكلمات المسموعة الدّالة على ما في النفس، فهو ثاني رتبة عن الدّلالة اللّغويّة، وهو صناعة شريفة ؛ إذ الكتابة من خواص الإنسان التي (تميّز) بها عن الحيوان. وأيضا فهي تطلع على ما في الضمائر وتتأدّى بها الأغراض إلى البلد البعيد، فتقضى الحاجات، وقد دفعت مؤونة المباشرة لها، ويطلع بها على العلوم والمعارف وصحف الأوّلين، وما كتبوه (من) علومهم وأخبارهم. فهي شريفة بجميع هذه الوجوه والمنافع. وخروجها في الإنسان من القوّة إلى الفعل إنّما يكون بالتّعليم، وعلى قدر الاجتاع والعمران والتّناغي في الكمالات

والطّلب لذلك تكون جودة الخطّ في المدينة ؛ إذ هو من جملة الصّنائع. وقد قدّمنا أنّ هذا شأنها وأنّها تابعة للعمران، ولهذا نجد أكثر البدو أميّين لايقرأون ولا يكتبون. ومن قرأ منهم أو كتب فيكون خطّه قاصرا وقراءته غير نافذة. ونجد تعليم الخطّ في الأمصار الخارج عمرانها عن الحدّ أبلغ وأسهل وأحسن طريقا، لاستحكام الصّنعة فيها، كما يحكى لنا عن مصر لهذا العهد، وأنّ بها معلّمين منتصبين لتعليم الخطّ يلقون على المتعلّم قوانين وأحكاما في وضع كلّ حرف، ويزيدون إلى ذلك المباشرة بتعليم وضعه، فتعتضد لديه رتبة العلم والحسّ في التّعليم، وتأتي ملكته على أتمّ الوجوه.

وإنّما أتى هذا من كال الصّناع ووفورها بكثرة العمران وانفساح الأعمال. وليس الشّأن في تعلّم كلّ حرف بانفراده، على قوانين يلقيها المعلّم للمتعلّم، وإنّما يتعلّم بمحاكاة الخطّ (في) كتابة الكلمات جملة. ويكون ذلك من المتعلّم ومطالعة المعلّم له، إلى أن يحصل له الإجادة ويتمكّن في بنانه الملكة، فيسمّى مجيدا.

وقد كان الخطّ العربيّ بالغا مبالغهُ من الإحكام والإتقان والجودة في دولة التبابعة، لما بلغت من الحضارة والترف، وهو المسمّى بالخطّ الحميريّ. وانتقل منها إلى الحيرة لما كان بها من دولة آل المنذر نسباء التبابعة في العصبية، والمجدّدين لملك العرب بأرض العراق. ولم يكن الخطّ عندهم من الإجادة كما كان عند التبابعة، لقصور ما بين الدّولتين. فكانت الحضارة وتوابعها من الصنائع وغيرها قاصرة عن ذلك. ومن الحيرة لقنه أهل الطائف وقريش فيما ذكر. ويقال: إنّ الذّي تعلّم الكتابة من الحيرة هو سفيان بن أميّة، (وقيل) حرب بن أميّة، وأخذها من أسلم بن سدرة. وهو قول ممكن، وأقرب ممّن ذهب إلى أنّهم تعلّموها من إياد أهل العراق لقول شاعرهم.

قوم لهم ساحة العراق إذا ساروا جميعا، آلحظ والقلم وهو قول بعيد، لأنّ إيادا، وإن نزلوا ساحة العراق، فلم يزالوا على شأنهم من البداوة، والخطّ من الصّنائع الحضريّة. وإنّما معنى قول الشّاعر أنّهم أقرب إلى

الخطّ والقلم من غيرهم من العرب، لقربهم من ساحة الأمصار وضواحيها، فالقول بأنّ أهل الحجاز إنّما لقنوها من الحيرة، ولقنها أهل الحيرة من التبابعة وحمير هو الأليق من الأقوال.

ورأيت في كتاب التّكملة لابن الأبّار، عند التّعريف بابن فرّوخ القيروانيّ الفاسيّ الأندلسيّ، من أصحاب مالك رضي الله عنه، واسمه عبد الله بن فرّوخ. فقد روى ابن فرّوخ عن عبد الرّحمان بن زياد بن أنعم، عن أبيه قال : قلت لعبد الله بن عبّاس : يا معشر قريش ! خبّروني عن هذا الكتاب العربيّ، هل كنتم تكتبونه قبل أن يبعث الله محمّدا علي الله معمّدا علي الله عمّدا الله بن افترق، مثل الألف واللهم، والميم والنون ؟ قال : نعم ! قلت : وممّن أخذتموه ؟ قال : من عبد الله بن قال : من حرب بن أميّة. قلت : وممّن أخذه حرب ؟ قال : من عبد الله بن جدعان. قلت : وممّن أخذه ابن جدعان ؟ قال : من أهل الأنبار. قلت : وممّن أخذه أخذه أهل الأنبار ؟ قال : من طارىء طرأ عليه من أهل اليمن. قلت : وممّن أخذه السّادم. وهو الذّي يقول :

أفي كلّ عام سنّـة تحدثــونها ورأي على غير الطريــق يعبّـر وللموتُ خير من حياة تسبّنـا بها جرهـم فيمـن يسبّ وحمير التهى ما نقله ابن الأبار في كتاب التّكملة. وزاد في آخره: حدّثني بذلك أبو بكر بن أبي حميره في كتابه عن أبي بحر بن العاص عن أبي الوليد الوقشيّ عن أبي عمر الطّلمنكي بن أبي عبد الله ابن مفرح. ومن خطّه نقلته عن أبي سعيد بن يونس عن محمّد بن موسى بن النعمان عن يحيى بن محمد بن حشيش بن عمر بن أبي بلغافريّ التونسي عن بهلول بن عبيدة الحمى عن عبد الله بن فروخ، انتهى.

وكان لحمير كتابة تسمّى المسند حروفها منفصلة، وكانوا يمنعون من تعلّمها إلّا بإذنهم. ومن حمير تعلّمت مضر الكتابة العربيّة، إلّا أنّهم لم يكونوا مجيدين لها شأن الصّنائع إذا وقعت بالبدو، فلا تكون محكمة المذاهب، ولا مائلة إلى الإتقان والتّنميق لبون ما بين البدو والصّناعة واستغناء البدو عنها في الأكثر، فكانت كتابة العرب بدوّية مثل كتابتهم أو قريبا من كتابتهم لهذا العهد، أو نقول إن كتابتهم لهذا العهد أحسن صناعة، لأنّ هؤلاء أقرب إلى الحضارة ومخالطة الأمصار والدّول. وأمّا مضر فكانوا أعرق في البدو وأبعد عن الحضر من أهل اليّمن وأهل العراق وأهل الشيّام ومصر، فكان الخطّ العربيّ لأوّل الإسلام غير بالغ إلى الغاية من الإحكام والإتقان والإجادة، ولا إلى التّوسط لمكان العرب من البداوة والتوحش وبعدهم عن الصنائع.

وانظر ما وقع لأجل ذلك في رسمهم المصحف حيث كتبه الصّحابة بخطوطهم، وكانت غير مستحكمة في الإجادة، فخالف الكثير من رسومهم ما اقتضته أقيسة رسوم صناعة الخطّ عند أهلها. ثمّ اقتفى التّابعون من السّلف رسمهم فيها تبرّكا بما رسمه أصحاب رسول الله عَيِّلِيَّة، وخير الخلق من بعده المتلقّون لوحيه من كتاب الله وكلامه، كما يقتفي لهذا العهد خطّ وليّ أو عالم تبركا، ويتبع رسمه خطأ أو صوابا. وأين نسبة ذلك من الصّحابة فيما كتبوه، فاتبع ذلك وأثبت رسما، ونبه العلماء بالرسم على مواضعه.

ولا تلتفتن في ذلك إلى ما يزعمه بعض المغقلين من أنهم كانوا محكمين لصناعة الخطّ، وأن ما يتخيّل من مخالفة خطوطهم لأصول الرّسم ليس كما يتخيّل بل لكلّها وجه. ويقولون في مثل زيادة الألف في « لا أذبحنّه » إنّه تنبيه على أنّ النّبح لم يقع، وفي زيادة الياء في « بأييد » إنّه على كال القدرة الربّانيّة، وأمثال ذلك ممّا لا أصل له إلّا التّحكم المحض. وما حملهم على ذلك إلّا اعتقادهم أنّ في ذلك تنزيها للصّحابة عن توهم النّقص في قلّة إجادة الخطّ. وحسبوا أنّ الخطّ كال، فنزّهوهم عن نقصه، ونسبوا إليهم الكمال بإجادته، وطلبوا تعليل ما خالف الإجادة من رسمه، وذلك ليس بصحيح.

واعلم أنّ الخطّ ليس بكمال في حقّهم، إذ الخطّ من جملة الصّنائع المدنيّة المعاشيّة كما رأيته فيما مر. والكمال في الصّنائع إضافيّ، وليس بكمال مطلق، إذ لا يعود نقصه على الذّات في الدّين ولا في الخلال، وإنّما يعود على أسباب المعاش، وبحسب العمران والتّعاون عليه لأجل دلالته على ما في النّفوس. وقد كان

النبي عَيِّ الله أميا، وكان ذلك كالا في حقه، وبالنسبة إلى مقامه، لشرفه وتنزهه عن الصّنائع العمليّة التي هي أسباب المعاش والعمران كلّها. وليست الأميّة كالا في حقّنا نحن، إذ هو منقطع إلى ربّه، ونحن متعاونون على الحياة الدّنيا، شأن الصّنائع كلّها، حتّى العلوم الاصطلاحيّة. فإنّ الكمال في حقّه هو تنزّهه عنها جملة بخلافنا.

ثمّ لمّا جاء الملك للعرب، وفتحوا الأمصار، وملكوا الممالك ونزلوا البصرة والكوفة، واحتاجت الدّولة إلى الكتابة، واستعملوا الخطّ وطلبوا صناعته وتعلّموه وتداولوه، فترقّت الإجادة فيه، واستحكم، وبلغ في الكوفة والبصرة رتبة من الإتقان، إلّا أنّها كانت دون الغاية. والخطّ الكوفيّ معروف الرّسم لهذا العهد.

ثمّ انتشر العرب في الأقطار والممالك، وافتتحوا إفريقيّة والأندلس، واختطّ بنو العبّاس بغداد وترقّت الخطوط فيها إلى الغاية، لمّا استبحرت في العمران. وكانت دار الإسلام ومركز الدّولة العربيّة، وخالفت أوضاع الخطّ ببغداد أوضاعه بالكوفة، في الميل إلى إجادة الرّسوم وجمال الرّونق وحسن الرّواء. واستحكمت هذه المخالفة إلى أن رفع رايتها ببغداد على بن مقلة الوزير، ثمّ تلاه في ذلك على بن هلال الكاتب الشّهير بابن البوّاب، ووقف سند تعليمها عليه في الماية التّالثة وما بعدها. وبعدت رسوم الخطّ البغداديّ وأوضاعه عن الكوفة، حتى انتهى إلى المباينة.

ثمّ ازدادت المخالفة بعد تلك العصور بتفنّن الجهابذة في إحكام رسومه وأوضاعه، حتّى انتهت إلى المتأخّرين مثل ياقوت (المستعصمي) والوليّ عليّ العجمي. ووقف سند تعليم الخطّ عليهم، وانتقل ذلك إلى مصر، وخالفت طريقة العراق بعض الشيء، ولقنها العجم هنالك، فظهرت مخالفة لخطّ أهل مصر أو مباينة. وكان الخطّ الإفريقيّ المعروف رسمه القديم لهذا العهد يقرب من أوضاع الخطّ المشرقيّ. وتميّز ملك الأندلس بالأمويّين، فتميّزوا بأحوالهم من الحضارة والصّنائع والخطوط، فتميّز صنف خطّهم الأندلسيّ كما هو معروف الرّسم لهذا العهد. وطما بحر العمران والحضارة في الدّول الإسلاميّة في كلّ قطر. وعظم الملك

ونفقت أسواق العلوم، وانتسخت الكتب وأجيد كتبها وتجليدها، وملئت بها القصور والخزائن الملوكية بما لا كفاء له، وتنافس أهل الأقطار في ذلك وتناغوا فيه. ثم لمّا انحلّ نظام الدّولة الإسلاميّة وتناقصت، تناقص ذلك أجمع، ودرست معالم بغداد بدروس الخلافة، فانتقل شأنها من الخطّ والكتاب، بل والعلم إلى مصر والقاهرة، فلم تزل أسواقه بها نافقة لهذا العهد. وللخطّ بها معلّمون يرسمون للمتعلّم الحروف بقوانين في وضعها. وأشكالها متعارفة بينهم فلا يلبث المتعلّم أن يحكم أشكال تلك الحروف على تلك الأوضاع. وقد لقنها حسّا وحذق فيها دربة وكتابا، وأخذها قوانين عملية، فتجيء أحسن ما يكون.

إَمَا ا رَ الأندالس، فاعتربوا ي الأنطار، عند تلاشي منت العرب بها ومن خلفهم من البرير، وتغلّبت عليهم أمم النّصارنيّة، فانتشروا في عدوة المغرب وإفريقيّة، من لدن الدّولة اللّمتونيّة إلى هذا العهد. وشاركوا أهل العمران بما لديهم من الصَّنائع وتعلَّقوا بأذيال الدُّولة، فغلب خطَّهم على الخطِّ الإفريقيِّ وعفَّى عليه، ونسى خطّ القيروان والمهديّة بنسيان عوائدهما وصنائعهما، وصارت خطوط أهل إفريقيّة كلّها على الرّسم الأندلسيّ بتونس وما إليها، لتوفر أهل الأندلس بها عند الجالية من شرق الأندلس. وَبقى منه رسم ببلاد الجريد الدّين لم يخالطوا كتّاب الأندلس ولا تمرَّسوا بجوارهم، إنَّما كانوا يفدون على دار الملك بتونس، فصار خط أهل إفريقيّة من أحسن خطوط أهل الأندلس، حتّى إذا تقلصٌ ظلَّ الدّولة الموحّديّة بعض الشيء، وتراجع أمر الحضارة والترف بتراجع العمران، نقص حينئذ حال الخط وفسدت رسومه، وجهل فيه وجه التّعليم بفساد الحضارة وتناقص العمران. وبقيت فيه آثار الخطُّ الأندلسيِّ، تشهد بما كان لهم من ذلك، لما قدَّمناه من أنَّ الصَّنائع إذا رسخت بالحضارة فيعسر محوها. وحصل في دولة بني مرين من بعد ذلك بالمغرب الأقصى لون من الخطّ الأندلسيّ، لقرب جوارهم وسقوط من حرج منهم إلى فاس قريبا، واستعمالهم إيّاهم سائر الدّولة. ونسى عهد الخطّ فيما بعد عن سدّة الملك وداره كأنّه لم يعرف. فصارت الخطوط بإفريقيّة والمغربين مائلة إلى الرّداءة بعيدة عن الجودة، وصارت الكتب إذا انتسخت فلا فائدة تحصل

لمتصفّحها منها إلّا العناء والمشقّة لكثرة ما يقع فيها من الفساد والتّصحيف وتغيير الأشكال الخطّيّة عن الجودة، حتّى لا تكاد تقرأ إلّا بعد عسر. ووقع فيه ما وقع في سائر الصّنائع، بنقص الحضارة وفساد الدّول. والله يحكم لا معقّب لحكمه.

وللأستاذ أبي الحسن على هلال الكاتب البغدادي الشهير بابن البوّاب قصيدة من بحر البسيط (30) على روي الراء، يذكر فيها صناعة الخطّ وموادّها من أحسن ما كتب في ذلك. رأيت إثباتها في هذا الكتاب من هذا الباب لينتفع بها من يريد تعلّم هذه الصّناعة. وأوّلها :

یا من یرید إجادة التحریسر ان کان عزمك فی الکتابة صادقا أعدد من الأقلام كل مثقف وإذا عمدت لبریه فتوخه انظر إلی طرفیه فاجعل بریه واجعل (لحلفته) قواما عادلا والشق وسطه لیبقی بریسه حتی إذا اتقنت ذلك كله رفاصرف لرأي القط عزمك كله لا تطمعن فی أن أبوح بسرة لكن جملة ما أقول بأنه

وألت دواتك بالدّخسان مدبّسرا

وأضف إليه مغرة قد صوّلت

حتّى إذا ما خمّرت فاعمــد إلى

فاكبسه بعد القطع بالمعصار كي

ثم اجعل التمثيل دأبك صابرا ابدأ به في اللّوح منتضيا له

ويروم حسن الخطّ والتّصويـــر فارغب إلى مولاك في التــــــيسير صلب يصوغ التّحــــبير عند القياس بأوسط التقدير من جانب التدقيق (والتخصير) خلوا عن التطويل والتقصير من جانبيــه مشاكل التقديـــر (إتقــان طبّ بالمراد خبير) فالقط فيه جملة التدبير إنِّي أَضِنَّ بسرَّه المستــور ما بين تحريـــف إلى تدويــــر بالخلّ أو بالحصرم المعصور. مع أصفر الزّرنيخ والكافرور الــورق النقـــــــــــــــــــ المخبـــــور يناى عن التشعيث والتغيير ما أدرك المأمـول مثـل صبـور عزما تجرده عن الستشمير

<sup>30)</sup> كذا بالأصل، وهذه القصيدة هي من بحر الكامل.

لا تخجلس من السردى تختطه في أوّل التّمثيه والستسطير فالأمر يصعب ثم يرجع هيّنا ولربّ سهل جاء بعد عسير حتّى إذا أدركت ما أمّلته أضحيت ربّ مسرّة وحبور فاشكر آلهك واتبع رضوانه إنّ الإله يجيب كلّ شكور وارغب لكفّك أن تخطّ بنانها خيرا تخلّف بدار غرور فرمنع فعل المرء يلقاه غدا عند (التقاء) كتابة المنشور واعلم بأنّ الخطّ بيان عن القول والكلام، كما أنّ القول والكلام بيان عمّا في النّفس والضّمير من المعاني، فلا بدّ لكل منهما أن يكون واضح الدّلالة. قال الله تعالى: «خلق الإنسان، علّمه البيان» (31) وهو يشتمل بيان الأدلّة

قال الله تعالى: « خلق الإنسان، علّمه البيان » (31) وهو يشتمل بيان الأدلّة كلّها. فالخطّ المجوّد كاله أن تكون دلالته واضحة، بإبانة حروفه المتواضعة وإجادة وضعها ورسمها كلّ واحد على حدة متميّز عن الآخر، إلّا ما اصطلح عليه الكتّاب من إيصال حرف الكلمة الواحدة بعضها ببعض، سوى حروف اصطلحوا على قطعها، مثل الألف المتقدّمة في الكلمة، وكذا الرّاء والزّاي والدّال وغيرها، بخلاف ما إذا كانت متأخرة، وهكذا الى آخرها.

قم إنّ المتأخرين من الكتّاب اصطلحوا على وصل كلمات، بعضها ببعض، وحذف حروف معروفة عندهم، ولا يعرفها إلّا أهل مصطلحهم فتستعجم على غيرهم. وهؤلاء كتاب دواوين السّلطان وسجلّات القضاء، كأنّهم انفردوا بهذا الاصطلاح عن غيرهم، لكثرة موارد الكتابة عليهم، وشهرة كتابتهم وإحاطة كثير من دونهم بمصطلحهم. فإن كتبوا ذلك لمن لا خبرة له بمصطلحهم (في ذلك) فينبغي أن يعدلوا عن ذلك (ويتعمّدوا) البيان ما استطاعوه، وإلّا كان بمثابة الحقل الأعجمي، لأنهما بمنزلة واحدة (في) عدم التواضع عليه. وليس بعذر في هذا القدر، إلّا كتّاب الأعمال السلطانية في الأموال والجيوش ؛ لأنهم مطلوبون بكتان ذلك عن النّاس، فإنّه من الأسرار السلطانية التي يجب إخفاؤها، فيبالغون في رسم اصطلاح خاص بهم، ويصير بمثابة المعمّى. وهو الاصطلاح على العبارة عن

<sup>31)</sup> آية 3 و 4 من سورة الرحمـــــن.

الحروف بكلمات من أسماء الطيب والفواكه والطّيور أو الأزاهر، ووضع أشكال أخرى غير أشكال الحروف المتعارفة يصطلح عليها المتخاطبون لتأدية ما في ضمائرهم بالكتابة. وربّما وضع الكتاب للعثور على ذلك، وإن لم يضعوه أولا، ووانين بمقاييس استخرجوها لذلك بمداركهم يسمّونها فكّ المعمّى. وللنّاس في ذلك دواوين مشهورة. والله العليم الحكيم.

### فصل في صناعة الوراقة

كانت العناية قديما بالدواوين العلمية والسجلات، في نسخها وتجليدها وتصحيحها بالرواية والضبط. وكان سبب ذلك ما وقع من ضخامة الدولة وتوابع الحضارة. وقد ذهب ذلك لهذا العهد بذهاب الدولة وتناقص العمران، بعد أن كان منه في الملة الإسلامية بحر زاخر بالعراق والأندلس، إذ هو كله من توابع العمران واتساع نطاق الدولة ونفاق أسواق ذلك لديهما. فكثرت التآليف العلمية والدواوين، وحرص الناس على تناقلهما، في الآفاق والأعصار، فانتسخت وجلدت. وجاءت صناعة الورّاقين المعانين للانتساخ والتصحيح والتّجليد وسائر الأمور الكتبية والدواوين، واختصت بالأمصار العظيمة العمران. وكانت السّجلات أوّلا لانتساخ العلوم، وكتب الرّسائل السلطانية والإقطاعات، والصّكوك في الرقوق المهيّاة العلوم، السلطانية والصكوك مع ذلك، فاقتصروا على الكتاب في الرّق تشريفا للمكتوبات السلطانية والاستحد والإتقان.

ثم طما بحر التآليف والتدوين، وكثر ترسيل السلطان وصكوكه، وضاق الرق عن ذلك. فأشار الفضل بن يحيى بصناعة الكاغد، وصنعه، وكتب فيه رسائل السلطان وصكوكه. واتخذه النّاس من بعده صحف المكتوباتهم السلطانية والعلميّة، وبلغت الإجادة في صناعته ما شاءت. ثم وقفت عناية أهل العلوم وهمم أهل الدول على ضبط الدّواوين العلميّة وتصحيحها بالرواية المسندة إلى مؤلّفيها

وواضعيها، لأنه الشأن الأهم من التصحيح والضبط، فبذلك تسند الأقوال إلى قائلها، والفتيا إلى الحاكم بها المجتهد في طريق استنباطها. وما لم يكن تصحيح المتون بإسنادها إلى مدوّنها، فلا يصحّ إسناد قول لهم ولا فتيا. وهكذا كان شأن أهل العلم وحملته في العصور والأجيال والآفاق. حتّى لقد قصرت فائدة الصّناعة الحديثية في الرّواية على هذه فقط، إذ ثمرتها الكبرى من معرفة صحيح الأحاديث وحسنها ومسندها ومرسلها ومقطوعها وموقوفها من موضوعها، قد ذهبت وتمخضت زبدة في تلك الأمهّات المتلقّاة بالقبول عند الأمّة. وصار القصد إلى ذلك لغوا من العمل. ولم تبق ثمرة الرواية والاشتغال بها إلّا في تصحيح تلك الأمهات الحديثية، وسواها من كتب الفقه للفتيا، وغير ذلك من الدّواوين والتآليف العلميّة، واتّصال سندها بمؤلّفيها، ليصح النّقل عنهم والإسناد إليهم.

وكانت هذه الرسوم بالمشرق والأندلس معبدة الطرق واضحة المسالك، ولهذا نجد الدواوين المنتسخة لذلك العهد في أقطارهم على غاية من الإتقان والإحكام والصحة. ومنها لهذا العهد بأيدي النّاس في العالم أصول عتيقة تشهد ببلوغ الغاية لهم في ذلك. وأهل الآفاق يتناقلونها إلى الآن ويشدّون عليها يد الضنانة. ولقد ذهبت هذه الرّسوم لهذا العهد جملة بالمغرب وأهله ، لانقطاع صناعة الخط والضبط والرواية منه بانتقاص عمرانه وبداوة أهله. وصارت الأمّهات والدّواوين تنستخ بالخطوط البدوّية، ينسخها طلبة البربر صحائف مستعجمة برداءة الخط وكثرة الفساد والتصحيف، فتستغلق على متصفّحها، ولا يحصل منها فائدة إلّا في النّادر.

وأيضا فقد دخل الخلل من ذلك في الفتيا، فإنّ غالب الأقوال المعزّوة غير مروّية عن أثمّة المذهب، وإنّما تتلقى من تلك الدّواوين على ما هي عليه. وتبع ذلك أيضا ما يتصدّى إليه بعض أثمّتهم من التّأليف لقلّة بصرهم بصناعته، وعدم الصّنائع الوافية بمقاصده. ولم يبق من هذا الرّسم بالأندلس، إلّا أثارة خفيّة بالأنحاء، وهي على الاضمحلال، فقد كاد العلم ينقطع بالكلّية من المغرب والله غالب على أمره.

ويبلغنا لهذا العهد أنّ صناعة الرواية قائمة بالمشرق، وتصحيح الدّواوين لمن يرومه

بَذَلْكُ سَهِلَ عَلَى مَبْتَغِيهُ، لَنَهَاقَ أُسُواقَ العَلُومِ والصَّنَائِعِ كَمَا نَذَكُرهُ بَعَد. إِلَّا أَنَّ الْحُطَّ الذي بقي من الإجادة في الانتساخ هنالك إنّما هو للعجم وفي خطوطهم. وأما النّسخ بمصر ففسد كما فسد بالمغرب وأشدّ. والله غالب على أمره.

#### فصل في صناعة الغناء

هذه الصناعة هي تلحين الأشعار الموزونة، بتقطيع الأصوات على نسب منتظمة معروفة، يوقع على كلّ صوت منها توقيعا عند قطعه فيكون نغمة. ثمّ تؤلّف تلك النّغم بعضها إلى بعض على نسب متعارفة، فيلذّ سماعها لأجل ذلك التناسب، وما يحدث عنه من الكيفيّة في تلك الأصوات. وذلك أنّه تبيّن في علم الموسيقي أنّ الأصوات تتناسب، فيكون: صوت، نصف صوت، وربع آخر، وخمس آخر، وجزء من أحد عشر من آخر. واختلاف هذه النّسب، عند تأديتها إلى السّمع يخرجها من البساطة إلى التركيب. وليس كلّ تركيب منها ملذوذا عند السّماع بل للملذوذ تراكيب خاصة هي التي حصرها أهل علم الموسيقي، وتكلّموا عليها كما هو مذكور في موضعه.

وقد يساوق ذلك التلحين في النغمات الغنائية بتقطيع أصوات أخرى من الجمادات، إمّا بالقرع أو النّفخ في آلات تتّخذ لذلك، فيزيدها لذة عند السّماع. فمنها لهذا العهد بالمغرب أصناف: منها المزمار ويسمّونه الشبّابة، وهي قصبة جوفاء بأبخاش في جوانبها معدودة، ينفخ فيها فتصوّت. ويخرج الصّوت من جوفها على سدادة من تلك الأبخاش، ويقطع الصّوت بوضع الأصابع من اليدين جميعا على تلك الأبخاش وضعا متعارفا، حتى تحدث النّسب بين الأصوات فيه، وتتصل كذلك متناسبة، فيلتذ السّمع بإدراكها للتّناسب الذي ذكرناه.

ومن جنس هذه الآلة (آلة الزّمر التّي) تسمّى الزّلاميّ، وهي شكل القصبة منحوتة الجانبين من الخشب، جوفاء من غير تدوير لأجل ائتلافها من قطعتين منفوذتين كذلك بأبخاش معدودة، ينفخ فيها بقصبة صغيرة توصل، فينفذ النّفخ بواسطتها إليها، وتصوّت بنغمة حادّة. ويجري فيها من تقطيع الأصوات من تلك الأبخاش بالأصابع مثل ما يجري في الشبّابة.

ومن أحسن آلات الرّمر لهذا العهد البوق، وهو بوق من نحاس، أجوف في مقدار الذّراع، يتسع إلى أن يكون انفراج مخرجه في مقدار دور الكفّ في شكل بري القلم. وينفخ فيه بقصبة صغيرة تؤدّي الرّيح من الفم إليه، فيخرج الصّوت تخينا دويّا، وفيه أبخاش أيضا معدودة. وتقطع نغمة منها كذلك بالأصابع على التناسب، فيكون ملذوذا.

ومنها آلات الأوتار وهي جوفاء كلّها: إمّا على شكل قطعة من الكرة كالبربط والرّباب، أو على شكل مربّع كالقانون، توضع الأوتار على بسائطها مشدودة في رأسها إلى (دسائر) يجائلة ليتأتي شدّ الأوتار ورخوها عند الحاجة إليه بإدارتها. ثمّ تقرع الأوتار إمّا بعود آخر أو بوتر مشدود بين طرفي قوس يمرّ عليها، بعد أن يطلى بالشّمع والكندر. ويقطّع الصّوت فيه بتخفيف اليد في إمراره أو نقله من وتر إلى وتر. واليد اليسرى مع ذلك في جميع آلات الأوتار توقّع بأصابعها على أطراف الأوتار، فيما يقرع أو يحك بالوتر، فتحدث الأصوات متناسبة ملذوذة. وقد يكون القرع في الطّسوت بالقضبان أو في الأعواد بعضها ببعض، على توقيع متناسب يحدث عنه التذاذ بالمسموع.

ولنبيّن لك السبّب في اللّدة النّاشئة عن الغناء. وذلك أنّ اللذّة كما تقرّر في موضعه هي إدراك الملائم، والمحسوس إنّما تدرك منه كيفيّته. فإذا كانت مناسبة للمدرك وملائمة كانت ملذوذة، وإذا كانت منافية له منافرة كانت مؤلة. فالملائم من الطّعوم ما ناسبت كيفيته حاسة الذّوق في مزاجها، وكذا الملائم من الملموسات، وفي الرّوائح، ما ناسب مزاج الرّوح القلبيّ البخاريّ لأنّه المدرك، وإليه تؤدّيه الحاسة. ولهذا كانت الرّياحين والأزهار العطريّات أحسن رائحة وأشدّ ملاءمة للرّوح، لغلبة الحرارة فيها، التّي هي مزاج الروح القلبيّ.

وأمّا المرئيّات والمسموعات فالملائم فيها تناسب الأوضاع في أشكالها وكيفيّاتها، فهو أنسب عند النّفس وأشدّ ملاءمة لها. فإذا كان المرئيّ متناسبا في أشكاله

وتخاطيطه التي له بحسب مادّته، بحيث لا يخرج عما تقتضيه مادّته الخاصّة من كال المناسبة والوضع \_ وذلك هو معنى الجمال والحسن في كلّ مدرك \_ كان ذلك حينئذ مناسبا للنفس المدركة فتلتذ بإدراك ملائمها. ولهذا تجد العاشقين المستهترين (32) في المحبّة يعبّرون عن غاية محبتهم وعشقهم بامتزاج أرواحهم بروح المحبوب. (33) ومعناه من وجه آخر أنّ الوجود يشرك بين الموجودات كما يقوله الحكماء. فتود أن تمتزج بما (شهدت) فيه الكمال لتتحد به.

ولما كان أنسب الأشياء إلى الإنسان وأقربها إلى مدرك الكمال في تناسب موضوعها هو شكله الإنساني، فكان إدراكه للجمال والحسن في تخاطيطه وأصواته من المدارك التي هي أقرب إلى فطرته، فيلهج كل إنسان بالحسن في المرئي أو المسموع بمقتضى الفطرة. والحسن في المسموع أن تكون الأصوات متناسبة لا متنافرة. وذلك أنّ الأصوات لها كيفيّات من الهمس والجهر والرّخاوة والشدّة والقلقلة والضّغط وغير ذلك، والتّناسب فيها هو الذّي يوجب لها الحسن.

فأوّلا: أن لا يخرج من الصّوت إلى (ضدّه) دفعة بل بتدريج. ثم يرجع كذلك، وهكذا إلى المثل، بل لا بدّ من توسّط المغاير بين الصّوتين. وتأمّل هذا من استقباح أهل اللّسان التّراكيب من الحروف المتنافرة أو المتقاربة المخارج، فإنّه من بابه.

وثانيا: تناسبها في الأجزاء كما مرّ أوّل الباب، فيخرج من الصوت إلى نصفه أو ثلثه أو جزء من كذا منه، على حسب ما يكون التنقّل مناسبا على ما حصره أهل صناعة الموسيقى. فإذا كانت الأصوات على تناسب في الكيفيّات كما ذكره أهل تلك الصناعة كانت ملائمة ملذوذة.

ومن هذا التناسب ما يكون بسيطا، ويكون الكثير من النّاس مطبوعين عليه، لايحتاجون فيه إلى تعليم ولا صناعة، كما نجد المطبوعين على الموازين الشعريّة وتوقيع الرّقص وأمثال ذلك. وتسمّى العامة هذه القابليّة بالمضمار. وكثير من القرّاء بهذه

<sup>32)</sup> علق صاحب نسخة دار الكتاب : كذا، وفي نسخة : المشتهرين.

<sup>33)</sup> ثبت في نسخة دار الكتاب ما يلي : « وفي هذا سرّ تفهمه إن كنت من أهله، وهو اتحاد المبدإ، وإن كل ما سواك إذا نظرته وتأملته رأيت بينك وبينه اتحادا في البداية يسهد لك به اتحاد كما في الكون... ».

المثابة يقرأون القرآن، فيجيدون في تلاحين أصواتهم كأنّها المزامير فيطربون بحسن مساقهم وتناسب نغماتهم. ومن هذا التّناسب ما يحدث بالتّركيب، وليس كلّ النّاس يستوي في معرفته ولا كلّ (الطّباع) توافق صاحبها في العمل به إذا علم.

وهذا هو التّلحين الذّي يتكفّل به علم الموسيقي، كما نشرحه بعد عند ذكر العلوم. وقد أنكر مالك (رضي الله عنه) القراءة بالتّلحين، وأجازها الشّافعيّ (رضي الله عنه). وليس المراد تلحين الموسيقي الصناعيّ، فإنّه لا ينبغي أن يختلف في حظره، إذ صناعة الغناء مباينة للقرآن بكلّ وجه، لأنّ القراءة والأداء تحتاج إلى مقدار من الصوت لتعيين أداء الحروف من حيث (إشباع) الحركات في مواضعها، ومقدار المدّ عند من يظلقه أو يقصره، وأمثال ذلك. والتلحين أيضا يتعيّن له مقدار من الصوت لايتمّ إلّا به من أجل التناسب الذي قلناه في حقيقة التلحين. فاعتبار أحدهما قد يخلّ بالآخر إذا تعارضا. وتقديم التّلاوة متعيّن فرارا من تغيير الرواية المنقولة في القرآن، فلا يمكن اجتماع التلحين والأداء المعتبر في القرآن بوجه. وإنّما المراد (في) اختلافهم التّلحين البسيط الذّي يهتدي إليه صاحب المضمار بطبعه كما قدمناه، فيردّد أصواته ترديدا على نسب يدركها العالم بالغناء وغيره، ولا ينبغي ذلك بوجه كما قاله مالك. هذا هو محلّ الخلاف. والظّاهر تنزيه القرآن عن بعده، وليس مقام التذاذ بإدراك الحسن من الأصوات. وهكذا كانت قراءة بعده، وليس مقام التذاذ بإدراك الحسن من الأصوات. وهكذا كانت قراءة الصحابة كما في أخبارهم.

وأمّا قوله صلّى الله عليه وسلّم: « لقد أوتي مزمارا من مزامير آل داود » فليس المراد به التّرديد والتّلحين، إنّما معناه حسن الصوت وأداء القراءة والإبانة في مخارج الحروف والنّطق بها.

وإذ قد ذكرنا معنى الغناء، فاعلم أنّه يحدث في العمران، إذا توفّر وتجاوز حدّ الضّروريّ إلى الحاجيّ، ثمّ إلى الكماليّ، وتفنّنوا فيه، فتحدث هذه الصّناعة، لأنّه لا يستدعيها إلّا من فرغ من جميع حاجاته الضروريّة والمهمّة من المعاش والمنزل وغيره، فلا يطلبها إلّا الفارغون عن سائر أحوالهم تفنّنا في مذاهب الملذوذات. وكان في سلطان العجم قبل الملّة منها بحر زاخر في أمصارهم ومدنهم. وكان ملوكهم

يتخذون ذلك ويولعون به، حتى لقد كان لملوك الفرس اهتام بأهل هذه الصناعة، ولهم مكان في دولتهم، وكانوا يحضرون مشاهدهم ومجامعهم ويغنون فيها. وهذا شأن العجم لهذا العهد في كلّ أفق من آفاقهم، ومملكة من ممالكهم.

وأمّا العرب فكان لهم أوّلا فنّ الشعر، يؤلفون فيه الكلام أجزاء متساوية على تناسب بينها، في عدّة حروفها المتحرّكة والساكنة. ويفصّلون الكلام في تلك الأجزاء تفصيلا يكون كلّ جزء منها مستقلّا بالإفادة، لا ينعطف على الآخر. ويسمّونه البيت. فيلائم الطّبع بالتّجزئة أوّلا، ثمّ بتناسب الأجزاء في المقاطع والمبادىء، ثمّ بتأدية المعنى المقصود وتطبيق الكلام عليه، فلهجوا به، وامتاز من بين كلامهم بحظ من الشرف ليس لغيره، لأجل اختصاصه بهذا التناسب. وجعلوه ديوانا لأخبارهم وحكمهم وشرفهم، ومحكّا لقرائحهم في إصابة المعاني وإجادة الأساليب، واستمرّوا على ذلك.

وهذا التناسب الذي من أجل الأجزاء والمتحرّك والسّاكن من الحروف، قطرة من بحر من تناسب الأصوات، كما هو معروف في كتب الموسيقى. إلّا أنهم لم يشعروا بما سواه ؛ لأنهم حينئذ لم ينتحلوا علما ولا عرفوا صناعة. وكانت البداوة أغلب نحلهم. ثمّ تغنّى الحداة منهم في حداء إبلهم، والفتيان في قضاء خلواتهم، فرجّعوا الأصوات وترنّموا. وكانوا يسمون الترنّم إذا كان بالشعر غناء، وإذا كان بالتهليل أو نوع القراءة تغييرا (بالغين المعجمة والباء الموحّدة) وعلّلها أبو اسحق الزجّاج بأنها تذكّر بالغابر وهو الباقي، أي بأحوال الآخرة. وربّما ناسبوا في غنائهم بين النّغمات مناسبة بسيطة، كما ذكره ابن رشيق آخر كتاب العمدة وغيره. وكانوا يسمّونه السّناد، وكان أكثر ما يكون منهم في الخفيف الذي يرقص عليه ويمشى بالدفّ والمزمار، فيطرب ويستخفّ الحلوم. وكانوا يسمّون هذا الهزج، وهذا البسيط، كلّه من التّلاحين هو من أوائلها، ولا يبعد أن تتفطّن له الطّباع من غير البسيط، كلّه من التّلاحين هو من أوائلها، ولا يبعد أن تتفطّن له الطّباع من غير تعلم شأن البسائط كلّها من الصّنائع.

ولم يزل هذا شأن العرب في بداوتهم وجاهليّتهم. فلمّا جاء الإسلام، واستولوا على ممالك الدّنيا، وحازوا سلطان العجم، وغلبوهم عليه، وكانوا من البداوة

والغضاضة على الحال التي عرفت لهم مع غضارة الدين وشدّته في ترك أحوال الفراغ، وما ليس بنافع في دين ولا معاش، فهجروا ذلك شيئا ما. ولم يكن الملذوذ عندهم إلّا ترجيع القراءة (34) والترنّم بالشعر الذي كان ديدنهم ومذهبهم. فلما جاءهم الترف وغلب عليهم الرّفه بما حصل لهم من غنائم الأمم صاروا إلى نضارة العيش ورقّة الحاشية واستحلاء الفراغ. وافترق المغنّون من الفرس والروّم فوقعوا إلى الحجاز وصاروا موالي للعرب، وغنّوا جميعا بالعيدان والطّنابير والمعازف (والمزامير)، وسمع العرب تلحينهم الأصوات فلحنوا عليها أشعارهم.

وظهر بالمدينة نشيط الفارسي وطويس وسائب وخاثر مولى عبد الله بن جعفر، فسمعوا شعر العرب ولحنوه وأجادوا فيه وطار لهم ذكر. ثمّ أخذ عنهم معبد وطبقته وابن شريح وأنظاره. وما زالت صناعة الغناء تتدرّج إلى أن كملت أيام بني العبّاس عند إبراهيم بن المهدي، وإبراهيم الموصلي وابنه إسحق وابنه حمّاد. وكان من ذلك في دولتهم ببغداد ما تبعه الحديث بعده به وبمجالسه لهذا العهد. وأمعنوا في اللهو واللّعب، واتّخذت آلات الرّقص في الملبس والقضبان والأشعار التي يتربّم بها عليه، وجعل صنفا وحده، واتّخذت آلات أخرى للرقص تسمّى بالكرج، وهي عماييل خيل مسرجة من الخشب، معلقة بأطراف أقبية يلبسها النسوان، ويحاكين بها امتطاء الخيل فيكرّون ويفرّون ويتثاقفون، (35) وأمثال ذلك من اللّعب المعد للولائم والأعراس وأيام الأعياد ومجالس الفراغ واللّهو.

وكثر ذلك ببغداد وأمصار العراق وانتشر منها (فيما سواها). وكان للموصليّين غلام اسمه زرياب، أخذ عنهم الغناء فأجاد، فصرفوه إلى المغرب غيرة منه، فلحق بالحكم بن هشام بن عبدالرحمان الداخل أمير الأندلس، فبالغ في تكرمته، وركب للقائه وأسنى له الجوائز والإقطاعات والجرايات، وأحلّه من دولته وندمائه بمكان. فأورث بالأندلس من صناعة الغناء ما تناقلوه إلى أزمان الطّوائف. وطما منها باشبيليّة بحر زاخر، وتناقل منها بعد ذهاب غضارتها إلى بلاد العدوة بإفريقيّة

<sup>34)</sup> كذا، وفي نسخة : ترجيع القرآن.

<sup>35)</sup> ثاقفه : لاعبه بالسّلاح.

والمغرب. وانقسم على أمصارها، وبها الآن منها صبابة على تراجع عمرانها وتناقص دولها. وهذه الصناعة آخر ما يحصل في العمران من الصنائع لأنها كالية في غير وظيفة من الوظائف، إلا وظيفة الفراغ والفرح. وهي أيضا أوّل ما ينقطع من العمران عند اختلاله وتراجعه. والله الخلاق العليم.

### فصل في أنّ الصّنائع تكسب صاحبها عقلا وخصوصا الكتابة والحساب

قد ذكرنا في الكتاب أنّ النّفس النّاطقة للانسان، إنّما توجد فيه بالقوّة. وأنّ خروجها من القوّة إلى الفعل إنّما هو بتجدّد العلوم والإدراكات عن المحسوسات أوّلا، ثمّ ما يكتسب بعدها بالقوّة النظريّة إلى أن يصير إدراكا بالفعل وعقلا محضا، فتكون ذاتا روحانيّة وتستكمل حينئذ وجودها. فوجب لذلك أن يكون كلّ نوع من العلم والنظر يفيدها عقلا (مزيدا). والصّنائع أبدا يحصل عنها وعن ملكتها قانون علميّ مستفاد من تلك الملكة. فلهذا كانت الجنكة في التجربة تفيد عقلا، والملكات الصناعيّة تفيد عقلا، والحضارة الكاملة تفيد عقلا، لأنها مجتمعة من صنائع في شأن تدبير المنزل، ومعاشرة أبناء الجنس، وتحصيل الآداب في مخالطتهم، ثمّ القيام بأمور الدّين واعتبار آدابها وشرائطها. وهذه كلّها قوانين تنتظم علوما، فيحصل منها زيادة عقل.

والكتابة من بين الصّنائع أكثر إفادة لذلك، لأنّها تشتمل على (علوم وأنظار) بخلاف الصّنائع. وبيانه: أنّ في الكتابة انتقالاً من (صور) الحروف الخطيّة إلى الكلمات اللّفظيّة في الخيال إلى المعاني التي في النّفس، فهو ينتقل أبدا من دليل إلى دليل، مادام ملتبسا بالكتابة، وتتعوّد النفس ذلك دائما، فيحصل لها ملكة الانتقال من الأدلّة إلى المدلولات، وهو معنى النظر العقليّ الذي يكتسب به العلوم المجهولة، فتكسب بذلك ملكة من آلتعقل تكون زيادة عقل. ويحصل به مزيد فطنة وكيس في الأمور، لما تعوّده من ذلك الانتقال.

ولذلك قال كسرى في كتابه، لما رآهم بتلك الفطنة والكيس، فقال: « ديوانه » أي شياطين أو جنون. قالوا: وذلك أصل إشتقاق الديوان لأهل الكتابة. ويلحق بذلك الحساب فإن في صناعة الحساب نوع تصرف في العدد بالضمّ والتفريق، يحتاج فيه إلى إستدلال كثير، فيبقى متعوّدا للاستدلال والنظر، وهو معنى العقل. والله أخرجكم من بطون أمّهاتكم لا تعلمون شيئا، وجعل لكم السيمع والأبصار والأفئدة، قليلا ما تشكرون.

بسم الله الرحمن الرحيم وصلّى الله على سيدنا محمد آله الفصل الفصل السادس من الكتاب الاول في العلوم وأصنافها والتعليم وطرقه وما يعرض في ذلك كله من الأحوال وفيه مقدمة ولواحق

فالمقدّمة في الفكر الإنساني، الذي تميّز به البشر عن الحيوانات، واهتدى به لتحصيل معاشه، والتعاون عليه بأبناء جنسه والنّظر في معبوده، وما جاءت به الرّسل من عنده، فصار جميع الحيوانات في طاعته وملك قدرته، وفضّله به على كثير خلقه.

### فصل في الفكر الإنساني

اعلم أن الله سبحانه ميّز البشر عن سأئر الحيوانات بالفكر الذّي جعله مبدأ كاله ونهاية فضله على الكائنات وشرّفه، وذلك أنّ الإدراك \_ وهو شعور المدرك في ذاته بما هو خارج عن ذاته \_ هو خاص بالحيوانات فقط من بين سائر الكائنات والموجودات. فالحيوانات تشعر بما هو خارج عن ذاتها بما ركّب الله فيها من الحواس الظاهرة: السّمع والبصر والشمّ والذّوق واللّمس، ويزيد الإنسان من بينها أنّه يدرك الخارج عن ذاته بالفكر الذي وراء حسّه، وذلك بقوى جعلت له بينها أنّه يدرك الخارج عن ذاته بالفكر الذي وراء حسّه، وذلك بقوى جعلت له أخرى. والفكر هو التّصرّف في تلك الصور وراء الحسّ والجولان الذّهني بالانتزاع أخرى. والفكر هو التّصرّف في تلك الصور وراء الحسّ والجولان الذّهني بالانتزاع والتّركيب ؛ وهو معنى الأفئدة من قوله تعالى « جعل لكم السّمع والأبصار

والأفئدة » (1) والأفئدة جمع فؤاد وهو هنا الفكر وهو على مراتب :

الأولى: تعقّل الأمور المترتبة في الخارج ترتيبا طبيعيّا أو وضعيّا ليقصد إيقاعها بقدرته. وهذا الفكر أكثر تصوّرات ؛ وهو العقل التّمييزيّ الذّي يحصّل منافعه ومعاشه ويدفع مضارّه.

ثانيا: الفكر الذّي يفيد الآراء والآداب في معاملة أبناء جنسه وسياستهم أكثرها تصديقات تحصل بالتّجربة شيئا فشيئا إلى أن تتمّ الفائدة منها ؛ وهذا هو المسمّى بالعقل التجريبي.

الثالثة: الفكر الذي يفيد العلم بمطلوب، أو الظّن وراء الحس لا يتعلّق به عمل، وهذا هو العقل النظري، وهو تصوّرات وتصديقات تنتظم انتظاما خاصًا على شروط خاصة فتفيد معلوما آخر من جنسها في التّصوّر أو التّصديق ثم ينتظم مع غيره فيفيد معلوما آخر كذلك. وغاية إفادته قصور الوجود على ما هو عليه بأجناسه وفصوله وأسبابه وعلله، فيكمل الفكر بذلك في حقيقته ويصير عقلا محضا ونفسا مدركة وهو معنى الحقيقة الإنسانيّة. (2)

<sup>1 )</sup> الآية 78 من سورة النّحل

<sup>2)</sup> عوضا عن هذا الفصل ورد في نسخة دار الكتاب: فصل « في أن العلم والتعليم طبيعي في العمران البشريّ » وهذا نصه: « وذلك أن الانسان قد شاركته جميع الحيوانات في حيوانيته من الحس والحركة والغذاء، والكنّ وغير ذلك. وإنّما تميّز عنها بالفكر الذي يهتدي به لتحصيل معاشه والتعاون عليه بأبناء جنسه والاجتاع المهيء لذلك التعاون، وقبول ما جاءت به الأنبياء عن الله تعالى والعمل به واتباع صلاح أخراه فهو مفكر في ذلك كلّه دائما، لا يفتر عن الفكر فيه طرفة عين بل اختلاج الفكر أسرع من لمح البصر، وعن هذا الفكر تنشأ العلوم وما قدمناه من الصنائع. ثم لأجل هذا الفكر وما جبل عليه الانسان بل الحيوان من تحصيل ما تستدعيه الطباع، فيكون الفكر راغبا في تحصيل ما ليس عنده من الادراكات، فيرجع إلى من سبقه بعلم، أو زاد عليه بمعرفة أو ادراك، أو ممن تقدمه من الأنبياء الذين يبلغونه لمن تلقاه، فيلقن ذلك عنهم ويحرص على أخذه وعلمه. ثم إن فكره ونظره يتوجه إلى واحد من الحقائق، وينظر ما يعرض له لذاته واحدا بعد آخر، ويتمرّن على ذلك، حتى يصير إلحاق العوارض بتلك الحقيقة ملكة له، فيكون حينئذ علمه بما يعرض لتلك الحقيقة علما مخصوصا. وتتشوف نفوس أهل الجيل الناشيء إلى تحصيل ذلك فيفزعون إلى أهل معرفته ويجيء التعليم من هذا. فقد تبين بذلك أن العلم والتعليم طبيعي في البشر. والله أعلم.

فصل في أنّ تعليم العلم من جملة الصّنائع

وذلك أنَّ الحذق في العلم والتَّفنِّن فيه والاستيلاء عليه، إنَّما هو بحصول ملكة في الإحاطة بمبادئه وقواعده والوقوف على مسائله واستنباط فروعه من أصوله. وما لم تحصل هذه الملكة لم يكن الحذق في ذلك الفنّ حاصلا. وهذه الملكة هي غير الفهم والوعي، لأنّا نجد فهم المسألة الواحدة من الفنّ الواحد ووعيها مشتركا بين من شدا في ذلك الفن، وبين من هو مبتدىء فيه، وبين العامي الذي لم يحصل علما، وبين العالم النّحرير. والملكة إنّما هي للعالم أو الشّادي في الفنون دون من سواهما، فدلّ على أنّ هذه الملكة غير الفهم والوعي. والملكات كلّها جسمائيّة سواء كانت في البدن أو في الدّماغ من الفكر وغيره، كالحساب. والجسمانيّات كلُّها محسوسة، فتفتقر إلى التَّعلم، ولهذا كان السُّند في التَّعلم في كلُّ علم أو صناعة يفتقر إلى مشاهير المعلّمين فيها معتبرا عند كلّ أهل أفق وجيل. ويدلّ أيضا على أنّ تعليم العلم صناعة اختلاف الاصطلاحات فيه. فلكلّ إمام من الأئمّة المشاهير اصطلاح في التعليم يختصّ به، شأن الصنائع كلّها، فدلّ على أنّ ذلك الاصطلاح ليس من العلم، إذ لو كان من العلم لكان واحدا عند جميعهم. ألا ترى إلى علم الكلام كيف تخالف في تعليمه اصطلاح المتقدّمين والمتأخّرين، وكذا أصول الفقه وكذا العربيّة والفقه، وكذا كلّ علم (يحتاج) إلى مطالعته، تجد الاصطلاحات في تعليمه متخالفة، فدل على أنَّها صناعات في التَّعليم، والعلم واحد في نفسه.

وإذا تقرّر ذلك، فاعلم أنّ سند تعليم العلم لهذا العهد قد كاد أن ينقطع عن أهل المغرب، (كلّهم) باختلال عمرانه وتناقص الدول فيه. وما يحدث عن ذلك من نقص الصنائع وفقدانها كما مرّ. وذلك أنّ القيروان وقرطبة كانتا حاضرتي المغرب والأندلس، واستبحر عمرانهما، وكان فيهما للعلوم والصّنائع أسواق نافقة وبحور زاخرة. ورسخ فيهما التعليم لامتداد عصورهما، وما كان فيهما من الحضارة. فلما خربتا انقطع التعليم (عن) المغرب إلّا قليلا، وكان في دولة الموحدين بمرّاكش

مستفادا (منها). ولم ترسخ الحضارة بمرّاكش لبداوة الدّولة الموحّديّة في أوّلها، وقرب عهد انقراضها بمبدئها، فلم تتّصل أحوال الحضارة فيها إلّا في الأقلّ.

وبعد انقراض الدّولة بمرّاكش، ارتحل إلى المشرق من إفريقيّة، القاضي أبو القاسم بن زيتون، لعهد أواسط المائة السّابعة، فأدرك تلميذ الإمام ابن الخطيب، وأخذ عنهم، ولقَّن تعليمهم. وحذق في العقليَّات والنقليَّات، ورجع إلى تونس بعلم (كبير) وتعلم حسن. وجاء على أثره من المشرق أبو عبدالله بن شعيب الدّكائي. كان ارتحل إليه من المغرب، فأخذ عن مشيخة مصر ورجع إلى تونس واستقرّ بها. وكان تعليمه مفيدا، فأحذ عنهما (3) أهل تونس. واتصل سند تعليمهما في تُلاميذهما جيلا بعد جيل، حتّى انتهي إلى القاضي محمّد بن عبد السّلام، شارح ابن الحاجب، وتلميذه وانتقل من تونس إلى تلمسان في ابن الإمام وتلميذه. فإنَّه قرآ مع ابن عبد السلام، على مشيخة واحدة، وفي مجالس بأعيانها، وتلميذ ابن عبد السلام بتونس، وابن الإمام بتلمسان لهذا العهد، إلَّا أنَّهم من القلَّة بحيث يخشي انقطاع سندهم. ثم ارتحل من زواوة في اخر المائة السابعة أبو على ناصر الدّين المشدالي (١) إلى المشرق وأدرك تلميذ أبي عمرو بن الحاجب، وأخذ عنهم ولقن تعليمهم. وقرأ مع شهاب الدين القرافي في مجالس واحدة، وحذق في العقليّات والنقليَّات. ورجع إلى المغرب بعلم (كبير) وتعلم مفيد، ونزل بجاية واتَّصل سند تعليمه في طلبتها. وربّما انتقل إلى تلمسان عمران (المشداليّ) (من) تلميذه وأوطنها وبثُّ طريقته فيها. وتلميذه لهذا العهد ببجاية وتلمسان قليل أو أقلُّ من القليل. وبقيت فاس وسائر (أمصار) المغرب خلوا من حسن التّعلم من لدن انقراض تعليم قرطبة والقيروان، ولم يتَّصل سند التَّعليم فيهم، فعسر عليهم حصول الملكة والحذق في العلوم. وأيسر طرق هذه الملكة قوّة اللسان بالمحاورة والمناظرة في المسائل العلميّة، فهو الذي يقرّب شأنها ويحصّل مرامها. فتجد طالب العلم منهم، بعد

<sup>3 )</sup> أي عن القاضي ابن القاسم بن زيتون وأبي عبد الله بن شعيب الدكالي.

<sup>4)</sup> كذا في الأصول، ولم نجد له ترجمة في معجم الأعلام. ويستفاد من كتب التراجم أن لفظة مشدالي أو مشداني نسبة إلى مشداله من قبائل زواره في المغرب. وهكذا تصبح العبارة كما يلي : وربّما انتقل إلى تلمسان عمران المشدالي، تلميذه و... الح.

ذهاب الكثير من أعمارهم في ملازمة المجالس العلمية، سكوتا لا ينطقون ولا يفاوضون، وعنايتهم بالحفظ أكثر من الحاجة، فلا يحصلون على طائل من ملكة التصرّف في العلم والتعليم. ثمّ بعد تحصيل من يرى منهم أنّه قد حصل، تجد ملكته قاصرة في علمه إن فاوض أو ناظر أو علم، وما أتاهم القصور إلّا من قبل التعليم وانقطاع سنده، وإلّا فحفظهم أبلغ من حفظ من سواهم، لشدّة عنايتهم به، وظنّهم أنّه المقصود من الملكة العلمية كذلك. وممّا يشهد بذلك في المغرب، أنّ المدّة المعينة لسكنى طلبة العلم بالمدارس عندهم ستّ عشرة سنة، وهي بتونس تحس سنين. وهذه المدّة بالمدارس، على المتعارف، هي أقل ما يتأتّى فيها لطالب العلم حصول مبتغاه من الملكة العلمية أو اليأس من تحصيلها، فطال أمدها في المغرب لهذه العصور لأجل عسرها من قلّة الجودة في التعليم خاصة، لا ممّا سوى ذلك.

وأمّا أهل الأندلس، فذهب رسم التّعليم من بينهم، وذهبت عنايتهم بالعلوم، لتناقص عمران المسلمين بها منذ مئين من السّنين. ولم يبق من رسم العلم عندهم إلّا فنّ العربيّة والأدب، اقتصروا عليه، وانخفض (٥) تعليمه بينهم، فانحفظ سنده بمعظه. وأمّا الفقه بينهم فرسم خلو وأثر بعد عين. وأمّا العقليّات فلا أثر ولا عين. وما ذاك إلّا لانقطاع سند التّعليم فيها بتناقص العمران، وتغلّب العدو على عامّتها، إلّا قليلا بسيف البحر، شغلهم بمعايشهم أكثر من شغلهم بما بعدها. والله غالب على أمره.

وأمّا المشرق فلم ينقطع سند التّعليم فيه، بل أسواقه نافقة وبحوره زاخرة، لاتصال العمران الموفور واتصال السّند فيه. وإن كانت الأمصار العظيمة التي كانت معادن العلم قد خرجت، مثل بغداد والبصرة والكوفة، إلّا أنّ الله تعالى قد أدال منها بأمصار أعظم من تلك. وانتقل العلم منها إلى عراق العجم بخراسان، وما وراء النهر من المشرق، ثمّ إلى القاهرة إليها من المغرب، فلم تزل موفورة أو عمرانها متصلا أو سند التّعليم بها قائما. فأهل المشرق على الجملة أرسخ في صناعة تعليم متصلا أو سند التّعليم بها قائما. فأهل المشرق على الجملة أرسخ في صناعة تعليم

<sup>5 )</sup> في نسخة دار الكتاب انحفظ.

العلم، بل وفي سائر الصنائع، حتى إنه ليظن كثير من رحّالة أهل المغرب إلى المشرق في طلب العلم، أنّ عقولهم (6) على الجملة أكمل من عقول أهل المغرب، وأنّهم أشدّ نباهة وأعظم كيسا بفطرتهم الأولى. وأنّ نفوسهم النّاطقة أكمل بفطرتها من نفوس أهل المغرب. ويعتقدون التّفاوت (7) بيننا وبينهم في حقيقة الانسانيّة، ويتشيّعون لذلك، ويولعون به لما يرون من كيسهم في العلوم والصّنائع وليس كذلك.

وليس بين قطر المشرق والمغرب تفاوت بهذا المقدار الذي (يفاوت) في الحقيقة الواحدة، اللهم الأقاليم المنحرفة مثل الأول والسّابع، فإنّ الأمزجة فيها منحرفة والتفوس على نسبتها كما مرّ. وإنّما الذي فضل به أهل المشرق أهل المغرب، فهو ما يحصل في النّفس من آثار الحضارة، من العقل المزيد، كما تقدّم في الصّنائع، ونزيده الآن شرحا وتحقيقا.

وذلك أنّ الحضر لهم آداب في أحوالهم (من) المعاش والمسكن والبناء وأمور الدّين والدّنيا، وكذا سائر عاداتهم ومعاملاتهم، وجميع تصرّفاتهم. فلهم في ذلك كلّه آداب يوقف عندها في جميع ما يتناولونه ويتلبّسون به من أخذ وترك، حتى كأنها حدود لاتتعدّى. وهي مع ذلك صنائع يتلقّاها الآخر عن الأول منهم. ولا شكّ أنّ كلّ صناعة مرتبة يرجع منها إلى النّفس أثر يكسبها عقلا (مزيدا) تستعدّ به لقبول صناعة أخرى، ويتهيّأ (به) العقل بسرعة الادراك للمعارف.

ولقد بلغنا في تعليم الصّنائع عن أهل مصر غايات لا تدرك مثل أنهم يعلّمون الحمر الإنسيّة والحيوانات العجم من الماشي والطّائر مفردات من الكلام والافعال يستغرب ندورها، ويعجز أهل المغرب عن فهمها فضلا عن تعليمها. وحسن الملكات في التّعليم والصّنائع وسائر الأحوال العاديّة، يزيد الإنسان ذكاء في عقله وإضاءة في فكره بكثرة الملكات الحاصلة للنّفس. إذ قدّمنا أنّ النّفس إنّما تنشأ بالإدراكات وما يرجع إليها من الملكات، فيزدادون بذلك كيسا لما يرجع إلى النّفس بالإدراكات وما يرجع إلى النّفس

 <sup>6 )</sup> أي عقول أهل المشرق.

<sup>7 )</sup> ثبت في نسخة دار الكتاب : « ... بيننا وبينهم في حقيقة الانسانيّة ويتسيعون لذلك، ويولعون به.

من الآثار العلمية، فيظنه العاميّ تفاوتا في الحقيقة الإنسانية وليس كذلك. ألا ترى إلى أهل الحضر مع أهل البدو، كيف تجد الحضريّ متحلّيا بالذكاء ممتلئا من الكيس، حتى إنّ البدويّ ليظنه أنه قد فاته في حقيقة إنسانيته وعقله، وليس كذلك. وما ذاك ألّا لإجادته من ملكات الصنائع والآداب، في العوائد والأحوال الحضرية، مالا يعرفه البدويّ فلمّا امتلأ الحضريّ من الصنائع وملكاتها وحسن تعليمها، ظنّ كلّ من قصر عن تلك الملكات أنها لكمال في عقله، وأنّ نفوس أهل البدو قاصرة بفطرتها وجبلتها عن فطرته، وليس كذلك. فإنّا نجد في أهل البدو من هو (في) أعلى رتبة من الفهم والكمال في عقله وفطرته، وإنما الذي ظهر على أهل الحضر من ذلك فهو رونق الصنائع والتعليم، فإنّ لهما آثارا ترجع إلى النفس كا قدما، وكذا أهل المشرق لمّا كانوا في التعليم والصنائع أرسخ رتبة وأعلى قدما، وكان أهل المغرب أقرب إلى البداوة لم لما قدّمناه في الفصل قبل هذا له ظنّ المغرب، وليس ذلك بصحيح فتفّهمه. والله يزيد في الخلق ما يشاء.

#### فصل في أنّ العلوم إنّما تكثر حيث يكثر العمران وتعظم الحضارة

والسبب في ذلك أنّ تعليم العلّم، كما (قلناه)، من جملة الصّنائع وقد كنّا قدّمنا أنّ الصّنائع إنّما تكثر في الأمصار. وعلى نسبة عمرانها في الكثرة والقلّة والحضارة والترف، تكون نسبة الصّنائع في الجودة والكثرة ؛ لأنّه أمر زائد على المعاش. فمتى فضلت اعمال أهل العمران عن معاشهم، انصرفت إلى ما وراء المعاش من التصرّف في خاصية الإنسان، وهي العلوم والصّنائع. ومن تشوّف بفطرته إلى العلم، ممن نشأ في القرى والأمصار غير المتمدّنة، فلا يجد فيها التعليم الذي هو صناعيّ، لفقدان الصّنائع في أهل البدو كما قدّمناه، ولا بدّ له من الرّحلة في طلبه إلى الأمصار المستبحرة، شأن الصّنائع (كلّها) في أهل البدو.

واعتبر ما قررناه بحال بغداد وقرطبة والقيروان والبصرة والكوفة، لمّا كثر عمرانها صدر الإسلام، واستوت فيها الحضارة، كيف زخرت فيها بحار العلم، وتفننوا في اصطلاحات التعليم وأصناف العلوم، واستنباط المسائل والفنون، حتّى أربوا على المتقدّمين وفاتوا المتأخّرين. ولمّا تناقص عمرانها وابذعر سكانها، انطوى ذلك البساط جملة بما عليه، فقد العلم بها والتّعليم، وانتقل إلى غيرها من أمصار الإسلام.

ونحن لهذا العهد نرى أنّ العلم والتعليم إنّما هو بالقاهرة، من بلاد مصر، لما أنّ عمرانها مستبحر وحضارتها مستحكمة منذ الآف من السّنين، فاستحكمت فيها الصّنائع وتفنّنت، ومن جملتها تعليم العلم. وأكّد ذلك فيها وحفظه ما وقع لهذه العصور بها، منذ مائتين من السّنين في دولة الترك من أيّام صلاح الدّين بن أيّوب وهلم جرّا. وذلك أنّ أمراء الترك في دولتهم يخشون عادية سلطانهم على من ذرّيتهم، لما له عليهم من الرق أو الولاء، ولما يخشى من معاطب الملك ونكباته. فاستكثروا من بناء المدارس والزوايا والربط (8) ووقفوا عليها الأوقاف المغلّة يجعلون فيها شركا (9) لولدهم، ينظر عليها أو يصيب فيها، مع ما فيهم غالبا من الجنوح إلى الخير والصلاح والتماس الأجور في المقاصد والأفعال. فكثرت الأوقاف لذلك وعظمت الغلّات والفوائد، وكثر طالب العلم ومعلّمه بكثرة جرايتهم منها، وارتحل إليها النّاس في طلب العلم من العراق والمغرب ونفقت بها أسواق العلوم وزخرت بحارها. والله في طلب العلم من العراق والمغرب ونفقت بها أسواق العلوم وزخرت بحارها. والله

## فصل في أصناف العلوم الواقعة في العمران لهذا العهد

اعلم أنّ العلوم التّي يخوض فيها البشر ويتداولونها في الأمصار، تحصيلا وتعليما،

 <sup>8)</sup> ربط جمع رباط: الحصن أو المكان الذي يرابط فيه الجيش. وردت هكذا في الأصل. والأنسب لسياق العبارة هنا كلمة رباطات، وهي المعاهد المبنية والموقوفة للفقراء.

<sup>9 )</sup> ألشرك : الحصة.

هي على صنفين : صنف طبيعي للإنسان يهتدي إليه بفكره، وصنف نقلي يأخذه عمن وضعه.

والأول هي العلوم الحكمية الفلسفية، وهي التي يمكن أن يقف عليها الإنسان بطبيعة فكره، ويهتدي بمداركه البشرية إلى موضوعاتها ومسائلها وأنحاء براهينها ووجوه تعليمها، حتى يقفه (10) نظره وبحثه على الصواب من الخطإ فيها، من حيث هو إنسان ذو فكر.

والنّاني هي العلوم النّقليّة الوضعيّة، وهي كلّها مستندة إلى الخبر عن الواضع الشّرعيّ. ولا مجال فيها للعقل، إلّا في إلحاق الفروع من مسائلها بالأصول، لأنّ الجزئيّات الحادثة المتعاقبة، لا تندرج تحت النّقل الكلّي بمجرّد وضعه، فتحتاج إلى الإلحاق بوجه قياسيّ. إلّا أنّ هذا القياس يتفرّع عن الخبر بثبوت الحكم في الأصل، وهو نقليّ، فرجع هذا القياس إلى النّقل لتفرّعه عنه.

وأصل هذه العلوم النقلية كلها هي الشرعيّات ؛ من الكتاب والسنة التي هي مشروعة لنا من الله ورسوله، وما يتعلّق بذلك من العلوم التّي (تهيّؤنا للاستفادة منها). ثم يستتبع ذلك علوم اللّسان العربّي، الذي هو لسان الملّة وبه نزّل القرآن. وأصناف هذه العلوم النّقليّة كثيرة، لأنّ المكلّف يجب عليه أن (يعلم) أحكام الله تعالى المفروضة عليه وعلى أبناء جنسه، وهي مأخوذة من الكتاب والسنّة بالنّص أو بالإجماع أو بالإلحاق، فلا بدّ من النظر في الكتاب : ببيان ألفاظه أولا، وهذا هو علم التّفسير.

ثمّ بإسناد نقله وروايته إلى النّبيّ صلّى الله عليه وسلّم الذّي جاء به من عند الله، واختلاف روايات القرّاء في قراءته، وهذا هو علم القراءات.

ثم بإسناد السنة إلى صاحبها، والكلام في الرّواة النّاقلين لها، ومعرفة أحوالهم وعدالتهم ليقع الوثوق بأحبارهم، ويعمل ما يجب العمل بمقتضاه من ذلك. وهذه هي علوم الحديث.

<sup>(10)</sup> على الهوريني في طبعة بولاق على هذه الكلمة بقوله : حتى يقفه نظره، يستعمل وقف متعديا، فتقول : وقفته على كذا أي أطلعته عليه.

ثم لا بد في استنباط هذه الأحكام من أصولها من وجه قانوني، يفيدنا العلم بكيفية هذا الاستنباط، وهذا هو أصول الفقه. وبعد هذا تحصل الثمرة بمعرفة أحكام الله تعالى في أفعال المكلفين، وهذا هو الفقه.

ثمّ إنّ التّكاليف: منها بدني، ومنها قلبي، وهو المختصّ بالإيمان وما يجب أن يعتقد ممّا لا يعتقد. وهذه هي العقائد الإيمانية في الذاّت والصّفات وأمور الحشر والتعيم والعداب والقدر. والحجاج عن هذه بالأدلة العقليّة هو علم الكلام. ثمّ النّظر في القرآن والحديث لابدّ أن تتقدّمه العلوم اللسانيّة، لأنّه متوقف عليها وهي أصناف ؛ فمنها علم اللّغة وعلم النّحو وعلم البيان وعلم الأدب، حسبا نتكلم عليها كلّها. وهذه العلوم النّقليّة كلّها مختصة بالملّة الإسلاميّة وأهلها. وإن كانت كلّ ملّة على الجملة لا بدّ فيها من مثل ذلك، فهي مشاركة لها في الجنس البعيد من حيث إنّها علوم الشريعة المنزلة من عند الله تعالى على صاحب الشريعة المبلّغ لها. وأمّا على الحصوص فمباينة لجميع الملل لأنها ناسخة لها، وكلّ ما قبلها من علوم الملل فمهجورة، والنّظر فيها محظور. فقد نهى الشرع عن النظر في الكتب المنزلة غير القرآن. وقال صلّى الله عليه وسلّم : « لا تصدّقوا أهل الكتاب ولا تكذبوهم، وقولوا آمنًا بالذّي أنزل إلينا وأنزل إليكم، وإلهنا وإلهكم واحتى النّبي صلّى الله عليه وسلّم في يد عمر رضي الله عنه ورقة من التوراة، فغضب حتّى تبيّن الغضب في وجهه، ثم قال : ألم آتكم بها بيضاء نقيّة ؟ والله لو كان موسى حيّا ما وسعه إلّا اتباعي.

ثمّ إنّ هذه العلوم الشّرعيّة النّقليّة قد نفقت أسواقها، في هذه الملّة بما لا يزيد عليه، وانتهت فيها مدارك النّاظرين إلى الغاية التي (11) لا شيء فوقها، وهذّبت الاصطلاحات وربّبت الفنون. فجاءت من وراء الغاية في الحسن والتّنميق. وكان لكلّ فنّ رجال يرجع إليهم فيه وأوضاع يستفاد منها التّعليم. واحتصّ المشرق من ذلك والمغرب بما هو مشهور منها حسبها نذكره الآن عند تعديد هذه الفنون. وقد كسدت لهذا العهد أسواق العلم بالمغرب، لتناقص العمران فيه وانقطاع سند العلم

<sup>11</sup> ي كذا وفي نسخة دار الكتاب : الى الغاية التي لا شيء فوقها.

والتعليم، كما قدّمناه في الفصل قبله. وما أدري ما فعل الله بالمشرق، والظّن به نفاق العلم فيه واتّصال التّعليم في العلوم، وفي سائر الصّنائع الضروريّة والكماليّة، لكثرة عمرانه والحضارة، ووجود الإعانة لطالب العلم بالجراية من الأوقاف التّي اتّسعت بها أرزاقهم. والله مقدّر اللّيل والنّهار.

# فصل في علوم القرآن من التّفسير والقراءات

القرآن هو كلام الله المنزّل على نبيّه، المكتوب بين دفّتي المصحف. وهو متواتر بين الأمّة، إلّا أنّ الصّحابة رووه عن رسول الله عَيْضًا على طرق مختلفة في بعض الفاظه وكيفيّات الحروف في أدائها، وتنوقل ذلك واشتهر إلى أن استقرّت منها سبع طرق معيّنة، تواتر نقلها أيضا بأدائها، واختصّت بالانتساب إلى من اشتهر بروايتها من الجمّ الغفير، فصارت هذه القراءات السّبع أصولا للقراءة. وربّما زيد بعد ذلك قراءات أخرى لحقت بالسّبع، إلّا أنّها عند أئمّة القراءة لا تقوى قوّتها في النقل. وهذه القراءات السبّع معروفة في كتبها. وقد خالف بعض النّاس في تواتر طرقها لأنّها عندهم كيفيّات للأداء، وهو غير منضبط. وليس ذلك عندهم بقادح في تواتر القرآن. وأباه الأكثر، وقالوا بتواترها، وقال آخرون بتواتر غير الأداء منها، كالمّد والتسهيل (12) لعدم الوقوف على كيفيّته بالسّمع وهو الصّحيح.

ولم يزل القرّاء يتداولون هذه القراءات وروايتها، إلى أن كتبت العلوم ودوّنت فكتبت فيما كتب من العلوم، وصارت صناعة مخصوصة وعلما منفردا، وتناقله النّاس بالمشرق والأندلس في جيل بعد جيل. إلى أن ملك بشرق الأندلس مجاهد من موالي العامريين، وكان معتنيا بهذا الفنّ من بين فنون القرآن، لمّا أخذه به مولاه المنصور بن أبي عامر، واجتهد في تعليمه وعرضه على من كان من أئمّة القرّاء بحضرته، فكان سهمه في ذلك وافرا. واختصّ مجاهد بعد ذلك بإمارة دانية والجزائر

<sup>12)</sup> كذا، وفي نسخة : والتمهيل.

الشرقية، فنفقت بها سوق القراءة، لما كان هو من أئمّتها، وبما كان له من العناية لسائر العلوم عموما وبالقراءات خصوصا. فظهر لعهده أبو عمرو الدّانيّ وبلغ الغاية فيها، ووقفت عليه معرفتها. وانتهت إلى روايته أسانيدها، وتعدّدت تآليفه فيها. وعوّل الناس عليها وعدلوا في غيرها، واعتمدوا من بينها كتاب التيسير له.

ثمّ ظهر بعد ذلك فيما يليه من العصور والأجيال أبو القاسم ابن فيره (13) من أهل شاطبة، فعمد إلى تهذيب ما دوّنه أبو عمرو وتلخيصه، فنظم ذلك كلّه في قصيدة لغز فيها أسماء القرّاء بحروف (أ ب ج د)، على ترتيب أحكمه ليتيسر عليه ما قصده من الاختصار، ولتكون أسهل للحفظ لأجل نظمها. فاستوعب فيها الفنّ استيعا با حسنا، وعني الناس بحفظها وتلقينها للولد المتعلّمين، وجرى العمل على ذلك في أمصار المغرب والأندلس.

وربّما أضيف إلى فنّ القراءات فنّ الرسم أيضا، وهي أوضاع حروف القرآن في المصحف ورسومه الخطية، لأنّ فيه حروفا كثيرة وقع رسمها على غير المعروف من قياس الخط، كزيادة الياء في « بأييد » وزيادة الألف في « لا أذبحنّه » ولا أوضعوا، والواو في « جزاؤ الظالمين » وحذف الألفات في مواضع دون أخرى، ومارسم فيه من التّاءات ممدودا، والأصل فيه مربوط على شكل الهاء، وغير ذلك. وقد مرّ تعليل هذا الرّسم المصحفيّ عند الكلام في الخطّ. فلمّا جاءت هذه مخالفة لأوضاع الخطّ وقانونه، واحتيج إلى حصرها، فكتب فيها النّاس أيضا عند كتبهم في العلوم، وانتهت بالمغرب إلى أبي عمرو الدّاني المذكور، فكتب فيها كتبا، من أشهرها : كتاب المقنع، وأخذ به الناس وعوّلوا عليه. ونظمه أبو القاسم الشاطبيّ في قصيدته (الشّهيرة) على رويّ الرّاء، وولع الناس بحفظها. ثم كثر الخلاف في الرّسم، في كلمات وحروف أخرى، ذكرها أبو داود سليمان بن نجاح من موالي عجاهد، في كتبه، وهو من تلاميذ (14) أبي عمرو الدّانيّ، (والمشهور) بحمل علومه ورواية كتبه. ثمّ نقل بعده خلاف آخر فنظم الخرّاز من المتأخرين بالمغرب أرجوزة

<sup>13)</sup> كذا بالأصل. وفي الاعلام للزركلي : القاسم بن فيره بن خلف بن أحمد الرعيني أبو محمد الشاطبي، إماء القراء كان ضريرا.

<sup>14)</sup> علق صاحب نسخة دار الكتاب : كذا، وفي ب : وهو تلميذ... إلخ.

أخرى، زاد فيها على المقنع خلافا كثيرا، وعزاه لناقليه، واشتهرت بالمغرب، واقتصر والناس على حفظها. هجروا بها كتب أبي داود وأبي عمرو والشاطبيّ في الرّسم، وأما التفسير فاعلم أنّ القرآن نزل بلغة العرب وعلى أساليب بلاغتهم، فكانوا كلّهم يفهمونه ويعلمون معانيه في مفرداته وتراكيبه. وكان ينزّل جملا جملا، وآيات آيات، لبيان التوحيد والفروض الدّينية بحسب الوقائع. ومنها ما هو في العقائد الايمانية، ومنها ما هو في أحكام الجوارح، ومنها ما يتقدّم ومنها ما يتأخّر ويكون ناسخا له. وكان النّبي عليلة هو المبيّن لذلك كاقال تعالى: «لتبيّن للنّاس ما نزّل اليهم » (15) فكان النّبي عليلة يبيّن الجمل، ويميّز النّاسخ من المنسوخ، ويعرّفه أصحابه، فعرفوه، وعرفوا سبب نزول الآيات ومقتضى الحال منها منقولا عنه. كا علم من قوله تعالى: « إذا جاء نصر الله والفتح »، أنها نعي النّبي عليلة وأمثال خلم، ونقل عن الصحابة رضوان الله تعالى عليهم أجمعين. وتداول ذلك النّابعون من بعدهم، ونقل عنهم. ولم يزل ذلك متناقلا، بين الصدر الأول والسلف، ختى صارت المعارف علوما، ودوّنت الكتب، فكتب الكثير من ذلك، ونقلت والثعالبيّ وأمثالم من المفسرين فكتبوا فيه ما شاء الله أن يكتبوه من الآثار. الواردة فيه عن الصحابة والتّابعين. وانتهى ذلك إلى الطبريّ والواقديّ والثعالبيّ وأمثالم من المفسرين فكتبوا فيه ما شاء الله أن يكتبوه من الآثار.

ثمّ صارت علوم اللّسان صناعيّة (١٥) من الكلام في موضوعات اللّغة وأحكام الإعراب والبلاغة في التّراكيب، فوضعت الدّواوين في ذلك، بعد أن كانت ملكات للعرب لا يرجع فيها إلى نقل ولا كتاب، فتنوسي ذلك وصارت تتلقّى من كتب أهل اللّسان، فاحتيج إلى ذلك في تفسير القرآن، لأنّه بلسان العرب وعلى منهاج بلاغتهم، وصار التفسير على صنفين: تفسير نقلّي مستند إلى الآثار المنقولة عن السّلف، وهي معرفة النّاسخ والمنسوخ وأسباب النّزول ومقاصد الآي. وكلّ ذلك لا يعرف إلّا بالنّقل عن الصّحابة والتّابعين.

وقد جمع المتقدّمون في ذلك وأوعوا، إلّا أنّ كتبهم ومنقولاتهم تشتمل على الغثّ

<sup>15)</sup> من آية 44 من سورة النحل.

<sup>16)</sup> كذا، وفي نسخة : صناعة.

والسّمين والمقبول والمردود. والسّبب في ذلك أنّ العرب لم يكونوا أهل كتاب ولا علم، وإنّما غلبت عليهم البداوة والأمّية، فإذا (تشوّفوا) إلى معرفة شيء ممّا (تتشوّف) إليه النّفوس (الإنسانيّة) في أسباب المكّونات، وبدء الخليقة، وأسرار الوجود، فإنَّما يسألون عنه أهل الكتاب قبلهم ويستفيدونه منهم، وهم أهل التَّوراة من اليهود ومن تبع دينهم من النّصارى. وأهل التّوراة الذّين بين العرب يومئذ بادية مثلهم، ولا يعرفون من ذلك إلَّا ما تعرفه العامَّة من أهل الكتاب، ومعظمهم من حمير الذِّين أخذوا بدين اليهوديّة. فلمّا أسلموا بقوا على ما كان عندهم، ممّا لا تعلُّق له بالأحكام الشّرعيَّة التّي يحتاطون لها، مثل أخبار بدء الخليقة وما يرجع إلى الحدثان والملاحم وأمثال ذلك. وهؤلاء مثل كعب الأحبار ووهب بن منبَّه وعبد الله بن سلام وأمثالهم. فامتلأت التّفاسير من المنقولات عندهم (17) في أمثال هذه الأغراض، أخبارا موقوفة عليهم، وليست ممّا يرجع إلى الأحكام فيتحرّى في الصَّحَّة التِّي يجب بها العمل. وتساهل المفسّرون في مثل ذلك وملاوا كتب التّفسير بهذه المنقولات. وأصلها كما قلناه عن أهل التّوراة الذين يسكنون البادية، ولا تحقيق عندهم بمعرفة ما ينقلونه من ذلك، إلّا أنّهم بعد صيتهم وعظمت أقدارهم، لما كانوا عليه من المقامات في الدّين والملَّة، فتلقّيت بالقبول من يومئذ. فلّما رجع النَّاس إلى التّحقيق والتّحميص، وجاء أبو محمّد إبن عطيّة من المتأخرين بالمغرب، فلخُّص تلك التَّفاسير كلُّها، وتحرَّى ما هو أقرب إلى الصحَّة منها، ووضع ذلك في كتاب متداول بين أهل المغرب والأندلس حسن المنحي. وتبعه القرطبيّ في تلك الطُّريقة على منهاج وأحَّد في كتاب آخر مشهور بالمشرق.

والصنف الآخر من التفسير، وهو ما يرجع إلى اللسان من معرفة اللغة والاعراب والبلاغة في تأدية المعنى بحسب المقاصد والأساليب. وهذا الصنف من التفسير قل أن ينفرد عن الأول، إذ الأول هو المقصود بالذّات. وإنّما جاء هذا بعد أن صار اللّسان وعلومه صناعات. نعم قد يكون في بعض التّفاسير غالبا. ومن أحسن ما اشتمل عليه هذا الفنّ من التّفسير، كتاب الكشّاف للزّمخشريّ

<sup>17 )</sup> علَّق صاحب نسخة دار الكتاب : في ب : من النقولات عنهم.

من أهل خوارزم (١٥) العراق، إلّا أنّ مؤلّفه من أهل الاعتزال في العقائد، فيأتي بالحجاج على مذاهبهم الفاسدة، حيث تعرض له في آي القرآن من طرق البلاغة. فصار بذلك للمحقّقين من أهل السنّة انحراف عنه وتحذير للجمهور من مكامنه، مع إقرارهم برسوخ قدمه فيما يتعلّق باللّسان والبلاغة. وإذا كان الناظر فيه واقفا مع ذلك على المذاهب السنيّة، محسنا للحجاج عنها، فلا جرم أنّه مأمون من غوائله، فليغتنم مطالعته لغرابة فنونه في اللّسان.

ولقد وصل إلينا في هذه العصور تأليف لبعض العراقيّين، وهو شرف الدين الطّيبيّ، من أهل توريز من عراق العجم، شرح فيه كتاب الزّمخشريّ هذا، وتتبّع ألفاظه وتعرّض لمذاهبه في الاعتزال بأدلّة تزيّفها (19) ويبيّن أنّ البلاغة إنّما تقع في الآية على ما يراه أهل السنّة، لا على ما يراه (20) المعتزلة، فأحسن في ذلك ما شاء، مع إمتاعه في سائر فنون البلاغة. وفوق كلّ ذي علم عليم.

#### فصل في علوم الحديث

وأمّا علوم الحديث فهي كثيرة ومتنّوعة، لأنّ منها ما ينظر في ناسخه ومنسوخه، وذلك بما ثبت في شريعتنا من جواز النّسخ ووقوعه لطفا من الله بعباده وتخفيفا عنهم، باعتبار مصالحهم التّي تكفّل الله لهم بها. قال تعالى : « ما ننسخ من آية أو ننسها نأت بخير منها أو مثلها » (21) ومعرفة النّاسخ والمنسوخ وإن كان عامّا للقرآن والحديث، إلّا أنّ الذي في القرآن منه اندرج في تفاسيره، وبقي ما كان خاصًا يالحديث راجعا إلى علومه، فإذا تعارض الخبران بالنّفي والإثبات، وتعذّر الجمع بينهما ببعض التأويل، وعلم تقدّم أحدهما، تعيّن أنّ المتأخر ناسخ. وهو من

اورد في معجم البلدان لياقوت: وخوارزم ليس اسما للمدينة، إنما هو أسنم للناحية جملتها. وورد في قاموس الاعلام للزركلي: الزمخشري ولد في زمخشر من قرى خوارزم.

<sup>19)</sup> علَّق صاحب نسخة دار الكتاب : كذا، وفي ب : وأدلته يزيفها.

<sup>20)</sup> عَلَق صاحب نسخة دار الكتاب : كذا، وفي ب : لا على مذهب المعتزلة.

<sup>21)</sup> آية 106 من سورة البقرة.

أهم علوم الحديث وأصعبها. قال الرّهريّ : « أعيا الفقهاء وأعجزهم أن يعرفوا ناسخ حديث رسول الله صلّى الله عليه وسلّم من منسوخه ». وكان للشّافعيّ رضي الله عنه فيه قدم راسخة (22)

ومن علوم الحديث معرفة القوانين التي وضعها أئمة المحدّثين لمعرفة الأسانيد والرّواة وأسمائهم وكيفيّة أخذ بعضهم عن بعض، وأحوالهم وطبقاتهم، واختلاف اصطلاحاتهم. وتحصيل ذلك أنّ الاجماع واقع على وجود العمل بالخبر النّابت عن رسول الله صلّى الله عليه وسلّم، وذلك بشرط أن يغلب على الظّنّ صدقه فيجب على الجمّهد تحقيق الطّرق التي تحصّل ذلك الظّنّ. وذلك بالنّظر في أسانيد الحديث، بمعرفة رواته بالعدالة والضبط والإتقان والبراءة من السّهو والغفلة، بوصف عدول الأمّة لهم بذلك. ثمّ تفاوت مراتبهم فيه، ثمّ كيفيّة رواية بعضهم عن بعض، بسماع الرّاوي من الشيخ أو قراءته عليه أو سماعه يقرأ عليه. وكتابة الشيخ له أو مناولته أو إجازته في الصّحة والقبول منقول عنهم. وأعلى مراتب المقبول

22) ورد ما حصر بين [ ] في نسخة دار الكتاب على النَّحو التَّالي :

[ ومن علوم الحديث النظر في الأسانيد، ومعرفة ما يجب العمل به من الأحاديث بوقوعه على السند الكامل الشروط؛ لأن العمل إنّما وجب بما يغلب على الظنّ صدقه من أخبار رسول الله عَلِيْتُهُم، فيجتهد في الطريق التي تحصّل ذلك الظنّ، وهو بمعرفة رواة الحديث بالعدالة والضبط. وإنّما يثبت ذلك بالنّقل عن أعلام الدّين بتعديلهم وبراءتهم من الجرح والغفلة، ويكون لنا ذلك دليلا على القبول أو التّرك.

وكذلك مراتب هؤلاء النقلة من الصحابة والتابعين، وتفاوتهم في ذلك وتميزهم فيه واحدا واحدا. وكذلك الأسانيد تتفاوت باتصالها وانقطاعها، بأن يكون الراوي لم يلق الراوي الذي نقل عنه، وبسلامتها من العلل الموهنة لها، وتنتهي بالتفاوت إلى طرفين فحكم بقبول الأعلى ورد الاسفل. ويختلف في المتوسط بحسب المنقول عن أثمة الشأن. ولهم في ذلك ألفاظ اصطلحوا على وضعها لهذه المراتب المرتبة، مثل الصحيح والحسن والضعيف والمرسل والمنقطع والمعضل والشاذ والغريب، وغير ذلك من ألقابه المتداولة بينهم. وبوبوا على كل واحد منها ونقلوا ما فيه من الحلاف لأئمة اللسان أو الوفاق. ثم النظر في كيفية أخذ الرواة بعضهم عن المحص بقراءة أو كتابة أو مناولة أو إجازة وتفاوت رتبها، وما للعلماء في ذلك من الحلاف بالقبول والرد. ثم أتبعوا ذلك بكلام في ألفاظ تقع في متون الحديث من غريب أو مشكل أو تصحيف أو مفترق منها أو مختلف، وما يناسب ذلك. هذا معظم ما ينظر فيه أهل الحديث وغالبه. وكانت أحوال نقلة الحديث في عصور السلف من الصحابة والتابعين معروفون مشهورون في أعصارهم. وكانت طريقة أهل الحجاز في أعصارهم في الأسانيد أعلى ممن سواهم وأمتن في الصبحة، الاشتدادهم في شروط النقل من العدالة والضبط. أعصارهم في الأسانيد أعلى ممن سواهم وأمتن في الصبحة، الاشتدادهم في شروط النقل من العدالة والضبط. أعصارهم عن قبول المجهول الحال في ذلك ].

عندهم الصّحيح ثمّ الحسن، وأدون مراتبها الضّعيف، ويشتمل على المرسل والمنقطع والمعلّل والشاذّ والغريب والمنكر: فمنها ما احتلفوا في ردّه، ومنها ما اجتمعوا عليه. وكذلك شأنهم في الصّحيح: فمنه ما اجتمعوا على قبوله وصحّته، ومنه ما اختلفوا فيه. وبينهم في تفسير هذه الألقاب إختلاف كثير. ثمّ اتّبعوا ذلك بالكلام في ألفاظ تقع في متون الحديث من غريب أو مشكل أو تصّحيف أو مفترق أو مختلف. ووضعوا لهذه الفصول كلّها قانونا كفيلا ببيان تلك المراتب والألقاب وسلامة الطّرق عن دخول النّقص فيها. وأول من وضع في هذا القانون من فحول أثمّة الحديث أبو عبد الله الحاكم وهو الذّي هذّبه وأظهر محاسنه. وتواليفه فيه مشهورة. ثم كتب أتمّتهم فيه من بعده. وأشهر كتاب المتأخرين فيه كتاب أبي عمرو بن الصّلاح، كان في أوائل الماية السّابعة، وتلاه محيى الدّين النووي بمثل ذلك. والفنّ شريف في مغزاه لأنّه معرفة ما يحفظ به السنن المنقولة عن صاحب ذلك. والفنّ شريف في مغزاه لأنّه معرفة ما يحفظ به السنن المنقولة عن صاحب ذلك. والفنّ شريف في مغزاه لأنّه معرفة ما يحفظ به السنن المنقولة عن صاحب ذلك. والفنّ شريف في مغزاه لأنّه معرفة ما يحفظ به السنن المنقولة عن صاحب الشّريعة حتّى يتعيّن قبولها أو ردّها.

واعلم أنّ رواة السّنة من الصّحابة والتّابعين معروفون في أمصار الإسلام. منهم بالحجاز والبصرة وبالكوفة ثمّ بالشّام ومصر. مشهورون في أعصارهم. وكانت طريقة الحجاز في الأسانيد أعلى وأمتن في الصّحة بتجافيهم عن قبول المستورين المجهولة أحوالهم.

وسيد الطريقة الحجازية بعد السلف الإمام مالك عالم المدينة رضي الله عنه تعالى ثم أصحابه مثل الإمام محمد بن إدريس الشافعي رضي الله عنه وابن وهب وابن بكير والقعنبي ومحمد بن الحسن ومن بعدهم الإمام أحمد بن حنبل في آخرين من أمثالهم.

وكان علم الشريعة في مبدإ هذا الأمر نقلا صرفا، شمّر لها السلف وتحروا الصّحيح حتّى أكملوها. وكتب مالك رحمه الله كتاب الموطّإ، أودعه أصول الأحكام من الصّحيح المتّفق عليه، ورتبه على أبواب الفقه. ثمّ عني الحفّاظ بمعرفة طرق الأحاديث وأسانيدها المختلفة، الحجازيّة والعراقيّة وغيرهما. وقد تتّحد في بعض الأحاديث وتتعدّد وبتكرّر الحديث في أبواب الفقه باختلاف المعاني التّي اشتمل

عليها. وجاء محمّد بن إسماعيل البخاري فأوسع نطاق الرّواية، وخرّج أحاديث السنّة على أبوابها في مسنده الصّحيح، وجمع طرق الحجازييّن والعراقييّن والشّامييّن، واعتمد منها ما أجمعوا عليه دون ما اختلفوا فيه وتكرّرت أحاديثه في الأبواب باختلاف معانيها كما أشرنا إليها فاشتمل كتابه على سبعة آلاف ومائتين تكرّرت منها ثلاثة آلاف. وفرق الطّرق والأسانيد عليها مختلفة في كلّ باب.

ثمّ جاء مسلم بن الحجّاج القشيريّ رحمه الله تعالى فألّف مسنده الصّحيح، البّع فيه البخاريّ في نقل المجمع عليه، وحذف المتكرّر منها. وجمع الطّرق والأسانيد، وبوبّه على أبواب الفقه وترجمه. ومع ذلك فلم يستوعبا الصّحيح كلّه. واستدرك الناس عليهما في استيعاب الصّحيح وجاؤوابما أغفل عن شروطهما. ثم كتب أبو داود السّجستانيّ وأبو عيسى التّرمذيّ وأبو عبد الرّحمان النسائيّ، في السّنن بأوسع من الصّحيح، وقصدوا ما توفّرت فيه شروط العمل : إمّا من الرتبة العالية في الأسانيد، وهي الصّحيح كما هو معروف، وإما من الذي دونه كالحسن وغيره، ليكون ذلك إماماً للعمل بالسنّة وهذه هي المسانيد المعتمدة في اللّة، وهي أمهات كتب الحديث من السّنة.

ولحق بهذه الخمسة مسانيد أخرى كمسند أبي داود والطيالسي والبزاز وعبد بن حميد والدّارمي وأبي يعلى الموصليّ والامام أحمد، قاصدين فيها المسندات عن الصّحابة من غير أن تكون محتجا بها هكذا قال ابن الصلّاح، وفي الرّواية عن الامام أحمد أنّه كان يقول لابنه عبد الله في كتابه المسند وهو يشتمل على احدى وثلاثين ألف حديث وعن جماعة من أصحابه أنّهم قالوا: « قرأ علينا المسند، وقال: هذا كتاب انتقيته من سبع مائة ألف وخمسين ألف حديث فيما اختلف فيه المسلمون من الأحاديث النبويّة ولم تجدوه فيه فليس حجّة » فهذا يدلّ على أنّ جميع ما في مسنده يصحّ الاحتجاج به عكس ما قاله ابن الصّلاح. نقلته من مناقب الامام أحمد. وقد انقطع لهذا العهد تخريج شيء من الأحاديث واستدراكها على المتقدّمين. أد العادة تشهد بأنّ هؤلاء الأئمة، على تعدّدهم وتلاحق عصورهم وكفايتهم واجتهادهم لم يكونوا ليغفلوا شيئا من السّنة أو يتركوه حتّى يعثر عليه المتأخر، هذا واجتهادهم لم يكونوا ليغفلوا شيئا من السّنة أو يتركوه حتّى يعثر عليه المتأخر، هذا

بعيد عنهم. وإنّما تنصرف العناية لهذا العهد إلى تصحيح الأمّهات المكتوبة، وضبطها بالرّواية وإسنادها إلى مؤلّفها لتتّصل الأسانيد محكمة من مبدئها إلى منتهاها. ولم يزيدوا في ذلك على العناية بأكثر من هذه الأمّهات الخمس إلّا في العُقلّ.

فأمّا صحيح البخاري، وهو أعلاها رتبة، فاستصعب الناس شرحه واستغلقوا منجاه، من أجل ما يحتاج إليه من معرفة الطرق المتعدّدة ورجالها من أهل الحجاز والشَّام والعراق، ومعرفة أحوالهم واختلاف النَّاس فيهم. وكذلك يحتاج إلى إمعان النَّظر في التَّفقُّه في التراجم، لأنه يترجم التّرجمة ويورد فيها الحديث بسند أو طريق، ثمّ يترجم أخرى ويورد فيها ذلك الحديث بعينه لما تضمّنه من المعنى الذّي ترجم به الباب. وكذلك في ترجمة وترجمة إلى أن يتكرّر الحديث، في أبواب متفرّقة بحسب معانيه واختلافها. ومن النَّظر في تراجمه بيان المناسبة بين التّرجمة والأحاديث التِّي في ضمنها فقد وقع له في كثير من تراجمه خفاء المناسبة بينها وبين الأحاديث التّي في ضمنها، وطال كلام الناس في بيانها كما وقع في « كتاب الفتن » في الباب الذي ترجم فيه بقوله : « باب يخرّب البيت ذو والسّويقتين من الحبشة » ثمّ قال : قال الله تعالى : « وإذ جعلنا البيت مثابة للنَّاس وأمنا » ولم يزد على ذلك في الباب نبأ. وحفي على النَّاس وجه المناسبة من هذه التَّرجمة وما في الباب ؟ فمنهم من قال : كان المصنّف رحمه الله يكتب التّراجم في المسودة ثمّ يكتب الأحاديث في كلّ ترجمة حسما يتيسّر له، وتوفّي قبل أن يستوفي حشو التّراجم فروي الكتاب كذلك. وسمعت من أصحاب القاضي ابن بكار قاضي غرناطة — ـ واستشهد في واقعة طريف سنة أربعين وستمائة \_ وكان قائما على صحيح البخاري، أنَّه أراد بترجمة تفسير الآية بأنَّ ذلك مشروع لا مقدّر ؛ لأنَّ الاشكال إنّما جاء من تفسير جعلنا « بقدّرنا ». وإذا كان معنى شرعنا لم يكن لبس في تخريب ذي السّويقتين إيّاها. سمعت ذلك من شيخنا أبي البركات البلفيقي عنه وكان من أجلَّة تلميذه، ومن شرح الكتاب ولم يستوف هذا كلَّه فلم يوفّ حقّ الشّرح كابن بطّال وابن المهلّب وابن التّين ونحوهم. ولقد سمعت كثيراً من شيوخنا

رحمهم الله يقولون شرح كتاب البخاريّ دين على الأمة، يعنون أنّ أحدا من علماء الأمّة لم يوفّ ما وجب له من الشّرح بذلك الاعتبار.

وأما صحيح مسلم فكثرت عناية علماء المغرب به، وأكبّوا عليه وأجمعوا على تفضيله على كتاب البخاريّ. قال ابن الصّلاح: وإنّما يفضل على كتاب البخاريّ ممّا وقع فيه من تجريد عمّا مزج به البخاريّ كتابه من غير الصّحيح، ممّا لم يكن على شرطه، وأكثر ما وقع له في التّراجم. وأملى الامام المازريّ من فقهاء المالكيّة عليه شرحا، وسمّاه « المعلم بفوائد مسلم ». اشتمل على عيون من علم الحديث ومتين من الفقه ثمّ أكمله القاضي عياض أن بعده وتممّه. وسمّاه إكال المعلم. وتلاهما محيي الدّين النّوويّ، بشرح استوفى ما في الكتابين، وزاد عليهما، وجاء شرحا وافيا.

وأمّا كتب السّنن الأخرى الثّلاثة وفيها معظم مآخذ الفقهاء، فأكثر شرحها في كتب الفقه، إلّاه ما يختصّ بعلم الحديث، فكتب النّاس عليها، واستوفوا من ذلك ما يحتاج إنيه من علوم الحديث وموضوعاتها، والمسانيد التّي اشتملت على الأحاديث المعمول بها من السّنة.

واعلم أنّ الأحاديث قد تميزت مراتبها لهذا العهد، بين صحيح وحسن وضعيف ومعلول وغيرها، ميزها أئمة الحديث وجهابذته وعرّفوها. ولم يبق طريق في تصحيح ما يصحّ من قبل. ولقد كان الأئمة في الحديث يعرفون الأحاديث بطرقها وأسانيدها، بحيث لو روي حديث بغير سنده وطريقه تفطّنوا إلى أنّه قد قلب عن وضعه. ولقد وقع مثل ذلك للإمام محمّد بن إسماعيل البخاري، حين ورد على بغداد، وقصد المحدّثون امتحانه فسألوه عن أحاديث قلبوا أسانيدها فقال: «لا أعرف هذه، ولكن حدّثني فلان ». ثمّ أتى بجميع تلك الأحاديث على الوضع الصّحيح، ورد كلّ متن إلى سنده، فأقرول له بالإمامة.

واعلم أيضا أنّ الأئمّة المجتهدين تفاوتوا في الإكثار من هذه البضاعة والإقلال، فأبو حنيفة رحمه الله، يقال إنّه إنّما بلغت روايته إلى سبعة عشر حديثا أو نحوها.

ومالك رحمه الله إنّما صحّ عنده ما في كتاب الموطّا (2³) وغايتها ثلثمائة حديث أو نحوها. وأحمد بن حنبل رحمه الله في مسنده ثلاثون ألف حديث، والكلُّ على ماأدَّاهم إليه اجتهادهم في ذلك. وقد تقوَّل بعض المتعصَّبين المتعسَّفين، إلى أنَّ منهم من كان قليل البضاعة في الحديث ولهذا قلّت روايته. ولا سبيل إلى هذا المعتقد في كبار الأئمّة لأنّ الشّريعة إنّما تؤخذ من الكتاب والسّنّة. ومن كانّ قليل البضاعة من الحديث، فيتعيّن عليه طلبه وروايته والجدّ والتّشمير في ذلك ليأخذ الدّين عن أصول صحيحة، ويتلقّى الأحكام عن صاحبها المبلغ لها. وإنّما أقلُّ منهم من أقلّ الرّواية، لأجل المطاعن التّي تعترضه فيها والعلل التّي تغمص في طرقها، سيما والجرح مقدّم عند الأكثر، فيؤديه الاجتهاد إلى ترك الأحذ بما يعرض مثل ذلك فيه من الأحاديث وطرق الأسانيد. ويكثر ذلك فتقل روايته لضعف الطّرق. هذا مع أنَّ أهل الحجاز أكثر رواية للحديث من أهل العراق، لأنَّ المدينة دار الهجرة ومأوى الصّحابة، ومن انتقل منهم إلى العراق كان شغلهم بالجهاد أكثر. والإمام أبو حنيفة إنما قلّت روايته لما شدّد في شروط الرّواية والتحمّل، وضعف الحديث اليقيني إذا عارضه العقل القطعي ؛ فاستضعفت وقلت من أجلها روايته فقل حديثه، لا أنّه ترك رواية الحديث متعمّدا، فحاشاه من ذلك ويدلُّ على أنّه من كبار المجتهدين في علم الحديث اعتاد مذهبه بينهم، والتّعويل عليه واعتباره ردّا

وروى الطحاوي فأكثر وكتب مسنده، وهو جليل القدر، إلا أنه لا يعدل الصّحيحين ؛ لأنّ الشّروط التي اعتمدها البخاريّ ومسلم في كتابيهما مجمع عليها بين الأمّة كما قالوه. وشروط الطّحاويّ غير متّفق عليها، كالرّواية عن المستور الحال وغيره، فلهذا قدّم الصّحيحان، بل وكتب السّنن المعروفة قمّت عليه لتأخر شروطه

وقبولاً. وأمّا غيره من المحدّثين وهم الجمهور، فتوسّعوا في الشّروط وكثر حديثهم، والكلّ عن اجتهاد. وقد توسّع أصحابه من بعده في الشّروط وكثرت روايتهم.

<sup>23)</sup> ورد في نسخة دار الكتاب : علق الهوريني على هذه العبارة بقوله : الذي في شرح الزرقاني على الموطا، حكاية أقوال خمسة في عدة أحاديثه أولّها خمسمائة ثانيها سبعمائة، ثالثها ألف ونيف، رابعها ألف وسبعمائة وعشرون، خامسها ستائة وستة وستون. وليس فيه قول بما في هذه النسخة.

عن شروطهم. ومن أجل هذا قيل في الصّحيحين بالاجماع على قبولهما من جهة الاجماع على صحّة ما فيهما على الشّروط المتّفق عليها. فلا تأخذك ريبة في ذلك، فالقوم أحقّ النّاس بالظّنّ الجميل بهم، والتماس المخارج الصّحيحة لهم. والله الهادي إلى الحقّ والمعين عليه.

فصل في الفقه وما يتبعه من الفرائض

الفقه هو معرفة أحكام الله تعالى في أفعال المكلّفين، بالوجوب والحظر والنّدب والكراهة والإباحة، وهي متلقّاة من الكتاب والسّنة وما نصبه الشّارع لمعرفتها من الأدلّة، فإذا استخرجت الأحكام من تلك الأدلّة قيل لها فقه. وكان السّلف يستخرجونها من تلك الأدلّة على اختلاف فيها بينهم. ولا بدّ من وقوعه ضرورة ؛ فإنّ الأدلّة غالبها من النّصوص وهي بلغة العرب، وفي اقتضاءات ألفاظها لكثير من معانيها، وخصوصا الأحكام الشرعيّة اختلاف بينهم معروف.

وأيضا فالسنّة مختلفة الطّرق في التّبوت وتتعارض في الأكثر أحكامها، فتحتاج إلى التّرجيح وهو مختلف أيضا ؛ فالأدلّة من غير النّصوص مختلف فيها. وأيضا فالوقائع المتحدّدة لا توفي بها النّصوص. وما كان منها غير (داخل) في النّصوص فيحمل على منصوص لمشابهة بينهما، وهذه كلّها مثارات للخلاف ضروريّة الوقوع. ومن هنا وقع الخلاف بين السلّف والأئمّة من بعدهم.

ثمّ إنّ الصحابة لم يكونوا كلّهم أهل فتيا، ولا كان الدّين يؤخذ عن جميعهم، وإنّما كان ذلك مختصًا بالحاملين للقرآن العارفين بناسخه ومنسوحه ومتشابهة ومحكمه وسائر دلالاته، بما تلقّوه من النبيّ صلّى الله عليه وسلّم، أو ممّن سمعه منهم من عليتهم، وكانوا يسمّون لذلك القرّاء، أي الذّين يقرأون الكتاب، لأنّ العرب كانوا أمّة أمّية، فاحتص من كان منهم قارئا للكتاب بهذا الاسم لغرابته يومئذ، وبقي الأمر كذلك صدر اللّة. ثمّ عظمت أمصار الإسلام وذهبت الأمّية من العرب بممارسة الكتاب، وتمكّن الاستنباط وكمل الفقه وأصبح صناعة وعلما فبدّلوا باسم الفقهاء والعلماء من القرّاء.

وانقسم الفقه فيهم إلى طريقتين : طريقة أهل الرّأي والقياس، وهم أهل العراق، وطريقة أهل الخديث قليلا في أهل العراق كا قدمناه، فاستكثروا من القياس ومهروا فيه، فلذلك قيل أهل الرّأي. ومقدّم جماعتهم الذّي استقر المذهب فيه وفي أصحابه أبو حنيفة. وإمام أهل الحجاز مالك بن أنس والشّافعيّ من بعده.

ثمّ أنكر القياس طائفة من العلماء وأبطلوا العمل به، وهم الظّاهرية. وجعلوا مدارك الشرع كلّها منحصرة في النّصوص والإجماع وردّوا القياس الجليّ والعلّة المنصوصة إلى النصّ لأنّ النّصّ على العلّة نصّ على الحكم في جميع محالّها. وكان إمام هذا المذهب داود بن عليّ وابنه وأصحابهما فكانت هذه المذاهب الثلاثة هي مذاهب الجمهور المشتهرة بين الأمّة. وشذّ أهل البيت بمذهب ابتدعوه وفقه انفردوا به، وبنوه على مذهبهم في تناول بعض الصّحابة بالقدح، وعلى قولهم بعصمة الأئمّة ورفع الحلاف عن أقوالهم، وهي كلّها أصول واهية (24) وشذّ بمثل ذلك الحوارج. ولم يحفل الجمهور بمذاهبهم بل أوسعوها جانب الإنكار والقدح. فلا نعرف شيئا من مذاهبهم ولا نروي كتبهم، ولا أثر لشيء منها إلّا في مواطنهم. فكتب الشيّعة في بلادهم وحيث كانت دولهم قائمة في المغرب والمشرق واليمن، والحوارج كذلك. ولكلّ منهم كتب وتآليف وآراء في الفقه غريبة.

ثمّ درس مذهب أهل الظّاهر اليوم بدروس أئمّته وإنكار الجمهور على منتحله، ولم يبق إلّا في الكتب المجلّدة (25). وربّما يعكف كثير من الطّالبين، ممن (يكلف) بانتحال مذهبهم، على تلك الكتب، يروم أخذ فقههم منها ومذهبهم، فلا يحلو بطائل، ويصير إلى مخالفة الجمهور وإنكارهم عليه. وربما عدّ بهذه النحلة (في) أهل البدع بتلقّيه العلم من الكتب، من غير مفتاح المعلّمين.

وقد فعل ذلك ابن حزم بالأندلس، على علوّ رتبته في حفظ الحديث، وصار

<sup>24)</sup> علق صاحب نسخة دار الكتاب: قال الله سبحانه: « رحمة الله وبركاته عليكم أهل البيت ... هود 73 ... إنّما يريد الله.

<sup>25)</sup> كذا وفي ب، في الكتب الخلّدة

إلى مذهب أهل الظاهر، ومهر فيه، باجتهاد زعمه في أقوالهم. وخالف إمامهم داود وتعرّض للكثير من أثمّة المسلمين، فنقم الناس ذلك عليه، وأوسعوا مذهبه استهجانا وإنكارا، وتلقّوا كتبه بالإغفال والتّرك، حتّى إنّها ليحظر بيعها بالأسواق، وربّما تمزّق في بعض الأحيان. ولم يبق إلّا (مذاهب) أهل الرّأي من العراق وأهل الحديث من الحجاز.

فأما أهل العراق فإمامهم الذي استقرّت عنده مذاهبهم أبو حنيفة النّعمان بن ثابت، فمقامه في الفقه لا يلحق، شهد له بذلك أهل جلدته وخصوصا مالك والشافعيّ.

وأما أهل الحجاز فكان إمامهم مالك بن أنس الأصبحي إمام دار الهجرة رحمه الله تعالى. واختص بزيادة مدرك آخر للأحكام غير المدارك المعتبرة عند غيره، وهو عمل أهل المدينة. لأنه رأى أنهم، فيما يتفقون عليه، من فعل أو ترك، متابعون لمن قبلهم، ضرورة لدينهم واقتدائهم، (وكذا) إلى الجيل المباشرين لفعل النبي صلى الله عليه وسلم الآخذين ذلك عنه. وصار ذلك عنده من أصول الأدلة الشرعية. وظن كثير أن ذلك من مسائل الإجماع فأنكره، لأن دليل الإجماع لا يخص أهل المدينة من سواهم، بل هو شامل للأمة.

واعلم أنّ الإجماع إنّما هو الاتّفاق على الأمر الدّينيّ عن اجتهاد. ومالك رحمه الله تعالى لم يعتبر عمل أهل المدينة من هذا المعنى، وإنّما اعتبره من حيث اتّباع الجيل للجيل بالمشاهدة إلى أن ينتهي إلى الشّارع صلوات الله عليه. وضرورة اقتدائهم (بعين ذلك يعمّ الملّة) (<sup>26</sup>) ذكرت في باب الإجماع لأنّها أليق الأبواب بها، من حيث ما فيها من الاتّفاق الجامع بينها وبين الإجماع. إلّا أنّ اتفاق أهل الإجماع عن اجتهاد (ورأي) (بالنّظر) في الأدلّة، واتّفاق هؤلاء في فعل أو ترك مستندين إلى مشاهدة من قبلهم. ولو ذكرت المسألة في باب فعل النبيّ صلّى الله عليه وسلّم وتقريره، أو مع الأدلّة المختلف فيها مثل مذهب الصّحابيّ وشرع من قبلنا، والاستصحاب لكان أليق بها، والله الموقق.

<sup>26)</sup> المحصور بين (....) وفي نسخة ورد « بعين ذلك يعمّ الملّة » ولعلّه هو الصواب.

ثمّ كان من بعد مالك بن أنس محمّد بن إدريس المطّلبيّ الشافعيّ رحمهما الله تعالى. رحل إلى العراق من بعد مالك ولقي أصحاب الإمام أبي حنيفة وأخذ عنهم، ومزج طريقة أهل الحجاز بطريقة أهل العراق، واختصّ بمذهب. وخالف مالكا رحمه الله تعالى في كثير من (مذاهبه). وجاء من بعدهما أحمد بن حنبل رحمه الله، وكان من علية المحدثين. وقرأ أصحابه على أصحاب أبي حنيفة مع وفور بضاعتهم من الحديث، فاختصوا بمذهب اخر. ووقف التقليد في الأمصار عند هؤلاء الأبعة، ودرس المقلدون لمن سواهم. وسدّ النّاس باب الحلاف وطرقه لما كثر من (شعب) الاصطلاحات في العلوم. ولما عاق عن الوصول إلى رتبة الاجتهاد، ولما خشي من إسناد ذلك إلى غير أهله، ومن لا يوثق برأيه ولا بدينه، فصرّحوا بالعجز والإعواز، وردّوا اننّاس إلى تقليد هؤلاء، كلّ من اختصّ به من المقلّدين. وحظروا أن يتداول تقليدهم لما فيه من التّلاعب. ولم يبق إلّا نقل مذاهبهم. وعمل كلّ مقلّد بمذهب من قلّده منهم بعد تصحيح الأصول واتّصال سندها بالرّواية. لا محصول اليوم للفقه غير هذا.

ومدّعي الاجتهاد لهذا العهد مردود منكوص على عقبه مهجور تقليده. وقد صار أهل الإسلام اليوم على تقليد هؤلاء الأئمّة الأربعة. فأمّا أحمد بن حنبل (27)، فمقلدوه قليل لبعد مذهبهم عن الاجتهاد، وأصالته في معاضدة الرّواية، وللأخبار بعضها ببعض وأكثرهم بالشّام والعراق وبغداد ونواحيها، وهم أكثر النّاس حفظا للسّنة ورواية الحديث، وميلا بالاستنباط إليه عن القياس ما أمكن، وكان لهم ببغداد كثرة وصولة، حتّى كانوا يتواقعون مع الشّيعة في نواحيها. وعظمت الفتنة (ببغداد) من أجل ذلك، ثمّ انقطع ذلك عند استيلاء التتر عليها. ولم يراجع وصارت كثرتهم بالشّام.

وأمّا أبو حنيفة فقلّده اليوم أهل العراق ومسلمة الهند والصّين، وما وراء النّهر وبلاد العجم (كلّهم). ولمّا كان مذهبه أخصّ بالعراق ودار السّلام، وكان تلميذه

<sup>27)</sup> انحصور بين (....) وفي نسخة أخرى : (فأمًا أحمد بن حنبل فمقلّده قليل لبعد مذهبه عن الاجتهاد وأصالته في معاضدة الرواية، وللاخبار بعضها ببعض وأكثرهم...) بالشام. إلح...

صحابة الخلفاء من بني العبّاس، فكثرت تآليفهم ومناظراتهم مع الشّافعيّة وحسنت مباحثهم في الخلافيّات، وجاؤوا منها بعلم مستطرف وأنظار غريبة وهي بين أيدي النّاس. وبالمغرب منها شيء قليل نقله إليه القاضي ابن العربيّ وأبو الوليد الباجيّ في رحلتهما.

أمّا الشّافعيّ فمقلّدوه بمصر أكثر مما سواها، وقد كان انتشر مذهبه بالعراق وخراسان وما وراء النّهر، وقاسموا الحنفيّة الفتوى والتّدريس في جميع الأمصار، وعظمت مجالس المناظرات بينهم وشحنت كتب الخلافيّات بأنواع استدلالاتهم، ثمّ درس ذلك كلّه بدروس المشرق وأقطاره. وكان الإمام محمّد بن إدريس الشّافعيّ لما نزل على بني عبد الحكم بمصر، أخذ عنه جماعة منهم. وكان من تلميذه بها البويطيّ والمزنيّ وغيرهم، وكان بها من المالكيّة جماعة من بني عبد الحكم وأشهب وابن القاسم وابن الموّاز وغيرهم. ثمّ الحارث بن مسكين وبنوه، ثمّ القاضي أبو اسحاق بن شعبان وأصحابه.

ثمّ انقرض فقه أهل السنة والجماعة من مصر بظهور دولة الرافضة، وتداول بها (28) فقه أهل البيت وكاد من سواهم أن يتلاشوا ويذهبوا. وارتحل إليها القاضي عبد الوهّاب من بغداد، آخر المائة الرّابعة، على ما أعلم، من الحاجة و(التّقلّب) في المعاش. فتأذّن خلفاء العبيديّين بإكرامه، وإظهار فضله نعيا على بني العبّاس في اطراح مثل هذا الإمام، والاغتباط به، فنفقت سوق المالكيّة بمصر قليلا، إلى أن (انقرضت) دولة العبيديّين من الرّافضة على يد صلاح الدّين بن أيوّب، فذهب منها فقه أهل البيت وعاد فقه الجماعة إلى الظّهور بينهم (وتوفّر من ذلك) فقه الشمّافعيّ وأصحابه من أهل العراق والشام، فعاد إلى أحسن ما كان ونفقت سوقه. (وجلب كتاب الرافعيّ منها إلى الشمّام ومصر). واشتهر فيهم محي الدّين التّوويّ من الحلبة التّي ربيّت في ظلّ الدولة الأيّوبيّة بالشمّام وعزّ الدّين بن عبد السّلام أيضا، ألم أبن الرّفعة بمصر وتقيّ الدّين بن دقيق العيد، ثمّ تقيّ الدّين السبكيّ بعدهما. إلى أن انتهى ذلك إلى شيخ الإسلام بمصر لهذا العهد، وهو سراج الدّين البلقينيّ،

<sup>28)</sup> كذا في الأصل. ومقتضى السيّاق. وتداول النّاس بها فقه أهل البيت

فهو اليوم كبير الشَّافعيَّة بمصر، لا بل كبير العلماء من أهل العصر.

وأما مالك رحمه الله تعالى فاحتص مذهبه بأهل المغرب والأندلس، وإن كان يوجد في غيرهم، إلّا أنهم لم يقلّدوا غيره إلّا في القليل، لما أن رحلتهم غالبا كانت إلى الحجاز، وهو منتهى سفرهم. والمدينة يومئذ دار العلم، ومنها خرج إلى العراق، ولم يكن العراق في طريقهم، فاقتصروا على الأخذ عن علماء المدينة. وشيخهم يومئذ وإمامهم مالك وشيوخه من قبله وتلميذه من بعده. فرجع إليه أهل المغرب والأندلس وقلّدوه دون غيره، ممّن لم تصل إليهم طريقته. وأيضا فالبداوة كانت غالبة على أهل المغرب والأندلس، ولم يكونوا يعانون الحضارة التي لأهل العراق، فكانوا إلى أهل الحجاز أميل لمناسبة البداوة. ولهذا لم يزل مذهب المالكي عندهم غضا، ولم يأخذه تنقيح الحضارة وتهذيبها كا وقع في غيره من المذاهب. ولما صار مذهب كل إمام علما محصوصا عند أهل مذهبه، ولم يكن لهم سبيل إلى الاجتهاد والقياس، فاحتاجوا إلى تنظير المسائل في الإلحاق وتفريقها عند الاشتباه، بعد والقياس، فاحتاجوا إلى تنظير المسائل في الإلحاق وتفريقها عند الاشتباه، بعد الاستناد إلى الأصول المقرة من مذهب إمامهم. وصار ذلك كله يحتاج إلى ملكة راسخة، يقتدر بها على ذلك النّوع من التنظير أو التّفرقة، واتباع مذهب إمامهم واسخة، يقتدر بها على ذلك النّوع من التنظير أو التّفرقة، واتباع مذهب إمامهم فيهما ما استطاعوا.

وهذه الملكة هي علم الفقه لهذا العهد. وأهل المغرب جميعا مقلدون لمالك رضي الله عنه. وقد كان تلاميذه افترقوا بمصر والعراق، فكان بالعراق منهم القاضي إسماعيل وطبقته مثل ابن خواز منداد (<sup>29</sup>) وابن المنتاب (<sup>30</sup>) والقاضي أبو بكر الأبهري، والقاضي أبو الحسن ابن القصار والقاضي عبد الوهاب ومن بعدهم. وكان بمصر ابن القاسم وأشهب وابن الحكم والحرث (<sup>31</sup>) بن مسكين وطبقتهم. ورحل من الأندلس يحيى بن يحيى الليثي، ولقي مالكا. وروى عنه كتاب الموطاً، وكان من جملة أصحابه. ورحل بعده عبد المالك بن حبيب، فأخذ عن ابن القاسم وطبقته، وبث مذهب مالك بالأندلس ودوّن فيه كتاب الواطبحة. ثمّ دوّن العتبيّ

<sup>29)</sup> وفي نسخة : ابن خويز منداد.

<sup>30)</sup> وفي نسخة : ابن اللبّان.

<sup>31)</sup> كذا، وفي ب: الحارث.

من تلامذته كتاب العتبيّة، ورحل من إفريقيّة أسد بن الفرات، فكتب عن أصحاب أبي حنيفة أولا، ثم انتقل إلى مذهب مالك. وكتب (عن) ابن القاسم في سائر أبواب الفقه، وجاء إلى القيروان بكتابه وسمّى الأسديّة نسبة إلى أسد بن الفرات، فقرأ (ها) سحنون على أسد، ثمّ ارتحل إلى المشرق ولقى ابن القاسم وأخذ عنه، وعارضه بمسائل الأسديّة، فرجع عن كثير منها. وكتب سحنون مسائلها ودوّنها وأثبت ما رجع عنه منها، وكتب معه ابن القاسم إلى أسد أن يمحو من أسديّته ما رجع عنه، وأن يأخذ بكتاب سحنون فأنف من ذلك، فترك الناس كتابه واتَّبعوا مدوَّنة سحنون، على ما كان فيها من اختلاط المسائل في الأبواب فكانت تسمّى المدوّنة والمختلطة. وعكف أهل القيروان على هذه المدوّنة وأهل الأندلس على الواضحة والعتبيّة. ثم اختصر ابن أبي زيد المدوّنة والمختلطة في كتابه المسمّى بالمختصر ولخصه أيضا أبو سعيد البرادعيّ من فقهاء القيروان في كتابه المسمّى بالتّهذيب، واعتمده المشيخة من أهل إفريقيّة وأخذوا به، وتركوا ما سواه. وكذلك اعتمد أهل الأندلس كتاب العتبيّة وهجروا الواضحة وما سواها. ولم يزل علماء المذهب يتعاهدون هذه الأمهات بالشرح والإيضاح والجمع، فكتب أهل إفريقيّة على المدوّنة ما شاء الله أن يكتبوا مثل ابن يونس واللّخميّ وابن محرز والتونسيّ وابن بشير وأمثالهم. وكتب أهل الأندلس على العتبيّة ما شاء الله أن يكتبوا، مثل ابن رشد وأمثاله. وجمع ابن أبي زيد جميع ما في الأمهات من المسائل والخلاف والأقوال في كتاب التوادر، فاشتمل (على) جميع أقوال المذاهب، وفرّع الأُمّهات كلّها في هذا الكتاب. ونقل ابن يونس معظمه في كتابه على المدوّنة، وزخرت بحار المذهب المالكيّ في الأفقين إلى انقراض دولة قرطبة والقيروان. ثم تمسَّك بهما أهل المغرب بعد ذلك.

وتميزت للمذهب المالكي ثلاث طرق: للقيروان وكبيرهم سحنون، الآخذ عن أبي القاسم، وللقرطبيّين وكبيرهم ابن حبيب،الآخذ عن مالك ومطرّف وابن الماجشون وأصحابه. وكانت طريقة الماجشون وأصحابه. وكانت طريقة المصريّين تابعة للعراقيّين، وأنّ القاضي عبد الوهّاب انتقل إليها من بغداد آخر المائة الرّابعة وأخذ أهلها عنه. وكانت للطّريقة المالكيّة بمصر من لدن الحارث بن مسكين

وأبن ميسر وابن اللهيب وابن رشيق وكانت خافية بسبب ظهور الرافضة وفقه أهل البيت. وأما طريقة العراقيّين، فكانت مهجورة عند أهل القيروان والأندلس لبعدها (عنهم) وخفاء مدركها وقلَّة اطلاعهم على مآخذهم فيها. والقوم أهل اجتهاد، وإن كان خاصًا، لا يرون التقليد ولا يرضونه طريقًا. ولذلك نجد أهل المغرب والأندلس لا يأخذون برأي العراقيين، فيما لا يجدون فيه رواية عن الإمام أو أحد من أصحابه. ثمّ امتزجت الطّرق بعد ذلك، ورحل أبوبكر الطرطوشي من الأندلس في المائة السَّادسة، ونزل البيت المقدّس وأوطنه. وأخذ عنه أهل مصر والإسكندريّة ومزجوا الطريقة الأندلسيّة بطريقتهم المصريّة. وكان من (جلّة) أصحاب الفقه سند صاحب الطّراز وأصحابه، وأحذ عنهم جماعة، كان منهم بنو عوف وأصحابهم وأخذ عنهم أبو عمرو بن الحاجب وبعده شهاب الدّين القرافي. واتّصل ذلك في تلك (الأعصار). وكان فقه الشَّافعيَّة أيضا قد انقرض بمصر منذ دولة العبيديّين من أهل البيت، فظهر بعدهم في الفقهاء الذّين حدّدوه الرّافعيّ فقيه خراسان منهم. وظهر بالشام محيى الدين النووي من تلك الحلبة ثم امتزجت طريقة أهل المغاربة من كتاب المالكيّة أيضا بطريقة العراقيّين، من لدن الشّرمساحي. وكان بالإسكندريّة ظاهرا في الطريقة المغربيّة والمصريّة، فبني المستنصر العبّاسي أبو المستعصم وابن الظاهر مدرسته ببغداد، واستدعاه لها من خلفاء العبيديّين الذّين كانوا يومئذ بالقاهرة، فأذنوا له في الرّحيل إليه. فلّما قدم بغداد ولَّاهُ تدريس المستنصريّة، وأقام هنالك إلى أن استولى هولاكو على بغداد سنة ستّ وخمسين من المائة السّابعة. وخلص من تيّار تلك النكبة وخلا سبيله، فعاش هنالك، إلى أن مات في أيام ابنه أحمد أبغا. وتلخّصت طرق هؤلاء المصريّين ممتزجة بطرق المغاربة، كما ذكرناه، في مختصر أبي عمرو بن الحاجب، بذكر فقه الباب في مسائله المتفرّقة، وبذكر الأقوال في كلُّ مسألة على تعدادها، فجاء كالبرنامج للمذهب ولمَّا ظهر بالمغرب آخر المائة السَّابعة (32) عكف عليه الكثير من طلبة المغرب، وخصوصا أهل بجاية، لما

<sup>32)</sup> النص بين المعقفين [ ] ورد في نسخة دار الكتاب كما يلي : « إلى أن جاء كتاب أبي عمرو بن الحاجب، لحص طرق أهل المذهب في كل باب، وتعديد أقوالهم في كل مسألة، فجاء كالبرنامج للمذهب، وكانت الطريقة المالكية بقيت في مصر من لدن الحرث بن مسكين وابن المبشر وابن اللهيث وابن رشيق وابن

كان كبير مشيختهم أبو على ناصر الدين الزواوي هو الذي جلبه إلى المغرب. فإنه كان قرأ على أصحابه بمصر ونسخ مختصره ذلك، فجاء به وانتشر بقطر بجاية في تلميذه، ومنهم انتقل إلى سائر الأمصار المغربية. وطلبة الفقه بالمغرب لهذا العهد يتداولون قراءته ويتدارسونه، لما يؤثر عن الشيخ ناصر الدين من الترغيب فيه. وقد شرحه جماعة من شيوخهم كابن عبد السلام وابن راشد وابن هارون، وكلهم من مشيخة أهل تونس، وسابق حلبتهم في الإجادة في ذلك ابن عبد السلام، وهم مع ذلك يتعاهدون كتاب التهذيب في دروسهم. والله يهدي من يشاء إلى صراط مستقم.

# فصل في علم الفرائض

وأما علم الفرائض، وهو معرفة فروض الوراثة وتصحيح سهام الفريضة، من كم تصحّ، باعتبار فروضها الأصول أو مناسختها. وذلك إذا هلك أحد الورثة وانكسرت سهامه على فروض ورثته، فإنّه حينئذ يحتاج إلى حسبان يصحّح الفريضة الأولى حتّى يصل أهل الفروض جيمعا في الفريضتين إلى فروضهم من غير تجزئة. وقد تكون هذه المناسخات أكثر من واحد واثنين، وتتعدّد كذلك بعدد أكثر. وبقدر ما تتعدّد تحتاج إلى الحسبان، وكذا إذا كانت فريضة ذات وجهين، مثل أن يقرّ بعض الورثة بوارث وينكره الآخر فتصحّح على الوجهين حينئذ. وينظر مبلغ السبّهام، ثمّ تقسم التركة على نسب سهام الورثة من أصل الفريضة. وكل ذلك عتاج إلى الحسبان، فأفردوا هذا الباب من أبواب الفقه، لما اجتمع فيه إلى الفقه من الحسبان. وكان غالبا فيه، وجعلوه فنّا منفردا. وللنّاس فيه تآليف كثيرة، أشهرها عند المالكيّة من متأخري الأندلس كتاب ابن ثابت، ومختصر القاضي أبي القاسم الحوفيّ ثم الجعديّ، ومن متأخري إفريقيّة ابن النمر (33) الطرابلسيّ

شاس. وكانت بالاسكندرية في بني عوف وبني سند وابن عطاء الله. ولم أدر عمن أخذها أبو عمرو بن الحاجب لكنه جاء بعد انقراض دولة العبيديين، وذهاب فقه اهل البيت وظهور فقهاء السنة من الشافعية والمالكية. ولما جاء كتابه إلى المغرب آخر المائة السابعة...».

<sup>33)</sup> وفي نسخة : ابن النَّمر.

وأمثالهم.

وأمّا الشّافعيّة والحنفيّة والحنابلة، فلهم فيه تآليف كثيرة وأعمال عظيمة صعبة، شاهدة لهم باتساع (الذّرع) في الفقه والحساب، وخصوصا أبا المعالي رحمه الله وأمثاله من أهل المذاهب.

وهو فن شريف لجمعه بين المعقول والمنقول، والوصول به إلى الحقوق في الوراثات، بوجوه صحيحة يقينية، عندما تجهل الحظوظ وتشكل على القاسمين. وللعلماء من أهل الأمصار بها عناية. ومن المصنفين من يحتاج فيها إلى الغلق في الحساب، وفرض المسائل التي تحتاج إلى استخراج المجهولات من فنون الحساب: كالجبر والمقابلة والتصرّف في الجذور وأمثال ذلك، فيملأون بها تآليفهم. وهو إن لم يكن متداولا بين النّاس، ولا يفيد فيما يتداولونه من ورائتهم لغرابته وقلة وقوعه، فهو يفيد المران وتحصيل الملكة في المتداول على أكمل الوجوه.

وقد يحتج الأكثر من أهل هذا الفنّ على فضله، بالحديث المنقول عن أبي هريرة رضي الله عنه، أنّ الفرائض ثلث العلم وأنّها أوّل ما ينسى، وفي رواية: « نصف العلم »، خرّجه أبو نعيم الحافظ، واحتجّ به أهل الفرائض، بناء على أنّ المراد بالفرائض فروض الوراثة. والذّي يظهر أنّ هذا المحمل بعيد، وأنّ المراد بالفرائض إنّما هي الفروض (<sup>34</sup>) التكليفيّة في العبادات والعادات والمواريث وغيرها. وبهذا المعنى يصحّ فيها النصفيّة والثلثيّة.

وأمّا فروض الوراثة فهي أقلّ من ذلك كلّه بالنسبة إلى علوم الشّريعة كلّها ؟ ويعني هذا المراد أنّ حمل لفظ الفرائض على هذا الفنّ المخصوص، أو تخصيصه بفروض الوراثة، إنّما هو اصطلاح ناشيء للفقهاء عند حدوث الفنون والاصطلاحات. ولم يكن، صدر الإسلام، يطلق هذا اللّفظ إلّا على عمومه مشتقًا من الفرض الذّي هو \_ لغة \_ التقدير أو القطع. وما كان المراد به في إطلاقه إلّا جميع الفروض كما قلناه، وهي حقيقته الشرعيّة، فلا ينبغي أن يحمل إلّا على ما كان يحمل في عصرهم فهو أليق بمرادهم منه والله أعلم.

<sup>34)</sup> وفي نسخة : الفرائض.

# فصل في أصول الفقه وما يتعلّق به من الجدل والخلافيّات

اعلم أن أصول الفقه من أعظم العلوم الشرعية وأجلها قدرا وأكثرها فائدة، وهو النظر في الأدلة الشرعية من حيث تؤخذ منها الأحكام والتكاليف. وأصول الأدلة الشرعية هي الكتاب الذي هو القرآن، ثمّ السننة المبينة له. فعلى عهد النبي صلى الله عليه وسلم كانت الأحكام تتلقى منه، بما يوحى إليه من القرآن، ويبينه بقوله وفعله، بخطاب شفاهي لا يحتاج إلى نقل ولا إلى نظر وقياس. ومن بعده صلوات الله عليه وسلامه تعذر الخطاب الشفاهي وانحفظ القرآن بالتواتر. وأمّا السنة فأجمع الصحابة رضوان الله عليهم على وجوب العمل بما يصل إلينا منها، قولا أو فعلا، بالنقل الصحيح، الذي يغلب على الظنّ صدقه. وتعيّنت دلالة الشرع في فعلا، بالنقل الصحيح، الذي يغلب على الظنّ صدقه. وتعيّنت دلالة الشرع في الكتاب والسنة بهذا الاعتبار، ثمّ تنزل الإجماع منزلتهما لإجماع الصحابة على النكير على مخالفيهم. ولا يكون مثل ذلك إلّا عن مستند ؛ لأنّ مثلهم لا يتفقون من غير دليل ثابت ، مع شهادة الأدلة بعصمة الجماعة، فصار الإجماع دليلا ثابتا في الشرعيّات.

ثمّ نظرنا في طرق استدلال الصّحابة والسّلف بالكتاب والسّنة، فإذا هم (يقايسون) (35) الأشباه منها بالأشباه. ويناظرون الأمثال بالأمثال بإجماع منهم، وتسليم بعضهم لبعض في ذلك. فإنّ كثيرا من الواقعات بعده صلوات الله عليه وسلامه، لم تندرج في النّصوص النّابتة، (فقايسوها) بما ثبت، وألحقوها بما نصّ عليه، بشروط في ذلك الإلحاق، تصحّح تلك المساواة بين الشّبيهين أو المثلين. حتى يغلب على الظّن أنّ حكم الله تعالى فيهما واحد، وصار ذلك دليلا شرعيا بإجماعهم عليه، وهو القياس، وهو رابع الأدلّة.

واتّفق جمهور العلماء على أنّ هذه هي أصول الأدلّة، وإن حالف بعضهم في الإجماع والقياس، إلّا أنّه شذوذ. وألحق بعضهم بهذه الأدلّة الأربعة أدلّة أخرى لا

<sup>35)</sup> وفي نسخة : يقيسون.

حاجة بنا إلى ذكرها، لضعف مداركها وشذوذ القول فيها. فكان من أوّل مباحث هذا الفنّ النّظر في كون هذه أدلّة. فأمّا الكتاب فلاليله المعجزة القاطعة في متنه، والتّواتر في نقله، فلم يبق فيه مجال للاحتال. وأمّا السنّة وما نقل إلينا منها، فالإجماع على وجوب العمل بما يصحّ منها كما (قدّمناه) معتضدا بما كان عليه العمل في حياته صلّى الله عليه وسلّم، من إنفاد الكتب والرّسل إلى النّواحي بالأحكام والشرائع آمرا وناهيا. وأمّا الإجماع فلاتفاقهم رضوان الله تعالى عليهم على إنكار مخالفتهم من العصمة الثابتة للأمة. وأمّا القياس فبإجماع الصّحابة رضي الله عنهم عليه كم قدمناه. هذه أصول الأدلّة. ثم إنّ المنقول من السنّة محتاج إلى تصحيح الخبر، بالنّظر في طرق النّقل وعدالة النّاقلين، لتتميّز الحالة المحصّلة للظن بصدقه الذي هو مناط وجوب العمل بالخبر. وهذه أيضا من قواعد الفنّ.

ويلحق بذلك، عند التعارض بين الخبرين، وطلب المتقدّم منها، معرفة النّاسخ والمنسوخ، وهي من فصوله أيضا وأبوابه. ثم بعد ذلك يتعيّن النّظر في دلالات الألفاظ، وذلك أنّ استفادة المعاني على الإطلاق، من تراكيب الكلام على الإطلاق تتوقّف على معرفة الدّلالات الوضعيّة مفردة ومركبة. والقوانين اللّسانيّة في ذلك هي علوم النّحو والتّصريف والبيان. وحين كان الكلام (36) ملكة لأهله لم تكن هذه علوما ولا قوانين، ولم يكن (الفقيه) حينئذ بمحتاج إليها، لأنها جبلة وملكة. فلما فسدت الملكة في لسان العرب، قيّدها الجهابذة المتجرّدون لذلك، بنقل صحيح ومقاييس مستنبطة، صارت علوما يحتاج إليها الفقيه في معرفة أحكام الله تعالى. ثمّ إنّ هناك استفادات أخرى خاصة من تراكيب الكلام، وهي استفادة الأحكام الشرعيّة بين المعاني من أدلّتها الخاصة بين تراكيب الكلام وهو الفقه.

ولا يكفي فيه معرفة الدلالات الوضعيّة على الإطلاق، بل لابدّ من معرفة أمور أخرى تتوقّف عليها تلك الدّلالات الخاصّة، وبها تستفاد الأحكام بحسب ما أصلّ أهل الشّرع وجهابذة العلم من ذلك، وجعلوه قوانين لهذه الاستفادة. مثل أنّ

<sup>36)</sup> وفي نسخة : الكلام.

اللغة لا تثبت قياسا، والمشترك لا يراد به معنياه معا، والواو لا تقتضي الترتيب، والعام إذا أخرجت أفراد الخاص منه هل يبقى حجّة فيما عداها ؟ والأمر للوجوب أو الندب وللفور أو التراخي، والنهي يقتضي الفساد أو الصحّة، والمطلق هل يحمل على المقيد ؟ والنص على العلّة كاف في التعدّد أم لا ؟ وأمثال هذه. فكانت كلّها من قواعد هذا الفنّ. ولكونها من مباحث الدلالة كانت لغوية. ثم إنّ النظر في القياس من أعظم قواعد هذا الفنّ، لأنّ فيه تحقيق الأصل والفرع فيما يقاس ويماثل من الأحكام. وتنقيح الوصف الذي يغلب على الظنّ أنّ الحكم علّق به في الأصل، من تبيّن أوصاف ذلك الحلّ، أو وجود ذلك الوصف في الفرع، من غير معارض يمنع من ترتيب الحكم عليه إلى مسائل أخرى من توابع ذلك، كلّها قواعد لهذا الفنّ.

واعلم أنّ هذا الفنّ من الفنون المستحدثة في الملّة، وكان السّلف في غنية عنه، عما أنّ استفادة المعاني من الألفاظ لا يحتاج فيها إلى أزيد ممّا عندهم من الملكة اللّسانيّة. وأمّا القوانين التي يحتاج إليها في استفادة الأحكام خصوصا، فعنهم أخذ معظمها. وأمّا الأسانيد فلم يكونوا يحتاجون إلى النّظر فيها، لقرب العصر وممارسة النقلة وخبرتهم بها فلما انقرض السّلف، وذهب الصدر الأول، وانقلبت العلوم كلّها صناعيّة كما قسررناه من قبل، احتاج الفقهاء والمجتهدون إلى تحصيل هذه القوانين والقواعد، لاستفادة الأحكام من الأدلّة، فكتبوها فنّا قائما برأسه سموه أصول الفقه.

وكان أوّل من كتب فيه الشّافعيّ رضي الله عنه، أملى فيه رسالته المشهورة، تكلّم فيها في الأوامر والنّواهي والبيان والخبر والنسخ وحكم العلّة المنصوصة من القياس. ثم كتب فقهاء الحنفيّة فيه وحققوا تلك القواعد وأوسعوا القول فيها، وكتب المتكلّمون أيضا كذلك. إلّا أنّ كتابة الفقهاء فيها أمسّ بالفقه وأليق بالفروع، لكثرة الأمثلة منها والشّواهد، وبناء المسائل فيها على النّكت الفقهية. والمتكلّمون يجرّدون صور تلك المسائل عن الفقه، ويميلون إلى الاستدلال العقليّ ما أمكن، لأنّه غالب فنونهم ومقتضى طريقتهم، فكان لفقهاء الحنفيّة فيها اليد الطّولى من الغوص على النّكت الفقهيّة، والتقاط هذه القوانين من مسائل الفقه ما أمكن.

وجاء أبو زيد الدّبوسيّ من أئمّتهم، فكتب في القياس بأوسع من جميعهم، ثم الأبحاث والشروط التي يحتاج إليها فيه، وكملت صناعة أصول الفقه بكماله، وتهذّبت مسائله وتمهّدت قواعده، وعنى الناس بطريقة المتكلّمين فيه. وكان من أحسن ما كتب فيه المتكلِّمون، كتابا البرهان لإمام الحرمين، والمستصفى للغزالي، وهما من الأشعريّة. وكتاب (العمد) لعبد الجبّار، وشرحه المعتمد لأبي الحسين البصري، وهما من المعتزلة. وكانت الأربعة، قواعد هذا الفنّ وأركانه. ثم لخّص هذه الكتب الأربعة فحلان من المتكلّمين المتأخرين، وهما الإمام فخر الدّين بن الخطيب في كتاب المحصول، وسيف الدّين الآمديّ في كتاب الإحكام. واحتلفت طرائقهما في الفنّ بين التّحقيق والحجاج. فابن الخطيب أميل إلى الاستكثار من الأدلّة والاحتجاج، والآمديّ مولع بتحقيق المذاهب وتفريغ المسائل. وأمّا كتاب المحصول، فاختصره تلميذ الإمام مثل سراج الدّين الأرمويّ في كتاب التّحصيل، وتاج الدّين الأرموي في كتاب الحاصل. واقتطف شهاب الدّين القرافيّ منهما مقدّمات وقواعد في كتاب صغير سماه التنقيحات. وكذلك فعل البيضاويّ في كتاب المنهاج. وعني المبتدئون بهذين الكتابين، وشرحهما كثير من النّاس. وأمّا كتاب الإحكام للآمديّ وهو أكثر تحقيقا في المسائل، فلخّصه أبو عمرو بن الحاجب في كتابه المعروف بالمختصر الكبير. ثم اختصره في كتاب آخر تداوله طلبة العلم، وعنى أهل المشرق والمغرب به وبمطالعته وشرحه. وحصلت زيدة طريقة المتكلِّمين في هذا الفنّ في هذه المختصرات.

وأمّا طريقة الحنفيّة فكتبوا فيها كثيرا، وكان من أحسن كتابة المتقدّمين فيها تآليف أبي زيد الدّبوسيّ. وأحسن تآليف المتأخّرين فيها تأليف سيف الإسلام البزدويّ من أثمّتهم، وهو مستوعب. وجاء ابن السّاعاتي من فقهاء الحنفيّة فجمع بين كتاب الاحكام وكتاب البزدويّ في الطريقتين، وسمّى كتابه (بالبديع) (37) فجاء من أحسن الأوضاع وأبدعها، وأثمّة العلماء لهذا العهد يتداولونه قراءة وبحثا. وأولع كثير من علماء العجم بشرحه. والحال على ذلك لهذا العهد...

<sup>37)</sup> وفي نسخةً : بالبدائع.

هذه حقيقة هذا الفنّ وتعيين موضوعاته وتعديد التّآليف المشهورة لهذا لعهد فيه. والله ينفعنا بالعلم، ويجعلنا من أهله، بمنّه وكرمه.

وأمّا الخلافيّات فاعلم أنّ هذا الفقه المستنبط من الأدلّة الشرعيّة كثر فيه الخلاف بين المجتهدين، باختلاف مداركهم وأنظارهم، خلافا لابدّ من وقوعه لما قدّمناه. واتسع ذلك في الملّة اتساعا عظيما، وكان للمقلّدين أن يقلّدوا من شاؤوا منهم. ثمّ لمّا انتهى ذلك إلى الأثمّة الأربعة من علماء الأمصار، وكانوا بمكان من حسن الظنّ بهم، اقتصر الناس عل تقليدهم ومنعوا من تقليد سواهم، لذهاب الاجتهاد، لصعوبته وتشعّب العلوم التي هي موادّه، باتصال الزّمان وافتقاد من يقوم على سوى هذه المذاهب الأربعة أصولا للملّة، وأجري الخلاف بين المتمسّكين بها، والآخذين بأحكامها مجرى الخلاف في النّصوص الشرعيّة والأصول الفقهيّة.

وجرت بينهم المناظرات في تصحيح كلّ منهم مذهب إمامه، تجري على أصول صحيحة وطرائق قويمة، يحتج بهاكلّ على صحة مذهبه الذي قلّده وتمسّك به. وأجريت في مسائل الشريعة كلّها وفي كلّ باب من أبواب الفقه: فتارة يكون الحلاف بين الشّافعي ومالك، وأبو حنيفة يوافق أحدهما، وتارة بين مالك وأبي حنيفة، والشافعي يوافق أحدهما، وتارة بين الشّافعي وأبي حنيفة، ومالك يوافق أحدهما. وكان في هذه المناظرات بيان مآخذ هؤلاء الأئمّة، ومثارات احتلافهم ومواقع اجتهادهم. كان هذا الصنف من العلم يسمّى بالخلافيّات. ولا بدّ لصاحبه من معرفة القواعد التي يتوصل بها إلى استنباط الأحكام كما يحتاج إليها المجتهد، إلّا المحتهد يحتاج إليها للاستنباط، وصاحب الخلافيّات يحتاج إليها لحفظ تلك المسائل المستنبطة من أن يهدمها المخالف بأدلّته.

وهو لعمري علم جليل الفائدة في معرفة مآخذ الأئمة وأدلتهم، ومران (38) المطالعين له على الاستدلال فيما يرومون الاستدلال عليه. وتآليف الحنفية فيه والشافعية أكثر من تآليف المالكية، لأن القياس عند الحنفية أصل للكثير من فروع

<sup>38)</sup> كذا، وفي ب: وميزات.

مذهبهم كما عرفت ؛ فهم لذلك أهل النظر والبحث. وأمّا المالكّية فالأثر أكثر معتمدهم وليسوا بأهل نظر. وأيضا فأكثرهم أهل المغرب، وهم بادية غفل من الصّنائع إلّا في الأقلّ، وللغزاليّ فيه كتاب المآخذ، ولأبي بكر ابن العربيّ من المالكّية كتاب التّالخيص جلبه من المشرق، ولأبي زيد الدبّوسيّ كتاب التّعليقة، ولابن القصّار من شيوخ المالكّية عيون الأدلّة، وقد جمع ابن الساعاتي في مختصره في أصول الفقه جميع ما ينبني عليها من الفقه الحلافيّ، مدرجا في كلّ مسألة منه ما ينبني عليها من الخلافيّات.

وأمّا الجدل وهو معرفة آداب المناظرة التّي تجري بين أهل المذاهب الفقهيّة وغيرهم، فإنّه لمّا كان باب المناظرة في الردّ والقبول متسعا، وكلّ واحد من المتناظرين في الاستدلال والجواب مرسل عنانه في الاحتجاج. ومنه ما يكون صوابا ومنه ما يكون خطأ، فاحتاج الأئمّة أن يضعوا آداباً وأحكاماً يقف المتناظران عند حدودها في الردّ والقبول، وكيف يكون حال المستدلّ والمجيب، وحيث يسوغ له أن يكون مستدلًا، وكيف يكون مخصوما منقطعا، ومحلّ اعتراضه أو معارضته، وأين يجب عليه السكوت ولخصمه الكلام والاستدلال. ولذلك قيل فيه إنّه معرفة بالقواعد، من الحدود والآداب، في الاستدلال، التَّى يتوصَّل بها إلى حفظ رأي أو هدمه، كان ذلك الرأي من الفقه أو غيره. وهي طريقتان : طريقة البزدوي، وهي حاصة بالأدلة الشرعية من النص والإجماع والاستدلال، وطريقة العميدي، وهي عامّة في كلّ دليل يستدلّ به من أي علم كان، وأكثره استدلال. وهو من المناحي الحسنة، والمغالطات فيه في نفس الأمر كثيرة. وإذا اعتبر بالنظر المنطقي كان في الغالب أشبه بالقياس المغالطي والستوفسطائي، إلَّا أنَّ صور الأدلَّة والأُقيسة فيه محفوظة مراعاة يتحرّى فيها طرق الاستدلال كما ينبغي. وهذا العميديّ هو أوّلٍ من كتب فيها ونسبت الطّريقة إليه، وضع الكتاب المسمّى بالإرشاد مختصرا، وتبعه من بعده من المتأخرين كالنسفي وغيره، جاؤوا على أثره وسلكوا مسلكه وكثرت في الطَّريقة التآليف. وهي. لهذا العهد مهجورة لنقص العلم والتَّعليم في الأمصار الإسلاميّة. وهي مع ذلك كاليّة وليست ضروريّة. والله غالب على أمره.

وهو علم يتضمّن الحجاج عن العقائد الإيمانيّة، بالأدلّة العقيليّة والردّ على

في علم الكلام

المبتدعة المنحرفين في الاعتقادات عن مذاهب السلف وأهل السنة. وسرّ هذه العقائد الإيمانيّة هو التوحيد. فلنقدّم هنا لطيفة في برهان عقلّي يكشف لنا عن التّوحيد على أقرب الطّرق والمآخذ، ثمّ نرجع إلى تحقيق علم الكلام وفيما ينظر ونشير إلى حدوثه في اللَّه، وما دعا إلى وضعه فنقول : اعلم أنَّ الحوادث في عالم الكائنات سواء كانت من الذّوات أو الأفعال البشريّة أو الحيوانيّة فلا بدّ لها من أسباب متقدّمة عليها بها تقع في مستقرّ العادة، وعنها يتمّ كونه. وكلّ واحَّدُ مَنَّ تلك الأسباب حادث أيضا، فلا بدّ به من أسباب أخرى. ولا تزال تلك الأسباب مرتقية حتى تنتهي إلى مسبّب الأسباب وموجدها وخالقها. سبحانه لا إله إلّا هو. وتلك الأسباب في ارتقائها تتضاعف فتنفسح طولا وعرضا، ويحار العقل في إدراكها وتعديدها. فإذا لا يحصرها إلا العلم المحيط، سيّما الأفعال البشريّة والحيوانيّة ؛ فإنّ من جملة أسبابها في الشّاهد القصود والإرادات، إذ لا يتمّ كون الفعل إلَّا بارادته والقصد إليه. والقصود والإرادات أمور نفسانيَّة ناشئة في الغالب عن تصوّرات هي أسباب قصد الفعل. وقد تكون أسباب تلك التصوّرات تصوّرات أحرى، وكلّ ما يقع في النّفس من التصوّرات فمجهول سببه، إذ لا يطُّلع أحد على مبادىء الأمور النفسانيَّة. ولا على ترتيبها. إنَّما هي أشياء يلقيها الله في الفكر، يتبع بعضها بعضا، والإنسان عاجز عن معرفة مبادئها وغاياتها. وإنّما يحيط علما في الغالب بالأسباب التّي هي طبيعة ظاهرة، وتقع في مداركنا على نظام وترتيب، لأنّ الطّبيعة محصورة للنّفس وتحت طورها. وأمّا التّصوّرات فنطاقها أوسع من النّفس، لأنّها للعقل الذّي هو فوق طور النّفس، فلا تكاد النفس تدرك الكثير منها فضلا عن الإحاطة.

وتأمّل من ذلك حكمة الشّارع في نهيه عن النظر إلى الأسباب والوقوف معها، فإنّه واد يهيم فيه الفكر ولا يحلو (3°) منه بطائل، ولا يظفر بحقيقة. قُل الله، ﴿ ثُمّ

<sup>39)</sup> ورد في لسان العرب « قال ابن برى : وقولهم لم يحل بطائل أي لم يظفر ولم يستفد ».

ذرهم في خوضهم يلعبون ». وربّما انقطع في وقوفه عن الارتقاء إلى ما فوقه فزلّت قدمه، وأصبح ضمن الصّالين الهالكين. نعوذ بالله من الحرمان والخسران المبين.

ولا تحسبن أن هذا الوقوف أو الرجوع في قدرتك أو اختيارك، بل هو لون يحصل للتفس وصبغة تستحكم من الخوض في الأسباب على نسبة لا نعلمها. إذ علمناها لتحرزنا منها. فلنتحرز من ذلك بقطع النظر عنها جملة. وإيضا فوجه تأثير هذه الأسباب في الكثير من مسبباتها مجهول، لأنها إنما يوقف عليها بالعادة، وقضية الاقتران الشاهد بالاستناد إلى الظاهر. وحقيقة التأثير وكيفيته مجهولة، «وما أوتيتم من العلم إلا قليلا »، فلذلك أمرنا بقطع النظر عنها وإلغائها جملة، والتوجّه إلى مسبب الأسباب كلها وفاعلها وموجدها، لترسخ صبغة التوحيد في النفس، على ما علمنا الشارع الذي هو أعرف بمصالح ديننا، وطرق سعادتنا، لاطلاعه على ماوراء الحس.

قال صلّى الله عليه وسلّم: « من مات يشهد أن لا إله إلّا الله دخل الجنّة ». فإن وقف عند تلك الأسباب، فقد انقطع وحقّت عليه كلمة الكفر، وإن سبح في بحر النظر والبحث عنها وعن أسبابها وتأثيراتها واحدا بعد واحد، فأنا الضّامن له أن لا يعود إلّا بالخيبة. فلذلك نهانا الشّارع عن النّظر في الأسباب وأمرنا بالتّوحيد المطلق. « قل هو الله أحد، الله الصّمد، لم يلد ولم يولد ولم يكن له كفؤا أحد » (40) ولا تثقن بما يزعم لك الفكر من أنّه مقتدر على الإحاطة بالكائنات وأسبابها، والوقوف على تفصيل الوجود كلّه، وسفّه رأيه في ذلك.

واعلم أنّ الوجود عند كلّ مدرك في بادىء رأيه أنه منحصر في مداركه لا يعدوها، والأمر في نفسه بخلاف ذلك، والحقّ من ورائه. ألا ترى الأصمّ كيف ينحصر الوجود عنده في المحسوسات الأربع والمعقولات وسقط من الوجود عنده المسموعات. وكذلك الأعمى (الأكمه) أيضا يسقط من الوجود عنده صنف المرئيّات، ولولا ما يردّهم إلى ذلك تقليد الآباء والمشيخة من أهل عصرهم والكافّة لما أقرّوا به. لكنّهم يتبعون الكافّة في إثبات هذه الأصناف، لا بمقتضى فطرتهم لما أقرّوا به. لكنّهم يتبعون الكافّة في إثبات هذه الأصناف، لا بمقتضى فطرتهم

<sup>40)</sup> سورة الاخلاص بكاملها.

وطبيعة إدراكهم. ولو سئل الحيوان الأعجم ونطق، لوجدناه منكرا صنف المعقولات وساقطة لديه بالكلّية. وإذا علمت ذلك فلعلّ هناك ضربا من الإدراك غير مدركاتنا، لأنّ ادراكاتنا مخلوقة محدثة، وخلق الله أكبر من خلق الناس. والحصر مجهول والوجود أوسع نطاقا من ذلك، والله من ورائهم محيط. فاتهم إدراكك ومدركاتك في الحصر، واتبع ما أمرك الشارع به في اعتقادك وعملك، فهو أحرص على سعادتك، وأعلم بما ينفعك، لأنّه من طور فوق إدراكك، ومن نطاق أوسع من نطاق عقلك. وليس ذلك بقادح في العقل ومداركه، بل العقل ميزان صحيح، وأحكامه يقينية لا كذب فيها. غير أنّك لا تطمع أن تزن به أمور التوحيد والآخرة، وحقيقة النبّوة، وحقائق الصفات الإلهيّة، وكلّ ما وراء طوره، فإنّ ذلك طمع في محال.

ومثال ذلك مثال رجل رأى الميزان الذي يوزن به الذهب، فطمع أن يزف به الجبال، وهذا لا على أنّ الميزان في أحكامه غير صادق، لكن للعقل حدّ يقف عنده ولا يتعدّى طوره، حتى يكون له أن يحيط بالله وبصفاته، فإنّه ذرّة من ذرّات الوجود الحاصل منه.

وتفطّن من هذا الغلط من يقدّم العقل على السّمع في أمثال هذه القضايا، وقصور فهمه واضمحلال رأيه، فقد تبيّن لك الحقّ من ذلك. وإذا تبيّن ذلك، فلعلّ الأسباب إذا تجاوزت في الارتقاء نطاق إدراكنا ووجودنا، خرجت عن أن تكون مدركة، فيضلّ العقل في بيداء الأوهام، ويحار وينقطع. فإذا : التّوحيد هو العجز عن إدراك الاسباب وكيفيّات تأثيراتها، وتفويض ذلك إلى خالقها المحيط بها، إذ لا فاعل غيره. وكلّها ترتقي إليه وترجع إلى قدرته، وعلمنا به إنّما هو من حيث صدورنا عنه لا غير. وهذا هو معنى ما نقل عن بعض الصدّيقين : «العجز عن الإدراك إدراك إدراك ».

ثمّ إنّ المعتبر في هذا التوحيد ليس هو الإيمان فقط، الذّي هو تصديق حكميّ، فإنّ ذلك من حديث النّفس. وانّما الكمال فيه حصول صفة منه، تتكيّف بها النّفس. كما أنّ المطلوب من الأعمال والعبادات أيضا حصول ملكة الطّاعة والانقياد، وتفريغ القلب من شواغل ما سوى المعبود، حتى ينقلب المريد

السَّالك ربَّانيًّا. والفرق بين الحال والعلم في العقائد فرق ما بين القول والاتَّصاف. وشرحه أنَّ كثيرًا من النَّاس يعلم أنَّ رحمة اليتيم والمسكين، قربه إلى الله، مندوب إليها، ويقول بذلك ويعترف به ويذكر مأخذه من الشّريعة، وهو لو رأى يتيما أو مسكينا من أبناء المستضعفين، لفر عنه، واستنكف أن يباشره، فضلا عن التّمسيح عليه للرّحمة، وما بعد ذلك من مقامات العطف والحنوّ والصّدقة. فهذا إنَّما حصل له من رحمة اليتيم مقام العلم، ولم يحصل له مقام الحال والاتَّصاف. ومن النَّاس من يحصل له مع مقام العلم والاعتراف بأنَّ رحمة المسكين قربة إلى الله مقام آخر أعلى من الأول، وهو الاتصاف بالرّحمة وحصول ملكتها.فمتى رأى يتيما أو مسكينا بادر إليه ومسح عليه والتمس الثُّواب في الشَّفقة عليه، لايكاد يصبر عن ذلك، ولو دفع عنه. ثمّ يتصدّق عليه بما حضره من ذات يده. وكذا علمك بالتوحيد مع اتصافك به، والعلم الحاصل عن الاتصاف ضرورة هو أوثق مبنى من العلم الحاصل قبل الاتصاف. وليس الاتصاف بحاصل عن مجرّد العلم، حتى يقع العمل ويتكّرر مرارا غير منحصرة، فترسخ الملكة ويحصل الاتّصاف والتّحقيق، ويجيء العلم الثّاني النّافع في الآخرة. فإنّ العلم الأوّل المجرّد عن الاتَّصاف قليل الجدوي والنَّفع، وهذا علم أكثر النظَّار، والمطلوب إنَّما هو العلم الحالي النّاشيء عن (العبادة).

واعلم أنّ الكمال عند الشّارع في كلّ ما كلّف به إنّما هو في هذا: فما طلب اعتقاده فالكمال فيه في العلم الثّاني الحاصل عن الاتّصاف، وما طلب عمله من العبادات، فالكمال فيها في حصول الاتّصاف والتّحقيق بها. ثمّ إنّ الإقبال على العبادات والمواظبة عليها هو المحّصل لهذه الثّمرة الشّريفة. قال صلّي الله عليه وسلّم في رأس العبادات: «جعلت قرّة عيني في الصّلاة »، فإنّ الصّلاة صارت له صفة وحالا يجد فيها منتهى لذّته وقرّة عينه، وأين هذه من صلاة الناس ومن لهم بها ؟ « فويل للمصلّين الذين هم عن صلاتهم ساهون » (1) اللّهم وفقنا، « واهدنا الصراط المستقيم، صراط الذين أنعمت عليهم، غير اللّهم وفقنا، « واهدنا الصراط المستقيم، صراط الذين أنعمت عليهم، غير

<sup>(41)</sup> الآيتان : 4 و5 من سورة (الماعون).

المغضوب عليهم ولا الصاليّن » (42) آمين.

فقد تبيّن لك من جميع ما قرّرناه، أنّ المطلوب في التّكاليف كلّها حصول ملكة راسخة في النّفس، ينشأ عنها علم اضطراريّ للنّفس، هو التّوحيد، وهو العقيدة الإيمانيّة، وهو الذّي تحصل به السّعادة، وأنّ ذلك سواء في التّكاليف القلبيّة أو البدنيّة. وتفهم منه أنّ الإيمان الذي هو أصل التّكاليف كلّها وينبوعها، هو بهذه المثابة وأنّه ذو مراتب: أوّلها التّصديق القلبيّ الموافق للّسان، وأعلاها حصول كيفيّة من ذلك الاعتقاد القلبيّ، وما يتبعه من العمل، مستولية على القلب، فيستتبع الجوارح. وتندرج في طاعتها جميع التصرّفات، حتّى تنخرط الأفعال كلُّها في طاعة ذلك التّصديق الإيماني. وهذا أرفع مراتب الإيمان، وهو الإيمان الكامل الذِّي لايقارف المؤمن معه كبيرة ولا صغيرة. إذ حصول الملكة ورسوخها مانع من الانحراف عن مناهجه طرفة عين. قال صلَّى الله عليه وسلَّم : « لا يزني الزّاني حين يزني وهو مؤمن ». وفي حديث هرقل، لمّا سأل أبا سفيان بن حرب عن النُّبيِّي صلَّى الله عليه وسلَّم وأحواله، فقال في أصحابه: هل يرتدُّ أحد منهم سخطة لدينه بعد أن يدخل فيه ؟ قال : لا ! قال : وكذلك الإيمان حين تخالط بشاشته القلوب. ومعناه أنّ ملكة الإيمان إذا استقرّت عسر على النّفس مخالفتها، شأن الملكات إذا استقرت، فإنّها تحصل بمثابة الجبلّة والفطرة. وهذه هي المرتبة العالية من الإيمان، وهي في الرّتبة القانية من العصمة. لأنّ العصمة وأجبة للأنبياء وجوبا سابقا، وهذه حاصلة للمؤمنين حصولا تابعا لأعمالهم وتصديقهم. فبهذه الملكة ورسوحها، يقع التَّفاوت في الإيمان كالذِّي يتلى عليك من أقاويل السلف.

وفي تراجم البخاري، في باب الإيمان، كثير منه، مثل: أنّ الإيمان قول وعمل وأنّه يزيد وينقص، وأنّ الصّلاة والصّيام من الإيمان، وأنّ تطوّع رمضان من الإيمان، والحياء من الإيمان. والمراد بهذا كلّه الإيمان الكامل، الذّي أشرنا إليه وإلى حصول ملكته، وهو فعليّ. وأمّا التّصديق الذّي هو أوّل مراتبه فلا تفاوت فيه. فمن اعتبر

<sup>42)</sup> الآيتان : 5 و6 من سورة (الفاتحة).

أوائل الأسماء، وحمله على التصديق منع من التفاوت، كما قال أثمّة المتكلّمين. ومن اعتبر أواخر الأسماء، وحمله على هذه الملكة التي هي الإيمان الكامل ظهر له التفاوت. وليس ذلك بقادح في اتحاد حقيقته الأولى التي هي التصديق، إذ التصديق موجود في جميع رتبه، لأنّه أقلّ ما يطلق عليه اسم الإيمان، وهو المخلّص من عهدة الكفر، والفيصل بين الكافر والمؤمن، فلا يجزي أقلّ منه. وهو في نفسه حقيقة واحدة لا تتفاوت، وإنّما التفاوت في الحال الحاصلة عن الأعمال كما قلناه، فافهمه.

واعلم أنّ الشّارع وصف لنا هذا الإيمان، الذّي في الرّتبة الأولى، الذّي هو تصديق، وعيّن أمورا مخصوصة، كلّفنا التّصديق بها بقلوبنا، واعتقادها في أنفسنا مع الإقرار بها بألسنتنا، وهي العقائد التّي تقرّرت في الدّين. قال صلّى الله عليه وسلّم، حين سئل عن الإيمان فقال: « أن تؤمن بالله وملائكته وكتبه ورسله واليوم والآخر، وتؤمن بالقدر: خيره وشرّه ».

وهذه هي العقائد الإيمانية المقرّرة في علم الكلام. ولنشر إليها مجملة لتتبيّن لك حقيقة هذا الفن وكيفية حدوثه، فنقول: اعلم أنّ الشّارع لمّا أمرنا بالإيمان بهذا الخالق، الذّي ردّ الأفعال كلّها إليه، وأفرده بها كما قدّمناه، أنّ في هذا الإيمان نجاتنا إذا حضرنا عند الموت، لم يعرّفنا بكنه حقيقة هذا الخالق المعبود، إذ ذلك متعدّر على إدراكنا ومن فوق طورنا. فكلّفنا: أوّلا، اعتقادِ تنزيهه في ذاته عن مشابهة المخلوقين، وإلّا لما صحّ أنه خالق لهم، بعدم الفارق على هذا التقدير، ثم تنزيهه عن صفات النّقص، وإلّا لشابه المخلوقين، ثمّ توحيده (بالألوهية)، وإلّا لم يتمّ الحلق للتمانع، ثمّ اعتقاد أنه عالم قادر، فبذلك تتمّ الأفعال شاهد قضيّته لكمال الإيجاد والحلق، ومريد وإلّا لم (يتخصّص) شيء من المخلوقات، ومقدّر لكلّ كائن، وإلّا الميّارة حادثة. وأنه يعيدنا بعد الموت تكميلا، لعنايته بالإيجاد، ولو كان للغناء فالإرادة حادثة. وأنه يعيدنا بعد الموت تكميلا، لعنايته بالإيجاد، ولو كان للغناء الصّرف كان عبثا، فهو للبقاء السّرمديّ بعد الموت. ثمّ اعتقاد بعثة الرّسل للنّجاة من شقاء هذا المعاد، لاختلاف أحواله بالشّقاء والسّعادة، وعدم معرفتنا بذلك، من شقاء هذا المعاد، لاختلاف أحواله بالشّقاء والسّعادة، وعدم معرفتنا بذلك، وبيان الطّريقين. وأنّ الجنّة للنّعيم وجهنّم للعذاب.

هذه أمّهات العقائد الإيمانيّة، معلّلة بأدلّتها العقليّة، وأدلّتها من الكتاب والسنّة كثيرة. وعن تلك الأدلّة أخذها السّلف وأرشد إليها العلماء وحققها الأثمّة، إلّا أنّه عرض بعد ذلك حلاف في تفاضل هذه العقائد، أكثرُ مثارها من الآي المتشابهة، فدعا ذلك إلى الخصام والتّناظر والاستبدلال بالعقل زيادة إلى النقل. فحدث بذلك علم الكلام.

ولنبيّن لك تفصيل هذا المجمل. وذلك أنّ القرآن ورد فيه وصف المعبود بالتّنزيه المطلق، الظاهر الدّلالة من غير تأويل في آي كثيرة، وهي سلوب (43) كلّها وصريحة في بابها، فوجب الإيمان بها. ووقع في كلام الشَّار ع صلوات الله عليه وكلام الصّحابة والتّابعين تفسيرها على ظاهرها. ثمّ وردت في القرآن آي أخرى قليلة توهم التشبيه، مرّة في الذّات وأحرى في الصّفات. فأمّا السّلف فعلّبوا أدلّة التّنزيه لكثرتها ووضوح دلالتها، وعلموا استحالة التّشبيه. وقضوا بأنّ الآيات من كلام الله، فآمنوا بها ولم يتعرّضوا لمعناها، ببحث ولا تأويل. وهذا معنى قول الكثير منهم: أمرّوها (44) كم جاءت، أي آمنوا بأنها من عند الله. ولا تتعرّضوا لتأويلها ولا تغييرها (45) ولجواز أن يكون ابتلاء، فيجب الوقف والإذعان له. وشذّ لعصرهم مبتدعة اتبعوا ما تشابه من الآيات، وتوغَّلوا في التَّشبيه: ففريق شبَّهوا في الذات باعتقاد اليد والقدم والوجوه، عملا بظواهر وردت بذلك، فوقعوا في التَّجسم الصَّريح ومخالفة آي التَّنزيه المطلق، لأنَّ معقوليَّة الجسم تقتضي النَّقص والافتقار. وتغليب آيات السَّلوب في التَّنزيه المطلق، التِّي هي أكثر موارد وأوضح دلالة، أولى من التعلُّق بظواهر هذه التِّي لنا عنها غنية، وجمع بين الدَّليلين بتأويلها. ثمّ يفرّون من شناعة ذلك بقولهم جسم لا كالأجسام. وليس ذلك بدافع عنهم، لأنه قول متناقض، وجمع بين نفي وإثبات : إن كانا لمعقوليَّة واحدة من الجسم، وإن خالفوا بينما ونفوا المعقوليَّة المتعارفة، فقد وافقونا في التَّنزيه، ولم يبق إلَّا جعلهم

<sup>43)</sup> ورد في لسان العرب : « والسلوب من النوق : التي أنقت ولدها لغير تمام. وظبية سلوب وسالب : سلبت ولدها : واستعمال الكلمة هنا على المجاز بمعنى : ينقصها التأويل.

<sup>44)</sup> وفي نسخة : اقرأوها.

<sup>45)</sup> وفي نسخة : ولا تفسيرها.

لفظ الجسم اسما من أسمائه. ويتوقف مثله على الإذن. وفريق منهم ذهبوا إلى التشبيه في الصّفات، كإثبات الجهة والاستواء والنّزول والصّوت والحرف وأمثال ذلك. وآل قولهم إلى التّجسيم، فنزعوا مثل الأوّلين إلى قولهم: صوت لا كالأصوات، جهة لا كالجهات، نزول لا كالنّزول، يعنون من الأجسام.

واندفع ذلك بما اندفع به الأول، ولم يبق في هذه الظواهر إلّا اعتقادات السّلف ومذاهبهم والإيمان بها كما هي، لئلّا يكرّ (<sup>46</sup>) النفي لمعانيها على نفيها، مع أنّها صحيحة ثابتة من القرآن ولهذا تنظر ما تراه في عقيدة الرّسالة لابن أبي زيد وكتاب المختصر له، وفي كتاب الحافظ بن عبد البرّ وغيرهم، فإنّهم يحوّمون على هذا المعنى. ولا تغمّض عينك عن القرائن الدّالة على ذلك في غضون كلامهم.

ثمّ لمّا كفرت العلوم والصّنائع وولع الناس بالتّدوين والبحث في سائر الأنحاء، وألّف المتكلّمون في التنزيه، حدثت بدعة المعتزلة، في تعميم هذا التّنزيه في آي السّلوب، فقضوا بنفي صفات المعاني من العلم والقدرة والإرادة والحياة، زائدة على أحكامها، لما يلزم ذلك من تعدّد القديم بزعمهم، وهو مردود بأنّ الصّفات ليست عين النّرات ولا غيرها، وقضوا بنفي صفة الإرادة فلزمهم نفي القدر ؛ لأنّ معناه سبق الإرادة للكائنات. وقضوا بنفي السّمع والبصر لكونهما من عوارض الأجسام. وهو مردود لعدم اشتراط البنية في مدلول هذا اللّفظ، وإنّما هو إدراك للمسموع أو المبصر. وقضوا بنفي الكلام لشبه ما في السّمع والبصر، ولم يعقلوا صفة الكلام التي تقوم بالنّفس، فقضوا بأنّ القرآن مخلوق، وذلك بدعة صرّح السّلف بخلافها. وعظم ضرر هذه البدعة، ولقنها بعض الخلفاء عن (بعض) أثمّتهم، فحمل النّاس عليها. وخالفهم أثمّة السّلف، فاستحلّ لخلافهم أيسار (٢٠) كثير منهم ودماؤهم.

وكان ذلك سببا لانتهاض أهل السنّة بالأدلّة العقليّة على هذه العقائد، دفعا في صدور هذه البدع. وقام بذلك الشّيخ أبو الحسن الأشعريّ إمام المتكلّمين، فتوسط بين الطرق ونفى التّشبيه. وأثبت الصفات المعنويّة وقصر التّنزيه على ما

<sup>46)</sup> بمعنى يعود.

<sup>47)</sup> أيسار هنا بمعنى : أموال، على المجاز. ورد في لسان العرب : « الميسر : الجزور نفسه، والياسر : الجازر، جمعه : أيسار ». وفي نسخة ب : أبشار.

قصره عليه السَّلف، وشهدت له الأدلَّة المخصَّصة لعمومه ؛ فأثبت الصَّفات الأربع المعنويّة والسّمع والبصر والكلام القائم بالنّفس بطريق العقل والنّقل. وردّ على المبتدعة في ذلك كلُّه، وتكلُّم معهم فيما مهدوه لهذه العقائد في البعثة وأحوال المعاد والجنّة والنّار والنّواب والعقاب. وألحق بذلك الكلام في الإمامة، لما ظهر حينئذ من بدعة الإماميّة، في قولهم إنّها من عقائد الإيمان ( ) وإنّما يجب على النبّي تعيينها والخروج عن العهدة فيها لمن هي له، وكذلك على الأمّة وقصاري أمر الإمامة أنّها قضيّة مصلحيّة إجماعيّة، ولا تلحق بالعقائد، فلذلك ألحقوها بمسائل هذا الفنّ وسمّوا مجموعه علم الكلام: إمّا لما فيه من المناظرة على البدع، وهي كلام صرف، وليست براجعة إلى عمل، وإمّا لأنَّ سبب وضعه والخوض فيه هو تنازعهم في إثبات الكلام النّفسيّ. وكثر أتباع الشيخ أبي الحسن الأشعري، واقتفى طريقته من بعده تلاميذه، كابن مجاهد وغيره. وأخذ عنهم القاضي أبوبكر الباقلانيّ فتصدّر للإمامة في طريقتهم، وهذَّبها ووضع المقدّمات العقليّة، التي تتوّقف عليها الأدلة والأنظار، وذلك مثل: إثبات الجوهر الفرد والخلاء، وأنَّ العرض لا يقوم بالعرض، وأنَّه لا يبقى (زمنين). وأمثال ذلك مما تتوقَّف عليه أدلَّتهم. وجعل هذه القواعد تبعا للعقائد الإيمانيّة في وجوب اعتقادها، لتوقّف تلك الأدلّة عليها، وأنّ بطلان الدليل يؤذن ببطلان المدلول. فكملت هذه الطريقة وجاءت من أحسن الفنون النظريّة والعلوم الدّينيّة. إلّا أنّ صور الأدّلة فيها، بعض الأحيان، على غير الوجه الصَّناعيّ لسداجة القوم، ولأنّ صناعة المنطق التّي (تسبر) بها الأدلّة وتعتبر بها الأقيسة لم تكن حينئذ ظاهرة في اللَّة، ولو ظهر منها بعض الشَّيء، فلم يأخذ به المتكلّمون لملابستها للعلوم الفلسفيّة المباينة لعقائد الشّرع بالجملة، فكانت مهجورة عندهم لذلك.

ثمّ جاء بعد القاضي أبي بكر الباقلاتي من أئمّة الأشعريّة إمام الحرمين أبو المعالي، فأملى في الطريقة كتاب « الشامل » وأوسع القول فيه. ثمّ لحّصه في كتاب « الإرشاد » واتّخذه الناس إماما لعقائدهم.

ثمّ انتشر من بعد ذلك علم المنطق في الملّة. وقرأه الناس وفرّقوا بينه وبين العلوم

الفلسفية، بأنه قانون ومعيار للأدلة فقط، يسبر به الأدلة منها كما يسبر من سواها. ثمّ نظروا في تلك القواعد والمقدّمات في فنّ الكلام للأقدمين، فخالفوا الكثير منها بالبراهين التي أدّتهم إلى ذلك. وربّما أنّ كثيرا منها مقتبس من كلام الفلاسفة في الطّبيعيّات والإلهيّات. فلما سبروها بمعيار المنطق ردّهم إلى ذلك فيها، ولم يعتقدوا بطلان المدلول من بطلان دليله، كما صار إليه القاضي، فصارت هذه الطّريقة في مصطلحهم مباينة للطّريقة الأولى، وتسمّى طريقة المتأخرين. وربّما أدخلوا فيها الرّد على الفلاسفة فيما يخالفون فيه من العقائد الإيمانيّة، وجعلوهم من خصوم العقائد، لتناسب الكثير من مذاهب المبتدعة ومذاهبهم. وأوّل من كتب في طريقة الكلام على هذا المنحى الغزاليّ رحمه الله وتبعه الإمام ابن الخطيب وجماعة قفوا أثرهم واعتمدوا تقليدهم. ثمّ توغّل المتأخرون من بعدهم في مخالطة كتب الفلسفة، والتبس عليهم شأن الموضوع في العلمين فحسبوه فيهما واحدا، من اشتباه المسائل والتبس عليهم شأن الموضوع في العلمين فحسبوه فيهما واحدا، من اشتباه المسائل فيهما.

واعلم أنّ المتكلّمين لما كانوا يستدلّون في أكثر أحوالهم بالكائنات وأحوالها على وجود الباري وصفاته، وهو نوع استدلالهم غالبا. فالجسم الطّبيعيّ الذّي ينظر فيه الفيلسوف في الطّبيعيّات، هو بعض من هذه الكائنات. إلّا أنّ نظره فيها مخالف لنظر المتكلّم، وهو ينظر في الجسم من حيث يتحرّك ويسكن، والمتكلّم ينظر فيه من حيث يدل على الفاعل. كذا نظر الفيلسوف في الإلهيّات إنّما هو نظر في الوجود المطلق وما يقتضيه لذاته، ونظر المتكلّم في الوجود من حيث إنّه يدلّ على الموجد. وبالجملة فموضوع علم الكلام عند أهله إنّما هو العقائد الإيمانيّة بعد فرضها صحيحة من الشّرع، من حيث يمكن أن يستدلّ عليها بالأدلّة العقليّة، فتدفع البدع وتزال الشّكوك والشّبه عن تلك العقائد. وإذا تأمّلت حال الفنّ في حدوثه، وكيف تدرّج كلام الناس فيه صدرا بعد صدر، وكلّهم يفرض العقائد صحيحة ويستنهض الحجج والأدلّة، علمت حينئذ (صحّة) ما قرّرناه لك في موضوع الفنّ، وأنّه لا يعدوه.

ولقد احتلطت الطّريقتان عند هؤلاء المتأخرين، والتبست مسائل الكلام،

بمسائل الفلسفة، بحيث لا يتميّز أحد الفنين عن الآخر. ولا يحصل عليه طالبه من كتبهم كما فعله البيضاوي في الطّوالع، ومن جاء بعده من علماء العجم في جميع تآليفهم. اللّ أنّ هذه الطريقة، قد يعنى بها بعض طلبة العلم، للاطّلاع على المذاهب والإغراق في معرفة الحجاج، لوفور ذلك فيها. وأمّا محاذاة طريقة السّلف بعقائد علم الكلام، فإنّما هو في الطّريقة القديمة للمتكلّمين، وأصلها كتاب الإرشاد، وما حذا حذوه.

ومن أراد إدخال الردّ على الفلاسفة في عقائده، فعليه بكتب الغزاليّ والإمام ابن الخطيب، فإنّها وان وقع فيها مخالفة للاصطلاح القديم، فليس فيها من الاختلاط في المسائل والالتباس في الموضوع، ما في طريقة هؤلاء المتأخّرين من بعدهم.

وعلى الجملة، فينبغي أن تعلم أنّ هذا العلم الذّي هو علم الكلام غير ضروري لهذا العهد على طالب العلم، إذ الملحدة والمبتدعة قد انقرضوا، والأئمّة من أهل السنّة كفونا شأنهم فيما دوّنوا وكتبوا، والأدلّة العقليّة إنّما احتاجوا إليها حين دافعوا ونصروا، وأمّا الآن، فلم يبق منها إلّا كلام تنزّه البارىء عن الكثير من إيهاماته وإطلاقاته. ولقد سئل الجنيد رحمه الله عن قوم مرّ بهم من المتكلّمين يفيضون فيه، فقال : ما هؤلاء ؟ فقيل : قوم ينزّهون الله بالأدلّة عن صفات الحدوث وسمات النقص، فقال : « نفي العيب حيث يستحيل العيب عيب ». لكنّ فائدته في الحجج النقس، فقال العلم فائدة معتبرة، إذ لا يحسن بحامل السنّة الجهل بالحجج النظريّة على عقائدها. والله وليّ المؤمنين.

# فصل في أن عالم الحوادث الفعلية إنما يتم بالفكر

اعلم أنّ عالم الكاثنات يشتمل على ذوات محضة، كالعناصر وآثارها والمكّونات الثلاثة عنها، التي هي المعدن والنّبات والحيوان. وهذه كلّها متعلّقات القدرة الإلهيّة

وعلى أفعال صادرة عن الحيوانات، واقعة بمقصودها، متعلّقة بالقدرة التي جعل الله لما عليها: فمنها منتظم متربّب، وهي الأفعال البشريّة، ومنها غير منتظم ولا متربّب، وهي أفعال الحيوانات غير البشر. وذلك الفكر يدرك التربيب بين الحوادث بالطبّع أو بالوضع، فإذا قصد إيجاد شيء من الأشياء، فلأجل التربيب بين الحوادث لابد من التفطّن بسببه أو علّته أو شرطه، وهي على الجملة مبادئه ؛ إذ لا يوجد إلّا ثانيا عنها ولا يمكن إيقاع المتقدّم متأخرا ولا المتأخر متقدّما. وذلك المبدأ قد يكون له مبدأ آخر من تلك المبادىء لا يوجد ألّا متأخرا عنه، وقد يرتقي ذلك أو ينتهي. فإذا انتهى إلى آخر المبادىء في مرتبتين أو ثلاث أو أزيد، وشرع في العمل الذي وجد به ذلك الشيء بدأ بالمبدأ الأخير الذي انتهى إليه الفكر، فكان أوّل عمله. ثمّ تابع ما بعده إلى آخر المسبّبات التي كانت أول فكرته. مثلا: لو فكر في إيجاد سقف يكنه انتقل بذهنه إلى الحائط الذي يدعمه، ثمّ إلى الأساس فكر في إيجاد سقف يكنه انتقل بذهنه إلى الحائط الذي يدعمه، ثمّ إلى الأساس، ثمّ بالسقف، وهو آخر العمل.

وهذا معنى قولهم: أوّل العمل آخر الفكرة، وأوّل الفكرة آخر العمل، فلا يتمّ فعل الإنسان في الخارج إلّا بالفكر في هذه (المتربّبات) لتوقّف بعضها على بعض، ثمّ يشرع في فعلها. وأوّل هذا الفكر هو المسبّب الأخير وهو آخرها في العمل. وأوّلها في العمل هو المسبّب الأوّل وهو آخرها في الفكر. ولأجل العثور على هذا الترتيب يحصل الانتظام في الأفعال البشريّة.

وأمّا الافعال الحيوانيّة لغير البشر فليس فيها انتظام، لعدم الفكر الذي يعثر به الفاعل على الترتيب فيما يفعل ؛ إذ الحيوانات إنّما تدرك بالحواسّ ومدركاتها متفرقة خليّة من الرّبط لأنه لا يكون ألّا بالفكر. ولمّا كانت (الحوادث) المعتبرة في عالم الكائنات هي المنتظمة، وغير المنتظمة إنّما هي تبع لها، اندرجت حينئذ أفعال الحيوانات فيها، فكانت مسحّرة للبشر، واستولت أفعال البشر على عالم الحوادث، عما فيه فكان كلّه في طاعته (وتسخيره) ؛ وهذا معنى الاستخلاف المشار إليه في قوله تعالى : « إنّى جاعل في الأرض خليفة » (84) فهذا الفكر هو الخاصة قوله تعالى : « إنّى جاعل في الأرض خليفة » (84) فهذا الفكر هو الخاصة

<sup>48)</sup> من الآية 30 من سورة البقرة.

البشريّة التي تميّز بها البشر عن غيره من الحيوان. وعلى قدر حصول الأسباب والمسبّبات في الفكر مربّبة تكون إنسانيّته. فمن النّاس من تتوالى له السّببيّة في مرتبتين أو ثلاث، ومنهم من لا يتجاوزها، ومنهم من ينتهي إلى خمس أو ستّ فتكون إنسانيّته أعلى.

واعتبر ذلك بلاعب الشطرنج: فإن في اللاعبين من يتصوّر الثلاث حركات والخمس الذي ترتيبها وضعي، ومنهم من يقصر عن ذلك لقصور ذهنه. وإن كان هذا المثال غير مطابق، لأن لعب الشطرنج بالملكة، ومعرفة الأسباب والمسبّبات بالطّبع، لكنّه مثال يحتذي به النّاظر في تعقّل ما يورد عليه من القواعد. والله خلق الإنسان وفضّله على كثير ممّن خلق تفضيلا.

# فصل في العقل التجريبيّ وكيفيّة حدوثه

إنّك تسمع في كتب الحكماء قولهم: الإنسان هو مدني بالطّبع يذكرونه في البات النبوات وغيرها. والنسبة فيه إلى المدينة، وهي عندهم كناية عن الاجتاع البشري. ومعنى هذا القول: أنّه لا تمكن حياة المنفرد من البشر، ولا يتم وجوده الا (بالاجتاع) مع أبناء جنسه. وذلك لما هو عليه من العجز عن استكمال وجوده وحياته، فهو محتاج إلى المعاونة في جميع حاجاته أبدا بطبعه. وتلك المعاونة لا بدّ فيها من المفاوضة أوّلا، ثمّ المشاركة وما بعدها، وربّما تفضي المعاملة عند اتّحاد الأغراض إلى المنازعة والمشاجرة فتنشأ المنافرة والمؤالفة، والصداقة والعداوة. ويوؤل إلى الحرب والسلم بين الأمم والقبائل. وليس ذلك على أيّ وجه اتّفق، كا بين الهمل من الحيوانات، بل البشر بما جعل الله فيهم من انتظام الأفعال وترتيبها بالفكر، كا تقدّم ، جعل ذلك سنتظما فيهم، ويسرهم لإيقاعه على وجوه سياسية وقوانين حكميّة، ينكّبون فيها عن المفاسد إلى المصالح، وعن الحسن إلى القبيح، بعد أن عيروا القبائح والمفسدة، بما ينشأ عن الفعل من ذلك عن تجربة صحيحة، وعوائد معروفة بينهم، فيفارقون الهمل من الحيوان، وتظهر عليهم نتيجة الفكر في انتظام معروفة بينهم، فيفارقون الهمل من الحيوان، وتظهر عليهم نتيجة الفكر في انتظام معروفة بينهم، فيفارقون الهمل من الحيوان، وتظهر عليهم نتيجة الفكر في انتظام

الافعال وبعادها عن المفاسد. هذه المعاني التي يحصل بها ذلك لا تبعد عن الحسّ كلّ البعد ولا يتعمّق فيها النّاظر، بل كلّها تدرك بالتّجربة وبها تستفاد ؛ لأنها معان جزئيّة تتعلّق بالمحسوسات وصدقها وكذبها، يظهر قريبا في الواقع، فيستفيد طالبها حصول العلم بها من ذلك، ويستفيد كلّ واحد من البشر القدر الذي يسرّ له منها مقتنصا له بالتّجربة بين الواقع في معاملة أبناء جنسه، حتى يتعيّن له ما يجب وينبغي فعلا وتركا. وتحصل في ملابسة الملكة في معاملة أبناء جنسه.

ومن تتبع ذلك سائر عمره حصل له العثور على كلّ قضية. قضية ولا بدّ بما تسعه التّجربة من الزّمن. وقد يسهّل الله على كثير من البشر تحصيل ذلك في أقرب زمن بالتّجربة، إذا قلّد فيها الآباء والمشيخة والأكابر، ولقّن عنهم ووعى تعليمهم، فيستغني عن طول المعاناة في تتبع الوقائع واقتناص هذا المعنى من بينها. ومن فقد العلم في ذلك والتّقليد فيه، أو أعرض عن حسن استاعه واتباعه، طال عناؤه في (التأدّب) بذلك، فيجري في غير مألوف ويدركها على غير نسبة، فتوجد آدابه ومعاملاته سيّئة الأوضاع بادية الخلل، ويفسد حاله في معاشه بين أبناء جنسه. وهذا معنى القول المشهور: « من لم يؤدّبه والده أدّبه الزّمان ». أي من جنسة، وهذا معنى القول المشهور: « من لم يؤدّبه والده أدّبه الزّمان ». أي من أب يلقّن الآداب في (معاملات) البشر من والديه — وفي معناهما المشيخة والأكابر — ويتعلّم ذلك منخم، رجع إلى تعلّمه بالطّبع من الواقعات على توالي الأيّام، فيكون الزّمان معلّمه ومؤدّبه لضرورة ذلك بضرورة المعاونة التّي هي طبيعته.

وهذا هو العقل التجريبي، وهو يحصل بعد العقل التمييزي الذّي تقع به الأفعال كما (قدّمناه). وبعد هذين مرتبة العقلُ النظريّ الذّي تكفّل بتفسيره أهل العلوم، فلا يحتاج إلى تفسيره في هذا الكتاب والله جعل لكم السّمع والأبصار والأفئدة قليلا ما تشكرون.

### فصل في علوم البشر وعلوم الملائكة

إنَّا نشهد في أنفسنا بالوجدان الصّحيح ثلاثة عوالم: أوَّلها: عالم الحسَّ،

ونعتبره بمدارك الحسّ الذي شاركنا فيه الحيوانات بالإدراك، ثم نعتبر الفكر الذي اختصّ به البشر فنعلم منه وجود النّفس الإنسانية علما ضروريًا بما بين جنبينا من (مداركها) العلمية التي هي فوق مدارك الحسّ، فتراه عالما آخر فوق عالم الحسّ. ثم نستدلّ على عالم ثالث فوقنا بما نجد فينا من آثاره التي تلقى في أفعدتنا كالإرادات والوجهات نحو الحركات الفعلية، فنعلم أنّ هناك فاعلا يبعثنا عليها من عالم فوق عالمنا وهو عالم الأرواح والملائكة. وفيه ذوات مدركة لوجود آثارها فينا مع ما بيننا وبينها من المغايرة. وربّما يستدلّ على هذا العالم الأعلى الرّوحاتي وذواته بالرّؤيا وما نجد في النّوم، ويلقى (علينا) فيه من الأمور التي نحن في غفلة عنها في اليقظة وتطابق الواقع في الصحيحة منها، فنعلم أنها حقّ ومن عالم الحقّ. وأمّا أضغاث الأحلام فصور خيالية يخزنها الإدراك في الباطن ويجول فيها الفكر بعد العيبة عن الحسّ. ولانجد على هذا العالم الرّوحاتي برهانا أوضح من هذا، فنعلمه كذلك على الجملة ولا ندرك له تفصيلا.

وما يزعمه الحكماء الإلهيّون في تفصيل ذواته وترتيبها، المسمّاة عندهم بالعقول، فليس شيء من ذلك بيقيني لاختلال شرط البرهان النّظريّ فيه، كما هو مقرر في كلامهم في المنطق. لأنّ من شرطه أن تكون قضاياه أوّليّة ذاتيّة. وهذه الدّوات الرّوحانيّة مجهولة الدّاتيّات، فلا سبيل للبرهان فيها. ولا يبقى لنا مدرك في تفاصيل هذه العوالم إلّا ما نقتبسه من الشّرعيّات التي يوضّحها الإيمان ويحكمها. (وأقعد) (4) هذه العوالم في مدركنا عالم البشر، لأنه وجدانيّ مشهود في مداركنا الجسمانيّة والرّوحانية. ويشترك في عالم الحسّ مع الحيوانات وفي عالم العقل والأرواح مع الملائكة والرّوحانية دواتهم من جنس ذواته، وهي ذوات مجرّدة عن الجسمانيّة والمادّة، وعقل صرف يتحد فيه العقل والعاقل والمعقول، وكأنّه ذات حقيقتها الإدراك والعقل، فعلومهم حاصلة دائما مطابقة بالطّبع لمعلوماتها لا يقع فيها خلل البتّة.

وعلم البشر هو حصول صورة المعلوم في ذواتهم بعد أن لا تكون حاصلة. فهو كلّه مكتسب، والذّات التّي تحصل فيها صور المعلومات وهي النّفس مادّة هيولانيّة

<sup>49)</sup> وفي نسخة : وأعْقَدُ.

تلبس صور الوجود بصور المعلومات الحاصلة فيها شيئا شيئا، حتى تستكمل، ويصح وجودها بالموت في مادّتها وصورتها. فالمطلوبات فيها متردّدة بين النّفي والإثبات دائما، (تطلب) أحدهما بالوسط الرّابط بين الطّرفين. فإذا حصل وصار معلوما افتقر إلى بيان المطابقة، وربّما أوضحها البرهان الصّناعي، لكنّه من وراء الحجاب. وليس كالمعاينة التّي في علوم الملائكة. وقد ينكشف ذلك الحجاب فيصير إلى المطابقة بالعيان. فقد تبيّن أنّ البشر جاهل بالطبع للتردّد الذي في عامه، وعالم بالكسب والصّناعة لتحصيله المطلوب بفكرة الشروط الصناعية وكشف الحجاب الذي أشرنا إليه إنّما هو بالرّياضة بالأذكار التي أفضلها صلاة تنهى عن الفحشاء والمنكر، وبالتنزّه عن المتناولات المهمّة، ورأسها الصوم، وبالوجهة إلى الله بجميع قواه. والله علّم الانسان ما لم يعلم.

#### فصل في علوم الأنبياء عليهم السّلام

إنّا نجد هذا الصّنف من البشر تعتريهم حالة آلهية خارجة عن منازع البشر وأحوالهم فتغلب الوجهة الربّانية فيهم، على البشريّة في القوى الإدراكيّة والنّزوعيّة من الشّهوة والغضب وسائر الأحوال البدنيّة، فتجدهم متنزّهين عن الأحوال البشريّة إلّا في الضّرورات منها مقبلين على الأحوال الربّانيّة من العبادة والذّكر الله بما يقتضي معرفتهم به، مخبرين عنه بما يوحى إليهم في تلك الحالة، من هداية الأمّة على طريقة واحدة وسنن معهود منهم لا يتبدّل فيهم، كأنّه جبلة فطرهم الله عليها. وقد تقدّم لنا الكلام في الوحي أوّل الكتاب في فصل المدركين للغيب. وبينّا هنالك أنّ الوجود كلّه في عوالمه البسيطة والمركّبة على (ترتيب) طبيعي من أعلاها وأسفلها متصلة كلّها اتصالا لا ينخرم. وأنّ الذّوات التي في آخر كلّ أفق من العوالم مستعدّة لأن تنقلب إلى الذّات التي تجاورها من الأسفل والأعلى، استعداد طبيعيّا مستعدة لأن تنقلب إلى الذّات التي تجاورها من الأسفل والأعلى، استعداد طبيعيّا في العناصر الجسمانيّة البسيطة، وكما (هو) في النّخل والكرم من آخر أفق الخيوان، وكما في القردة التي استجمع فيها النّبات مع الحلزون والصدف من أفق الحيوان، وكما في القردة التي استجمع فيها النّبات مع الحلزون والصدف من أفق الحيوان، وكما في القردة التي استجمع فيها

الكيس والادراك مع الانسان صاحب الفكر والروية. وهذا الاستعداد الذّي في جانبي كلّ أفق من العوالم هو معنى الاتصال فيها.

وفوق العالم البشريّ عالم روحانيّ، شهدت لنا به الآثار التي فينا منه، بما يعطينا من قوى الإدراك والإرادة فذوات (ذلك) العلم العالم إدراك صرف وتعقّل محض، وهو عالم الملائكة ؛ فوجب من ذلك كلَّه أن يكون للنَّفس الإنسانيَّة إستعداد للإنسلاخ من البشريّة إلى الملكيّة، لتصير بالفعل من جنس الملائكة وقتا من الأوقات، وفي لمحة من اللَّمحات. ثم تراجع بشريَّتها وقد تلقَّت في عالم الملكيَّة ما كلَّفت بتبليغه إلى أبناء جنسها من البشر. وهذا هو معنى الوحي وحطاب الملائكة. والأنبياء كلُّهم مفطورون عليه، كأنَّه جبلَّة لهم ويعالجون في ذلك الانسلاخ من الشدّة والغطيط ما هو معروف عنهم. وعلومهم في تلك الحالة علم شهادة وعيان، لا يلحقه الخطأ والزّلل، ولا يقع فيه الغلط والوهم، بل المطابقة فيه ذاتية لزوال حجاب الغيب وحصول الشهادة الواضحة عند مفارقة هذه الحالة إلى البشريّة، لا يفارق علمهم الوضوح، استصحابا له من تلك الحالة الأولى، ولما هم عليه من (الزّكاء) (٥٥) المفضى بهم إليها، يتردّد ذلك فيهم دائما إلى أن تكمل هداية الأمّة التي بعثوا لها، كما في قوله تعالى : « إنّما أنا بشر مثلكم يوحي إلىّ أنَّما إلهكم إله واحد، فاستقيموا إليه واستغفروه ». فافهم ذلك وراجع ما قدَّمناه لك أول الكتاب، في أصناف المدركين للغيب، يتضح لك شرحه وبيانه، فقد بسطناه هنالك بسطا شافيا. والله الموفّق.

### فصل في أنّ الإنسان جاهل بالذّات عالم بالكسب

قد بينا أول هذه الفصول أنّ الإنسان من جنس الحيوانات، وأنّ الله تعالى ميّزه عنها بالفكر الذّي جعل له، يوقع به أفعاله على انتظام وهو العقل التّمييزيّ أو يقتنص به العلم بالإراء والمصالح والمفاسد من أبناء جنسه، وهو العقل التّجريبيّ، أو

<sup>50)</sup> وفي نسخة : الذكاء.

يخصل به في تصوّر الموجودات غائبا وشاهدا، على ما هي عليه، وهو العقل النظري. هذا الفكر إنّما يحصل له بعد كال الحيوانية فيه، ويبدأ من التمييز، فهو قبل التمييز خلو من العلم بالجملة، معدود من الحيوانات، لاحق بمبدئه في التكوين، من النطفة والعلقة والمضغة، وما حصل له بعد ذلك فهو بما جعل الله له من مدارك الحسّ والأفتدة التي هي الفكر. قال تعالى في الامتنان علينا: « وجعل لكم السّمع والأبصار والأفتدة » فهو في الحالة الأولى قبل التّمييز هيولا فقط، لكم السّمع والأبصار والأفتدة » فهو في الحالة الأولى قبل التّمييز هيولا فقط، خلته الإنسانية في وجودها. وانظر إلى قوله تعالى في مبدإ الوحي على نبية « اقرأ باسم ربّك الذّي خلق، خلق الإنسان من علق، اقرأ وربّك الأكرم الذّي علم بالسم ربّك الذّي خلق، خلق الإنسان ما لم يعلم » أي أكسبه من العلم ما لم يكن حاصلا له بعد أن كان علقة ومضغة، فقد كشفت لنا طبيعته وذاته ما هو عليه من الجهل الذاتي والعلم الكسبيّ، وأشارت إليه الآية الكريمة تقرّر فيه الامتنان عليه بأول مراتب وجوده، وهي الإنسانيّة وحالتاها الفطريّة والكسبيّة في أول التّنزيل ومبدإ الوحي وكان وجوده، وهي الإنسانيّة وحالتاها الفطريّة والكسبيّة في أول التّنزيل ومبدإ الوحي وكان الله عليما حكيما.

# فصل في كشف الغطاء عن المتشابه من الكتاب والستنة وما حدث لأجل ذلك من طوائف الستنة والمبتدعة في الاعتقادات

اعلم أنّ الله سبحانه بعث إلينا نبيّنا محمدا صلّى الله عليه وسلّم يدعونا إلى الفوز والنجّاة بالنّعيم، وأنزل عليه كتابه الكريم باللّسان العربيّ المبين، يخاطبنا فيه بالتّكاليف المفضية بنا إلى ذلك. وكان في خلال هذا الخطاب، ومن ضروراته، ذكر صفاته سبحانه وأسمائه، ليعرّفنا بذاته، وذكر الرّوح المتعلّقة بنا، وذكر الوحي والملائكة، الوسائط بينه وبين رسله إلينا. وذكر لنا يوم البعث وإنذاراته، ولم يعيّن لنا الوقت في شيء منه. وثبّت في هذا القرآن الكريم حروفا من الهجاء مقطّعة في

أوائل بعض سوره، لا سبيل لنا إلى فهم المراد بها. وسمَّى هذه الأنواع كلُّها من الكتاب متشابها. وذمّ على اتّباعها فقال تعالى : « هو الذّي أنزل عليك الكتاب منه آيات محكمات هنّ أمّ الكتاب وأخر متشابهات، فأمّا الذين في قلوبهم زيغ فيتَّبعون ما تشابه منه ابتغاء الفتنة وابتغاء تأويله وما يعلم تأويله إلَّا الله، والرَّاسخون في العلم يقولون امَّنَا به كُلُّ من عند ربَّنا وما يذِّكُر إِلَّا أُولُو الأَلْبَابِ » ('`) وحمل العلماء من سلف الصّحابة والتّابعين هذه الآية على أنّ المحكمات هي الميّنات التَّابِتَةُ الأَحكامِ. ولذا قال الفقهاء في اصطلاحهم : المحكم المتَّضح المعنى. وأمَّا المتشابهات فلهم فيها عبارات. فقيل هي التي تفتقر إلى نظر وتفسير يصحّح معناها، لتعارضها مع آية أخرى أو مع العقل، فتخفى دلالتها وتشتبه. وعلى هذا قال ابن عبّاس : « المتشابه يؤمن به ولا يعمل به » وقال مجاهد وعكرمة : « كلّما سوى آيات الأحكام والقصص متشابه » وعليه القاضي أبو بكر وإمام الحرمين. وقال التَّوريُّ والشَّعبيُّ وجماعة من علماء السَّلف : « المتشابه، ما لم يكن سبيل إلى علمه، كشروط السّاعة وأوقات الإنذارات وحروف الهجاء في أواثل السُّور ». وقوله في الآية « هنَّ أمَّ الكتاب » أي معظمه وغالبه والمتشابه أقلُّه، وقد يرد إلى المحكم. ثمّ ذمّ المتبعين للمتشابه بالتّأويل أو بحملها على معان لا تفهم منها في لسان العرب الذِّي حوطبنا به وسمَّاهم أهل زيغ، أي ميل عن الحقَّ من الكفَّار والزّنادقة وجهلة أهل البدع وأنّ فعلهم ذلك قصدا للفتنة التي هي الشرك أو اللَّبس على المؤمنين أو قصدا لتأويلها بما يشتهونه فيقتدون به في بدعتهم.

ثمّ أخبر سبحانه بأنه استأثر بتأوليها ولا يعلمه إلّا هو فقال: « وما يعلم تأويله إلّا الله ». ثم أثنى على العلماء بالإيمان بها فقط، فقال: « والراسخون في العلم يقولون آمنًا به ». ولهذا جعل السلف (والراسخون) مستأنفا، ورجّحوه على العطف لأنّ الإيمان بالغيب أبلغ في الثّناء ومع عطفه إنّما يكون إيمانا بالشّاهد، لأنهم يعلمون التأويل حينئذ فلا يكون غيبا. ويعضد ذلك قوله: « كلّ من عند ربّنا » ويدلّ على أنّ التأويل فيها غير معلوم للبشر، أنّ الألفاظ اللّغويّة إنّما يفهم منها المعاني التي وضعها العرب لها، فإذا استحال إسناد الخبر إلى مخبر عنه جهلنا

<sup>51)</sup> الاية 7 من سورة آل عمران.

مدلول الكلام حينئذ، وإن جاءنا من عند الله فوضنا علمه إليه ولا نشغل أنفسنا بمدلول نلتمسه، فلا سبيل لنا إلى ذلك. وقد قالت عائشة رضي الله عنها: «إذا رأيتم الذين يجادلون في القرآن، فهم الذين عنى الله »، فاحذروهم. هذا مذهب السلف في الآيات المتشابهة. وجاء في السنة ألفاظ مثل ذلك محملها عندهم محمل الآيات لأن المنبع واحد.

وإذا تقرّرت أصناف المتشابهات على ما قلناه، فلنرجع إلى اختلاف النّاس فيها. فأمّا ما يرجع منها على ماذكروه إلى السّاعة وأشراطها وأوقات الإنذارات وعدد الزبانية وأمثال ذلك فليس هذا \_ والله أعلم \_ من المتشابه، لأنّه لم يرد فيه لفظ محمل ولا غيره وإنّما هي أزمنة لحادثات استأثر الله بعلمها بنصّه (22) في كتابه وعلى لسان نبيّه. وقال : « إنّما علمها عند الله ». والعجب ممّن عدّها من المتشابه.

وأمّا الحروف المقطّعة في أوائل السّور فحقيقتها حروف الهجاء، وليس ببعيد أن تكون مرادة. وقد قال الرّمخشري: فيها إشارة إلى بعد الغاية في الإعجاز، لأنّ القرآن المنزل مؤلّف منها، والبشر فيها سواء، والتّفاوت موجود في دلالتها بعد التّأليف. وإن عدل عن هذا الوجه الذي يتضمّن الدّلالة على الحقيقة فإنّما يكون بنقل صحيح، كقولهم في طه، إنّه نداء من طاهر وهادي وأمثال ذلك والنقل الصّحيح متعذّر، فجيء المتشابه فيها من هذا الوجه.

وأمّا الوحي والملائكة والرّوح والجنّ، فاشتباهها من خفاء دلالتها الحقيقيّة لأنّها عير متعارفة، فجاء التّشابه فيها من أجل ذلك. وقد ألحق بعض النّاس بها كلّ ما في معناها من أحوال القيامة والجنّة والدّجّال والفتن والشروط، وما هو بخلاف العوائد المألوفة، وهو غير بعيد، إلّا أنّ الجمهور لا يوافقونهم عليه. وسيّما المتكلّمون فقد عيّنوا محاملها على ماتراه في كتبهم، ولم يبق من المتشابه إلّا الصّفات التي وصف الله بها نفسه في كتابه وعلى لسان نبيّه، ممّا يوهم ظاهره نقصا أو تعجيزا. وقد اختلف النّاس في هذه الظواهر من بعد السلف الدّين قرّرنا مذهبهم. وتنازعوا وتطرّقت البدع إلى العقائد. فلنشر إلى بيان مذاهبهم وإيثار الصّحيح منها

<sup>52)</sup> كذا، وفي نسخة، بنعته.

على الفاسد فنقول « وما توفيقي إلَّا بالله » :

اعلم أنّ الله سبحانه وصف نفسه في كتابه بأنّه عالم، قادر، مريد، حيّ، سميع بصير، متكلّم، جليل، كريم، جواد، منعم، عزيز، عظيم. وكذلك أثبت لنفسه اليدين والعينين والوجه والقدم والسّاق، إلى غير ذلك من الصّفات فمنها ما يقتضي صحّة الألوهيّة، مثل العلم والقدرة والإرادة، ثمّ الحياة التّي هي شرط جميعها، ومنها ما هي صفة كال، كالسّمع والبصر والكلام، ومنها ما يوهم النقص كالاستواء والتزول والجيء، وكالوجه واليدين والعينين التيّ هي صفات المحدثات. ثم أحبر الشارع: أنّا نرى ربّنا يوم القيامة كالقمر ليلة البدر، لا نُضام في رؤيته، كما ثبت في الصّحيح.

فأمّا السلف من الصّحابة والتّابعين فأثبتوا له صفات الألوهيّة والكمال، وفوّضوا إليه ما يوهم النّقص ساكتين عن مدلوله. ثمّ اختلف النّاس من بعدهم، وجاء المعتزلة فأثبتوا هذه الصّفات أحكاما ذهنيّة مجرّدة، ولم يثبتوا صفة تقوم بذاته، وسمّوا ذلك توحيدا، وجعلوا الإنسان خالقا لأفعاله، ولا تتعلّق بها قدرة الله تعالى سيما الشرور والمعاصي منها ؛ اذ يمتنع على الحكيم فعلها وجعلوا مراعاة الأصلح للعباد واجبة عليه. وسمّوا ذلك عدلا، بعد أن كانوا أوّلا يقولون بنفي القدر، وأنّ الأمر كلّه مستأنف بعلم حادث وقدرة وإرادة كذلك، كما ورد في الصّحيح. وأنّ عبد الله بن عمر تبرأ من معبد الجهنيّ وأصحابه القائلين بذلك. وانتهى نفي القدر إلى واصل بن عطاء الغزّال، منهم، تلميذ الحسن البصريّ، لعهد عبد الملك بن مروان. ثمّ آخرا إلى معمر السّلميّ، ورجعوا عن القول به. وكان منهم أبو الهذيل العلّاف، وهو شيخ المعتزلة. أخذ الطّريقة عن عثان بن خالد الطّويل عن واصل. وكان من نفاة القدر، واتبع رأي الفلاسفة في نفي الصّفات الوجوديّة لظهور مذاهبهم يومئذ.

ثمّ جاء إبراهيم النظّام وقال بالقدر واتبعوه. وطالع كتب الفلاسفة وشدد في نفي الصّفات وقرر قواعد الاعتزال. ثم جاء الجاحظ والكعبي والجبّائي، وكانت طريقتهم تسمّى علم الكلام إمّا لما فيها من الحجاج والجدال، وهو الذّي يسمّى كلاما، وإمّا لأنّ أصل طريقتهم نفي صفة الكلام. فلهذا كان الشّافعي يقول:

حقهم أن يضربوا بالجريد ويطاف بهم. وقرر هؤلاء طريقتهم وأثبتوا منها وردوا، إلى أن ظهر الشيخ أبو الحسن الأشعري وناظر بعض مشيختهم في مسائل الصلاح والأصلح، فرفض طريقتهم، وكان على رأي عبد الله به سعيد بن كلاب وأبي العبّاس القلانسيّ والحرث بن اسد المحاسبيّ من أتباع السلف وعلى طريقة السنة. فأيّد مقالاتهم بالحجج الكلاميّة وأثبت الصّفات القائمة بذات الله تعالى، من العلم والقدرة والجرادة والحياة التي بها يتمّ دليل التّمانع وتصحّ المعجزات للأنبياء.

وكان من مذهبهم إثبات الكلام والسّمع والبصر؛ لأنها وإن أوهم ظاهرا النقص بالصّوت والحرف الجسمانيّن، فقد وجد للكلام عند العرب مدلول اخر غير الحرف والصّوت، وهو ما يدور في الخلد. والكلام حقيقة فيه دون الأول، فأثبتوه لله تعالى وانتفى إيهام التقص. وأثبتوا هذه الصّفة قديمة عامّة التعلّق شأن الصّفات الأخرى. وصار القرآن اسما مشتركا بين القديم بذات الله تعالى، وهو الكلام النّفسي والمحدث الذي هو الحروف المؤلّفة المقروءة بالأصوات. فإذا قيل قديم، فالمراد الأول، وإذا قيل مقروء مسموع، فلدلالة القراءة والكتابة عليه. وتورّع الإمام أحمد بن حنبل من إطلاق لفظ الحدوث عليه، لأنه لم يسمع من السّلف قبله: لا أنه يقول إن المصاحف المكتوبة قديمة، ولا أنّ القراءة الجارية على الألسنة قديمة، وهو يشاهدها محدثة. وإنّما منعه من ذلك الورع الذي كان عليه. وأمّا غير ذلك فإنكار للضرورات، وحاشاه منه. وأمّا السّمع والبصر، وإن كان يوهم إدراك الجارحة، فهو يدلّ أيضا لغة على إدراك المسموع والمبصر، وينتفي إيهام أيقص حينقذ لأنه حقيقة لغويّة فيهما.

وأمّا لفظ الاستواء والمجيء والنّزول والوجه واليدين والعينين وأمثال ذلك، فعدلوا عن حقائقها اللّغويّة لما فيها من إيهام النّقص بالتّشبيه إلى مجازاتها، على طريقة العرب، حيث تتعذر حقائق الألفاظ، فيرجعون إلى المجاز، كما في قوله تعالى: « يريد أن ينقضّ » وأمثاله، طريقة معروفة لهم غير منكرة ولا مبتدعة. وحملهم على هذا التّأويل، وإن كان مخالفا لمذهب السلف في التّفويض أنّ جماعة من أتباء السلف وهم المحدّثون والمتأخرون من الحنابلة ارتبكوا في محمل هذه الصّفات السلف وهم المحدّثون والمتأخرون من الحنابلة ارتبكوا في محمل هذه الصّفات فحملوها على صفات ثابتة للله تعالى، مجهولة الكيفيّة. فيقولون في « استوى على العرش » تثبت له استواء، بحيث مدلول اللّفظة، فرارا من تعطيله. ولا نقول

بكيفيّته فرارا من القول بالتشبيه الذّي تنفيه آيات السّلوب، من قوله « ليس كمثله شيء، سبحان الله عمّا يصفون، تعالى الله عمّا يقول الظَّالمون، لم يلد ولم يولد » ولا يعلمون مع ذلك أنَّهم ولجوا من باب التَّشبيه في قولهم بإثبات استواء، والاستواء عند أهل اللُّغة إنَّما موضوعه الاستقرار والتَّمكِّن، وهو جسمانيّ. وأمَّا ﴾ التّعطيل الذي يشنّعون بإلزامه، وهو تعطيل اللّفظ، فلا محذور فيه. وإنّما المحذور في تعطيل (الآلهة) (53) وكذلك يشنّعون بإلزام التّكليف بما لا يطاق، وهو تمويه. لأنَّ التَّشابه لم يقع في التَّكاليف. ثم يدّعون أنَّ هذا هو مذهب السَّلف، وحاشا لله من ذلك. وإنّما مذهب السّلف ما قرّرناه أوّلا من تفويض المراد بها إلى الله، والسَّكوت عن فهمها. وقد يحتجون لاثبات الاستواء لله بقول مالك الاستواء معلوم والكيف مجهول ولم يرد مالك « أنّ الاستواء معلوم النّبوت لله » وحاشاه من ذلك، لأنَّه يعلم مدلول الاستواء. وإنَّما أراد أنَّ الاستواء معلوم من اللُّغة، وهو الجسمانيّ وكيفيّته أي حقيقته، لأنّ حقائق الصّفات كلّها كيفيّات، وهي مجهولة التَّبُوت لله وكذلك يحتجُّون على إثبات المكان بحديث السُّوداء، وأنَّها لمَّا قال لها النبيّ صلَّى الله عليه وسلَّم: إين الله ؟ وقالت في السَّمَاء، فقال : أعتقها فإنَّها مؤمنة. والنَّبيُّ صلَّى الله عليه وسلَّم لم يثبت لها الإيمان بإثباتها المكان لله، بل لأنَّها آمنت بما جاء به من ظواهر أنَّ الله في السَّماء، فدخلت في جملة الرَّاسخين الذين يؤمنون بالمتشابه من غير كشف عن معناه. والقطع بنفي المكان حاصل من دليل العقل النَّافي للافتقار. ومن أدلَّة السَّلوب المؤذنة بالتَّنزيه مثل « ليس كمثله شيء » وأشباهه. ومن قوله « وهو الله في السّماوات وفي الأرض »، إذ الموجود لا يكون في مكانين، فليست في هذا للمكان قطعا، والمراد غيره. ثم طردوا ذلك المحمل الذي ابتدعوه في ظواهر الوجه والعينين واليدين والمجيء والتزول والكلام بالحرف والصّوت، يجعلون لها مدلولات أعمّ من الجسمانيّة وينزّهونه عن مدلول الجسمانيّ منها. وهذا شيء لا يعرف في اللّغة. وقد درج على ذلك الأوّل والآخر منهم. ونافرهم أهل السُّنَّة من المتكلِّمين الأشعريَّة والحنفيَّة. ورفضوا عقائدهم في ذلك، ووقع بين متكلِّمي الحنفيَّة ببخاري وبين الإمام محمَّد بن إسماعيل البخاريِّ

<sup>53)</sup> في نسخة دار الكتاب: الآلة.

ما هو معروف. وأمّا المجسّمة ففعلوا مثل ذلك في إثبات الجسميّة وأنّها لا كالأجسام. ولفظ الجسم له يثبت في منقول الشّرعيّات. وإنّما جرّاهم عليه إثبات هذه الظُّواهر، فلم يقتصروا عليها، بل توغُّلوا وأثبتوا الجسميَّة، يزعمون فيها مثل ذلك وينزّهونه بقول متناقض سفساف، وهو قولهم : « حسم لا كالأجسام »... والجسم في لغة العرب هو العميق المحدود وغير هذا التّفسير من أنه القائم بالذّات أو المركب من الجواهر وغير ذلك، فاصطلاحات للمتكلِّمين يريدون بها غير المدلول اللّغويّ. فلهذا كان المجسّمة أوغل في البدعة بل والكفر. حيث أثبتوا لله وصفا موهما يوهم النّقص لم يرد في كلامه، ولا كلام نبيّه. فقد تبيّن لك الفرق بين مذاهب السلف والمتكلمين السنية والمحدثين والمبتدعة من المعتزلة والمجسمة بما أطلعناك عليه. وفي المحدثين غلاة يسمّون (المشبّه) (١٠) لتصريحهم بالتّشبيه، حتّى إنه يحكى عن بعضهم أنّه قال : اعفوني من اللّحية والفرج وسلوا عمّا بدا لكم من سواهما. وإن لم يتأوّل ذلك لهم بأنهم يريدون حصر ما ورد من هذه الطّواهر الموهمة، وحملها على ذلك المحمل الذِّي لأثمتُّهم، وإلَّا فهو كفر صريح والعياذ بالله. وكتب أهل السُّنَّة مشحونة بالحجاج على هذه البدع، وبسط الرَّد عليهم بالأدلَّة الصَّحيحة. وإنَّما أومأنا إلى ذلك إيماء يتميّز به فصول المقالات وجملها. والحمد لله الذِّي هدانا لهذا وما كنَّا لنهتدي لولا أن هدانا الله.

وأمّا الظّواهر الخفيّة الأدلّة والدّلالة، كالوحي والملائكة والرّوح والجنّ والبرزخ وأحوال القيامة والدجّال والفتن والشّروط، وسائر ما هو متعذّر على الفهم أو مخالف للعادات، فإن حملناه على ما يذهب إليه الأشعريّة في تفاصيله، وهم أهل السنّة، فلا تشابه، وإن قلنا فيه بالتّشابه، فلنوضّح القول في كشف الحجاب عنه فنقول: اعلم أنّ العالم البشريّ أشرف العوالم من الموجودات وأرفعها. وهو وإن اتحدت حقيقة الإنسانيّة فيه فله أطوار يخالف كلّ واحد منها الآخر بأحوال تختص به حتى كأنّ الحقائق فيها مختلفة.

فالطّور الأوّل: عالمه الجسماني بحسّه الظّاهر وفكره المعاشي وسائر تصرّفاته التّي أعطاه إيّاها وجوده الحاضر.

لفظ لا يؤدي المعنى، والاحرى استعمال : المشبهة.

الطّور النّاني: عالم النّوم، وهو تصوّر الخيال بانفاذ تصوّراته جائلة في باطنه فيدرك منها بحواسه الظّاهرة مجرّدة عن الأزمنة والأمكنة وسائر الأحوال الجسمانيّة، ويشاهدها في إمكان ليس هو فيه. ويحدث له الصّالح منها البشرى بما يترقّب من مسرّاته الدنيويّة والأخرويّة، كما وعد به الصّادق صلوات الله عليه. وهذان الطّوران عامّان في جميع أشخاص البشر، وهما مختلفان في المدارك كما تراه.

الطور الثالث: طور النبّوة، وهو خاص بأشراف صنف البشر بما خصّهم الله به من معرفته وتوحيده، وتنزّل ملائكته عليهم بوحيه، وتكليفهم بإصلاح البشر في أحوال كلّها مغايرة للأحوال البشريّة الظاهرة.

الطور الرابع: طور الموت الذي تفارق أشخاص البشر فيه حياتهم الظاهرة إلى وجود قبل القيامة يسمّى البرزخ يتنعّمون فيه ويعذّبون على حسب أعمالهم ثمّ يفضون إلى يوم القيامة الكبرى، وهي دار الجزاء الأكبر نعيما وعذابا في الجنّة أو في النار.

والطّوران الأولان شاهدهما وجداني، والطّور النّالث النّبوي شاهده المعجزة والأحوال المختصّة بالأنبياء، والطور الرابع شاهده ما تنزل على الأنبياء. من وحي الله تعالى في المعاد وأحوال البرزخ والقيامة، مع أنّ العقل يقتضي به، كما نبّهنا الله عليه في كثير من آيات البعثة. ومن أوضح الدّلالة على صحّها أن أشخاص الإنسان لو لم يكن لهم وجود آخر بعد الموت غير هذه المشاهد يتلقّى فيه أحوالا تليق به، لكان إيجاده الأول عبثا؛ إذ الموت إذا كان عدما كان مآل الشّخص إلى العدم، فلا يكون لوجوده الأوّل حكمة، والعبث على الحكم محال

وإذا تقرّرت هذه الأطوار الأربعة، فلنأخذ في بيان مدارك الإنسان فيها كيف تختلف اختلافا بيّنا يكشف لك غور المتشابه.

فأمّا مداركه في الطّور الأوّل فواضحة جليّة. قال الله تعالى : « والله أخرجكم من بطون أمّهاتكم لا تعلمون شيئا، وجعل لكم السّمع والأبصار والأفئدة » (55) فبهذه المدارك يستولي على ملكات المعارف ويستكمل حقيقة إنسانيّته ويوفّي حقّ العبادة المفضية به إلى النّجاة.

<sup>55)</sup> الآية 78 من سورة النحل.

وأمّا مداركه في الطُّور النّاني، وهو طور النّوم، فهي المدارك التي في الحتى الظاهر بعينها. لكن ليست في الجوارح كما هي في اليقظة. لكنّ الرّأي يتيقّن كلّ شيء أدركه في نومه لا يشكّ فيه ولا يرتاب، مع خلَّو الجوارح عن الاستعمال العاديّ لها. والنَّاس في حقيقة هذه الحالة فريقان : الحكماء ويزعمون أنَّ الصور الخالية يدفعها الخيال بحركة الفكر إلى الحسّ المشترك الذّي هو الفصل المشترك بين الحسّ الظَّاهر والحسّ الباطن، (فتتصوّر محسوسة) بالظّاهر في الحواسّ كلّها. ويشكل عليهم هذا بأنَّ المرائي الصادقة التي هي من الله تعالى أو من الملك أرسخ وأثبت في الإدارك من المرائي الخياليّة الشّيطانيّة، من أنّ الخيال فيها على ما قرّروه واحد. الفريق الثَّاني : المتكلَّمون أجملوا فيها القول، وقالوا : هو إدراك يخلقه الله في الحاسَّة فيقع كما يقع في اليقظة، وهذا أليق، وإن كنَّا لا نتصوَّر كيفيَّته. وهذا الإدراك النّومي أوضح شاهد على ما يقع بعده من المدارك الحسيّة في الأطوار. وأمّا الطور الثالث، وهو طور الأنبياء، فالمدارك الحسّيّة فيها مجهولة الكيفيّة عند وجدانيّته عندهم بأوضح من اليقين. فيرى النّبيّ الله والملائكة، ويسمع كلام الله منه أو من الملائكة، ويرى الجنّة والنّار، والعرش والكرسي، ويخترق السّموات السّبع في إسرائه ويركب البراق فيها، ويلقى النبيّين هناك، ويصلّي بهم، ويدرك أنواع المدارك الحسيّة، كما يدرك في طوره الجسماني والنومي، بعلم ضروريّ يخلقه الله له، لا بالإدراك العادي للبشر في الجوارح. ولا يلتفت في ذلك إلى ما يقوله ابن سينا من تنزيله أمر النبَّوة على أمر النَّوم في دفع الخيال صورة إلى الحسّ المشترك. فإنَّ الكلام عليهم هنا أشد من الكلام في النوم، لأنَّ هذا التَّنزل طبيعة واحدة كما قرَّرناه، فيكون على هذا حقيقة الوحى والرؤيا من النّبيّ واحدة في يقينها وحقيقتها، وليست كذلك على ما علمت من رؤيا النبيّ صلّى الله عليه وسلّم قبيل الوحى ستّة أشهر وأنّها كانت بمدّة الوحي ومقدّمته، ويشعر ذلك بأنّه رؤية (56) في الحقيقة. وكذلك حال الوحى في نفسه فقد كان يصعب عليه ويقاسي منه شدّة كما هي في الصحيح، حتَّى كان القرآن يتنزِّل عليه آيات مقطَّعات. وبعد ذلك نزل عليه (براءة)(57)

<sup>56)</sup> كذا، وفي نسخة : دونه.

<sup>57)</sup> هِي السورة التاسعة من القرآن الكريم. وهي سورة (التوبة).

في غزوة (تبوك) جملة واحدة، وهو يسير على ناقته. فلو كان ذلك من تنزّل الفكر إلى الخيال فقط، ومن الخيال إلى الحسّ المشترك لم يكن بين هذه الحالات فرق. وأمّا الطُّور الرابع، وهو طور الأموات في برزحهم الذي أوَّله القبر، وهم مجرَّدون عن البدن، أو في بعثتهم عندما يرجعون إلى الأجسام، فمداركهم الحسيّة موجودة، فيرى الميت في قبره الملكين يسائلانه، ويرى مقعده من الجنّة أو النّار بعيني رأسه، ويرى شهود الجنازة ويسمع كلامهم وحفق نعالهم في الانصاف عنه، ويسمع ما يذكّرونه به من التّوحيد أو من تقرير الشّهادتين، وغير ذلك، وفي الصّحيح أنّ رسول الله صلَّى الله عليه وسلَّم وقف على قليب بدر (58)، وفيه قتلي المشركين من قريش، وناداهم بأسمائهم، فقال عمر : يا رسول الله! أتكلُّم هؤلاء الجيف ؟ فقال صلَّى الله عليه وسلَّم: والذي نفسي بيده، ما أنتم بأسمع منهم لما أقول. ثمَّ في البعثة يوم القيامة يعاينون بأسمائهم وأبصارهم \_ كما كانوا يعاينون في الحياة \_ من نعيم الجنَّة على مراتبه وعذاب النار على مراتبه، ويرون الملائكة ويرون ربَّهم، كما ورد في الصّحيح: « إنّكم ترون ربّكم يوم القيامة، كالقمر ليلة البدر لا تضامون في رؤيته ». وهذه المدارك لم تكن لهم في الحياة الدّنيا وهي حسيّة مثلها، وتقع في الجوارح بالعلم الضروري الذي يخلقه الله كما قلناه. وسرَّ هذا أن تعلم أنَّ النَّفس الإنسانيّة هي تنشأ بالبدن وبمداركه، فإذا فارقت البدن بنوم أو موت أو صار النبيّ حالة الوحي من المدارك البشريّة إلى المدارك الملكيّة، فقد استصبحت ما كان معهّا من المدارك البشريّة مجرّدة عن الجوارح، فيدرك بها في ذلك الطُّور أيّ إدارك شاءت منها، ارفع من إدراكها، وهي في الجسد. قاله الغزَّاليُّ رحمه الله، وزاد على ذلك : أَنَّ لَلنَّفُسِ الْإِنسَانِيَّة صورة تبقى لها، بعد المفارقة فيها العينان والأذنان وسائر الجوارح المدركة أمثالا لها، كان في البدن وصورا.

وأنا أقول: إنّما يشير بذلك إلى الملكات الحاصلة من تصريف هذه الجوارح في بدنها زيادة على الإدراك. فإذا تفطّنت لهذا كلّه عملت أنّ هذه المدارك موجودة في الأطوار الأربعة، لكن ليس على ما كانت في الحياة الدّنيا، وإنّما هي تختلف

<sup>58)</sup> كان ذلك اثر انتهاء وقعة بدر الكبرى التي اظهر الله بها دين الاسلام على المشركين. انظر ابن حلدون ط دار الكتاب اللبناني ـــ بيروت م 2 ص 744 ـــ 746.

بالقوّة والضّعف بحسب ما يعرض لها من الأحوال. ويشير المتكلّمون إلى ذلك إشارة مجملة بأنّ الله يخلق فيها علما ضروريّا بتلك المدارك، أيّ مدرك كان، ويعنون ربه هذا القدر الذّي أوضحناه. وهذه نبذة أومأنا بها إلى ما يوضّح القول في المتشابه، ولو أوسعنا الكلام فيه لقصرت المدارك عنه. فلنفزع إلى الله سبحانه في الهداية والفهم عن أنبيائه وكتابه، بما يحصل به الحقّ في توحيدنا، والظّفر بنجاتنا والله يهدي من يشاء.

## فصل في علم التّصوّف

هذا العلم من العلوم الشرعية الحادثة في الملّة. وأصله أنّ طريقة هؤلاء القوم، لم تزل عند سلف الأمّة، وكبارها من الصّحابة والتّابعين، ومن بعدهم، طريقة الحق والهداية، وأصلها العكوف على العبادة والانقطاع إلى الله تعالى، والإعراض عن زخرف الدنيا وزينتها، والزّهد فيما يقبل عليه الجمهور من لذّة ومال وجاه، والانفراد عن الخلق في الخلوة للعبادة، وكان ذلك عامّا في الصّحابة والسلف. فلمّا فشا الإقبال على الدّنيا في القرن التّاني وما بعده، وجنح الناس إلى مخالطة الدنيا، اختص المقبلون على العبادة باسم الصوفية والمتصوّفة. وقال القشيري رحمه الله: ولا يشهد لهذا الاسم اشتقاق من جهة العربية ولا قياس. والظّاهر أنّه لقب. ومن قال: اشتقاقه من الصّفات، أو من الصّفة، فبعيد من جهة القياس اللّغوي، قال: وكذلك من الصّوف لأنّهم لم يختصّوا بلبسه.

قلت: والأظهر إن قيل بالاشتقاق أنه من الصوف، وهم في الغالب مختصون بلبسه، لما كانوا عليه من مخالفة النّاس في لبس فاخر الثيّاب إلى لبس الصوف. فلمّا اختص هؤلاء بمذهب الزّهد والانفراد عن الخلق والإقبال على العبادة، اختصوا بمواجد (50) مدركة لهم، وذلك أنّ الإنسان بما هو إنسان إنّما يتميّز عن سائر الحيوان بالإدراك، وإدراكه نوعان: إدراك للعلوم والمعارف من اليقين والظنّ والشك والوهم، وإدراك للأحوال القائمة به من الفرح والحزن والقبض والبسط

<sup>(59)</sup> وفي نسخة : بمآخِذَ.

والرّضا والغضب والصّبر والشّكر، وأمثال ذلك. فالمعنى العاقل والمتصرّف في البدن ينشأ (60) من إرادات وأحوال، وهي التّي تميّز بها الإنسان — كا قلناه — وبعضها ينشأ عن بعض، كا ينشأ العلم عن الأدلّة، والفرح والحزن عن إدراك المؤلم والملتدّبه والنّشاط عن الجمام (61)، والكسل عن الاعياء.

وكذلك المريد في مجاهدته وعبادته، لابد وأن ينشأ له عن كلّ مجاهدة حال هي نتيجة لتلك المجاهدة. وتلك الحال إمّا أن تكون نوع عبادة، فترسخ وتصير مقاما للمريد، وإمّا أن لا تكون عبادة، وإنّما تكون صفة حاصلة للتفس، من فرح (٥٥) أو سرور أو نشاط أو كسل أو غير ذلك من المقامات. ولايزال المريد يترقّى من مقام إلى مقام، إلى أن ينتهى إلى التوحيد والمعرفة التي هي الغاية المطلوبة للستعادة. قال صلّى الله عليه وسلّم: « من مات يشهد أن لا إله إلّا الله دخل الجنّة ». فالمريد لا بدّ له من الترقّي في هذه الأطوار، وأصلها كلّها الطّاعة والإخلاص، ويتقدّمها الإيمان ويصاحبها، وتنشأ عنها الأحوال والصفات نتائج وثمرات. ثمّ تنشأ عنها أخرى وأخرى إلى مقام التوحيد والعرفان. وإذا وقع تقصير في النّيجة أو خلل فيعلم أنه إنّما أتى من قبل التقصير في الذّي قبله. وكذلك في الخواطر النفسانية فيعلم أنه إنّما أتى من قبل التقصير في الذّي قبله. وكذلك في الخواطر النفسانية (خفاياها)، لأنّ حصول النّتائج عن الأعمال ضروري وقصورها من الخلل فيها كذلك. والمريد يجد ذلك بذوقه ويحاسب نفسه على أسبابه. ولا يشاركهم في ذلك كذلك. والمريد يجد ذلك بذوقه ويحاسب نفسه على أسبابه. ولا يشاركهم في ذلك إلّا القليل من النّاس، لأنّ الغفلة عن هذا كأنّها شاملة.

وغاية أهل العبادات، إذا لم ينتهوا إلى هذا النّوع، أنّهم يأتون بالطّاعات مخلصة من نظر الفقه في الإجزاء والامتثال. وهؤلاء يبحثون عن نتائجها بالأذواق والمواجد، ليطّلعوا على أنّها خالصة من التّقصير أو لا: فظهر أنّ أصل طريقتهم كلّها محاسبة النّفس على الأفعال والتّروك، والكلام في هذه الأذواق والمواجد التّي تحصل عن المجاهدات، ثمّ تستقر للمريد مقاما، ويترقّى منها إلى غيرها.

<sup>60)</sup> كَذَا، وفي نسخة : فالروح العاقل والمتصرف في البدن تنشأ... الخ.

<sup>61)</sup> الجمام: الراحة.

<sup>62)</sup> وفي نسخة : حزن.

ثمّ لهم مع ذلك آداب مخصوصة بهم واصطلاحات في ألفاظ تدور بينهم، إذ الأوضاع اللّغويّة إنّما هي للمعاني المتعارفة. فإذا عرض من المعاني ما هو غير متعارف، اصطلحنا على التّعبير عنه بلفظ يتيسر فهمه منه. فلهذا اختص هؤلاء بهذا النّوع من العلم الذّي ليس يوجد لغيرهم من أهل الشريعة الكلام فيه. وصار علم الشريعة على صنفين : صنف مخصوص بالفقهاء وأهل الفتيا، وهي الأحكام العامة في العبادات والعادات والمعاملات، وصنف مخصوص بالقوم في القيام بهذه المجاهدة ومحاسبة النّفس عليها، والكلام في الأذواق والمواجد العارضة في طريقها، وكيفيّة التّرقي منها من ذوق إلى ذوق، وشرح الاصطلاحات التّي تدور بينهم في ذلك.

فلمّا كتبت العلوم ودوّنت، وألّفت الفقهاء في الفقه وأصوله والكلام والتفسير وغير ذلك، كتب رجال من أهل هذه الطّريقة في طريقهم. فمنهم من كتب في الورع ومحاسبة النّفس على الاقتداء في الأخذ والتّرك، كما فعله المحاسبيّ في كتاب الرّعاية له، ومنهم من كتب في آداب الطّريقة وأذواق أهلها ومواجدهم في الأحوال كما فعله القشيريّ في كتاب الرّسالة، والسهرورديّ في كتاب عوارف المعارف وأمثالهم. وجمع الغزاليّ بين الأمرين في كتاب الإحياء، فدون فيه أحكام الورع والاقتداء، ثمّ بيّن آداب القوم وسننهم وشرح اصطلاحاتهم في عباراتهم. وصار علم التصوّف في الملّة علما مدونا، بعد أن كانت الطّريقة عبادة فقط وكانت أحكامها إنّما تتلقّى من صدور الرّجال، كما وقع في سائر العلوم التي دونت بالكتاب من التّفسير والحديث والفقه والأصول وغير ذلك.

ثمّ إنّ هذه المجاهدة (<sup>63</sup>). والذّكر يتبعها غالبا كشف حجاب الحسّ والاطّلاح على عوالم من أمر الله، ليس لصاحب الحسّ إدراك شيء منها. والرّوح من تلك العوالم. وسبب هذا الكشف أنّ الرّوح إذا رجع عن الحسّ الظّاهر إلى الباطن ضعفت أحوال الحسّ، وقويت أحوال الرّوح، وغلب سلطانه وتجدّد نشوؤه، وأعان على ذلك الذّكر، فإنّه كالغذاء لتنمية الرّوح، ولا يزال في نمو وتزيد، إلى أن يصير شهودا بعد أن كان علما. ويكشف حجاب الحسّ، ويتمّ وجود النّفس الذّي لها

<sup>63)</sup> وفي نسخة : والخلوة والذكر.

من ذاتها، وهو عين الإدراك. فيتعرّض حينئذ للمواهب الرّبانيّة والعلوم اللّدنيّة والفتح الإلميّ، وتقرب ذاته في تحقّق حقيقتها من الأفق الأعلى، أفق الملائكة. وهذا الكشف كثيرا ما يعرض لأهل المجاهدة فيدركون من حقائق الوجود ما لا يدرك سواهم. وكذلك يدركون كثيرا من الواقعات قبل وقوعها، ويتصرّفون بهممهم وقوى نفوسهم في الموجودات السلفيّة، وتصير طوع إرادتهم. فالعظماء منهم لا يعتبرون هذا الكشف ولا يتصرّفون، ولا يخبرون عن حقيقة شيء لم يؤمروا بالتّكلّم فيه، بل يعدّون ما يقع لهم من ذلك محنة، ويتعوّذون منه إذا هاجمهم. وقد كان الصّحابه رضي الله عنهم على مثل هذه المجاهدة، وكان حظهم من هذه الكرامات أوفر رضي الله عنهم لم يقع لهم بها عناية. وفي فضائل أبي بكر وعمر وعثان وعليّ رضي الله عنهم كثير منها. وتبعهم في ذلك أهل الطّريقة، ممّن اشتملت رسالة القشيريّ على ذكرهم، ومن تبع طريقتهم من بعدهم.

ثم إنّ قوما من المتأخرين انصرفت عنايتهم إلى كشف الحجاب والكلام في المدارك التي وراءه، واختلفت طرق الرّياضة (عندهم) في ذلك، باختلاف تعليمهم في إماتة القوى الحسيّة وتغذية الرّوح العاقل بالذّكر، حتّى يحصل للنّفس إدراكها الذّي لها من ذاتها بتام نشوتها وتغذيتها. فإذا حصل ذلك زعموا أنّ الوجود قد انحصر في مداركها حينئذ، وأنّهم كشفوا ذوات الوجود وتصوّروا حقائقها كلّها من العرش إلى الطشّ. وهكذا قال الغزاليّ رحمه الله في كتاب الإحياء بعد أن ذكر صورة الرّياضة.

ثمّ إنّ هذا الكشف لا يكون صحيحا كاملا عندهم، إلّا إذا كان ناشئا عن الاستقامة، لأنّ الكشف قد يحصل لصاحب الخلوة والجوع، وإن لم يكن هناك استقامة كالسّحرة والنّصارى وغيرهم من المرتاضين. وليس مرادنا إلّا الكشف النّاشيء عن الاستقامة. ومثاله أنّ المرآة الصّقيلة إذا كانت محدّبة أو مقعرة، وحوذي بها جهة المرئي، فإنّه يتشكّل فيه معوجًا على غير صورته. وإذا كانت مسطّحة تشكّل فيها المرئي صحيحا. فالاستقامة للنّفس، كالانبساط للمرآة، فيما ينطبع فيها من الأحوال. ولمّا عني المتأخرون بهذا النّوع من الكشف، تكلّموا في حقائق الملوجودات العلوية والسّفليّة، وحقائق الملك والرّوح والعرش والكرسيّ وأمثال

ذلك، وقصرت مدارك من لم يشاركهم في طريقهم عن فهم أذواقهم ومواجدهم في ذلك، وأهل الفتيا بين منكر عليهم ومسلم لهم. وليس البرهان والدّليل بنافع في هذه الطّريق، ردّا وقبولا، إذ هي من قبيل الوجدانيّات.

تفصيل وتحقيق: يقع كثيرا في كلام أهل العقائد، من علماء الحديث والفقه أنّ الله تعالى مباين لمخلوقاته. ويقع للمتكلّمين أنّه لا مباين ولا متصل. ويقع للفلاسفة أنّه لا داخل العالم ولا خارجه. ويقع للمتأخرين من المتصوّفة أنّه متحد بالمخلوقات: إمّا بمعنى الحلول فيها، أو بمعنى أنّه هو نفسها، وليس هناك غيره جملة ولاتفصيلا فلنبيّن تفصيل هذه المذاهب ونشرح حقيقة كلّ واحد منها، حتّى تتضح معانيها فنقول: إنّ المباينة تقال لمعنيين:

أحدهما المباينة في الحيّز والجهة، ويقابله الاتصال. وتشعر هذه المقابلة على هذه التقيّد بالمكان: إمّا صريحا، وهو تجسيم، أو لزوما وهو تشبيه من قبيل القول بالجهة. وقد نقل مثله عن بعض علماء السلّف من التصريح بهذه المباينة، فيحتمل غير هذا المعنى ومن أجل ذلك أنكر المتكلّمون هذه المباينة وقالوا: لا يقال في البارئ إنّه مباين مخلوقاته، ولا متصل بها؛ لأنّ ذلك إنّما يكون للمتحيّزات. وما يقال من أنّ المحلّ لا يخلو عن الاتصاف بالمعنى وضدّه، فهو مشروط بصحّة الاتصاف أوّلا، وأمّا مع امتناعه فلا، بل يجوز الخلوّ عن المعنى وضدّه، كما يقال في الجماد، لا عالم ولا جاهل ولا قادر ولا عاجز ولا (مدرك ولا موف) (٤٠٥) وصحّة الاتصاف بهذه المباينة مشروط بالحصول في الجهة على ما تقرّر من مدلولها والبارىء سبحانه منزّه عن ذلك. ذكره ابن التلمسانيّ في شرح اللّمع لإمام والبارىء سبحانه منزّه عن ذلك. ذكره ابن التلمسانيّ في شرح اللّمع لإمام الحرمين وقال: « ولا يقال في البارع عباين للعالم ولا متصل به، ولا داخل فيه ولا خارج عنه. وهو معنى ما يقوله الفلاسفة إنّه لا داخل العالم ولا خارجه، بناء على وجود الجواهر غير المتحيّزة. وأنكرها المتكلّمون لما يلزم من مساواتها للبارئ في وحود الجواهر غير المتحيّزة. وأنكرها المتكلّمون لما يلزم من مساواتها للبارئ في أخص الصّفات، وهو مبسوط في علم الكلام.

وأمّا المعنى الآخر للمباينة، فهو المغايرة والمخالفة، فيقال: البارىء مباين للخلوقاته في ذاته وهويّته ووجوده وصفاته. ويقابله الاتحاد والامتزاج والاختلاط.

<sup>64)</sup> وفي نسخة : ولا عاجز ولا كاتب ولا أمي وصحّة.

وهذه المباينة هي مذهب أهل الحق كلهم؛ من جمهور السلف وعلماء أهل الشرائع والمتكلمين والمتصوّفة الأقدمين كأهل الرسالة ومن نحا منحاهم. وذهب جماعة من المتصوّفة المتأخرين الذّين صيّروا المدارك الوجدانية علمية نظرية، إلى أنّ البارىء تعالى متحد بمخلوقاته في هويّته ووجوده وصفاته. وربّما زعموا أنه مذهب الفلاسفة قبل أرسطو، مثل أفلاطون وسقراط، وهو الذّي يعيّنه المتكلمون حيث ينقلونه في علم الكلام عن المتصوّفة ويحاولون الرّد عليه لأنّه ذاتان تنتفي إحداهما، أو تندر ج اندراج الجزء، فإنّ تلك مغايرة صريحة، ولا يقولون بذلك. وهذا الاتحاد هو الحلول الذّي تدّعيه النّصارى في المسيح عليه السلام، وهو أغرب لأنه حلول قديم في محدث أو اتحاده به. وهو أيضا عين ما تقوله الإماميّة من الشّيعة في الأثمّة. وتقرير هذا الاتحاد في كلامهم على طريقين :

الأوّلى: أنّ ذات القديم كائنة في المحدثات محسوسها ومعقولها، متّحدة بها في المتصوّرين، وهي كلّها مظاهر له، وهو القائم عليها، أي المقوّم لوجودها، بمعنى لولاه كانت عدما وهو رأي أهل الحلول.

الثانية: طريق أهل الوحدة المطلقة وكأنهم استشعروا من تقرير أهل الحلول الغيرية المنافية لمعقول الاتحاد، فنفوها بين القديم وبين المخلوقات في الذّات والوجود والصّفات. وغالطوا في غيرية المظاهر المدركة بالحس والعقل بأنّ ذلك من المدارك البشريّة، وهي أوهام. ولا يريدون الوهم الذي هو قسيم العلم والظّن والشّك، وإنّما يريدون أنّها كلّها عدم في الحقيقة، وجود في المدرك البشريّ فقط. ولا وجود بالحقيقة إلّا للقديم، لا في الظّاهر ولا في الباطن كما نقرر بعد بحسب الإمكان. والتعويل في تعقّل ذلك على النّظر والاستدلال، كما في المدارك البشرية غير مفيد؛ لأنّ ذلك إنّما ينقل من المدارك الملكيّة، وإنّما هي حاصلة للأنبياء بالفطرة ومن بعدهم للأولياء بهدايتهم. وقصد من يقصد الحصول عليها بالطّريقة العلميّة ضلال. وربّما قصد بعض المصنّفين ذلك في كشف الموجودات وترتيب حقائقه على طريق أهل المظاهر فأتى بالأغمض فالأغمض.

وربّما قصد بعض المصنّفين بيان مذاهبهم في كشف الوجود وترتيب حقائقه، فأتى بالأغمض فالأغمض، بالنّسبة إلى أهل النّظر والاصطلاحات والعلوم. كما فعل

الفرغاني، شارح قصيدة ابن الفارض، في الدّيباجة التّي كتبها في صدر ذلك الشّرح، فإنّه ذكر في صدور الوجود عن الفاعل وترتيبه، أنّ الوجود كلّه صادر عن صفة الوحدانيّة، التّي هي مظهر الأحديّة، وهما معا صادران عن الذّات الكريمة التّي هي عين الوحدة لا غير، ويسمّون هذا الصّدور بالتّجلّي.

وأوّل مراتب التجلّيات عندهم تجلّى الذّات على نفسه، وهو يتضمّن الكمال بإفاضة الإيجاد والظّهور، لقوله في الحديث الذّي يتناقلونه: «كنت كنزا مخفيّا، فأحببت أن أعرف، فخلقت الخلق ليعرفوني ». وهذ الكمال في الإيجاد المتنزّل في الوجود وتفصيل الحقائق، وهو عندهم عالم المعاني والحضرة الكماليّة (65) والحقيقة المحمّديّة، وفيها حقائق الصّفات واللّوح والقلم وحقائق الأنبياء والرّسل أجمعين، والكمّل من أهل الملّة المحمّديّة. وهذا كلّه تفصيل الحقيقة المحمّديّة. وتصدر عن هذه الحقائق حقائق أخرى في الحضرة الهبائيّة، وهي مرتبة المثال، ثمّ عنها العرش، ثمّ الكرسيّ، ثمّ الأفلاك، ثمّ عالم العناصر، ثمّ عالم التركيب. هذا في عالم الرّتق، فإذا تجلّت، فهي في عالم الفتق. انتهى.

ويسمّى هذا المذهب مذهب أهل التّجلّي والمظاهر والحضرات، وهو كلام لا يقتدر أهل النّظر على تحصيل مقتضاه لغموضه وانغلاقه، وبعد ما بين كلام صاحب المشاهدة والوجدان وصاحب الدّليل. وربّما أنكر بظاهر الشّرع هذا التّرتيب فإنّه لا يعرف في شيء من مناحيه. وكذلك ذهب آخرون منهم إلى القول بالوحدة المطلقة، وهو رأي أغرب من الأوّل في تعقله وتفاريعه، يزعمون فيه أنّ الوجود له قوى في تفاصيله، بها كانت حقائق الموجودات وصورها وموادّها.

والعناصر إنّما كانت بما فيها من القوى، كذلك مادّتها لها في نفسها قوّة بها كان وجودها. ثمّ إنّ المركّبات فيها تلك القوى متضمّنة في القوّة التي كان بها التركيب. كالقوّة المعدنيّة فيها قوى العناصر بهيولاها، وزيادة القوّة المعدنيّة، ثمّ القوّة المعدنيّة وزيادة قوّتها في نفسها، وكذا القوّة الإنسانيّة الحيوانيّة، ثمّ الفلك يتضمّن القوّة الإنسانيّة وزيادة. وكذا الذّوات الرّوحانيّة

<sup>65)</sup> وعلق صاحب نسخة دار الكتاب : كذا، وفي ب : والحضرة العمائية، وفي نسخة اخرى : والحضرة العمادية.

والقوّة الجامعة للكلّ من غير تفصيل، هي القوّة الإلهيّة فهي التّي انبتّت في جميع الموجودات كلّية وجزئيّة، وجمعتها وأحاطت بها من كلّ وجه، لا من جهة الظهور ولا من جهة المادّة، فالكلّ واحد وهو ولا من جهة المادّة، فالكلّ واحد وهو نفس الذّات الإلهيّة، وهي في الحقيقة واحدة بسيطة، والاعتبار هو المفصل لها، كالإنسانيّة مع الحيوانيّة. ألا ترى أنها مندرجة فيها وكائنة بكونها. فتارة يمثّلونها بالجنس مع النّوع في كلّ موجود كما ذكرناه، وتارة بالكلّ مع الجزء، على طريقة المثال. وهم في هذا كلّه يفرّون من التركيب والكثرة بوجه من الوجوه، وإنّما أوجبها عندهم الوهم والخيال. والذّي يظهر من كلام ابن دهاق في تقرير هذا المذهب، أنّ حقيقة ما يقولونه في الوحدة شبيه بما يقوله الحكماء في الألوان، من أنّ وجودها مشروط بالضّوء، فإذا عدم الضّوء لم تكن الألوان موجودة بوجه.

وكذا عندهم الموجودات المحسوسة كلّها مشروطة بوجود المدرك المحسّي، بل والموجودات المعقولة والمتوهمة أيضا مشروطة بوجود المدرك العقلي، فإذا، الوجود المفصّل كلّه مشروط بوجود المدرك البشري. فلو فرضنا عدم المدرك البشري جملة لم يكن هناك تفصيل في الوجود، بل هو بسيط واحد. فالحرّ والبرد، والصّلابة واللّين، بل والأرض والماء، والنّار والسّماء والكواكب، إنّما وجدت لوجود الحواس المدركة لها، لما جعل في المدرك من التفصيل، الذّي ليس في الموجود، وإنّما هو في المدارك فقط. فإذا فقدت المدارك المفصّلة فلا تفصيل، إنّما هو إدراك واحد، وهو أنا لا غيره. ويعتبرون ذلك بحال النّائم، فإنّه إذا نام فقد الحسّ الظّاهر، فقد كلّ عسوس وهو في تلك الحالة، إلّا ما يفصّله له الحيال. قالوا: فكذلك اليقظان إنّما يعتبر تلك المدركات كلّها على التّفصيل بنوع مدركه البشري، ولو قدّر فقد مدركه فقد التّفصيل، وهذا هو معنى قولهم: الوهم، لا الوهم الذّي هو من جملة المدارك البشريّة.

هذا ملخّص رأيهم على ما يفهم من كلام ابن دهاق، وهو في غاية السّقوط؛ لأنّا نقطع بوجود البلد الذّي نحن مسافرون إليه يقينا مع غيبته عن أعيننا، وبوجود السّماء المظلمة والكواكب وسائر الأشياء الغائبة عنّا. والإنسان قاطع بذلك، ولايكابر أحد نفسه في اليقين، ومع أنّ المحقّقين من المتصوّفة المتأخّرين يقولون : إنّ المريد عند الكشف ربّما يعرض له توهّم هذه الوحدة، ويسمّى ذلك عندهم مقام الجمع. ثمّ يترقّى عنه إلى التّمييز بين الموجودات، ويعبّرون عن ذلك بمقام الفرق، وهو مقام العارف المحقّق. ولا بدّ للمريد عندهم من عقبة الجمع، وهي عقبة صعبة، لأنّه يخشى على المريد من وقوفه عندها، فتخسر صفقته. فقد تبيّنت مراتب أهل هذه الطّريقة.

#### فصل

ثمّ إنّ هؤلاء المتأخرين من المتصوّفة المتكلّمين في الكشف وفيما وراء الحسّ، توغَّلوا في ذلك، فذهب الكثير منهم إلى الحلول والوحدة كما أشرنا إليه، وملأوا الصّحف منه، مثل الهروي، في كتاب المقامات له، وغيره. وتبعهم ابن العربي وابن سبعين وتلميذهما، ثمّ ابن العفيف وابن الفارض والنَّجم الإسرائيليّ في قصائدهم. وكان سلفهم مخالطين للإسماعيليّة المتأخرين من الرّافضة الدّائنين أيضا بالحلول والهيّة الأئمّة، مذهبا لم يعرف لأوّلهم، فأشرب كلّ واحد من الفريقين مذهب الآخر. واحتلط كلامهم وتشابهت عقائدهم. وظهر في كلام المتصوّفة القول بالقطب، ومعناه رأس العارفين، يزعمون أنّه لا يمكن أن يساويه أحد في مقامه في المعرفة، حتّى يقبضه الله. ثمّ يورّث مقامه لآخر من أهل العرفان. وقد أشار إلى ذلك ابن سينا في كتاب الإشارات، في فصول التّصوّف منها، فقال: « جلّ جناب الحق أن يكون شرعة لكلّ وارد، أو يطّلع عليه إلّا الواحد بعد الواحد ». وهذا كلام لاتقوم عليه حجّة عقليّة ولا دليل شرعيّ، وإنّما هو من أنواع الخطابة، وهو بعينه ما تقوله الرّافضة في توارث الأئمّة عندهم. فانظر كيف سرقت طباع هؤلاء القوم هذا الرّأي من الرّافضة ودانوا به. ثمّ قالوا بترتيب وجود الأبدال بعد هذا القطب، كما قاله الشيعة في النّقباء. حتّى إنّهم لمّا أسندوا لباس حرقة التَّصوُّف، ليجعلوه أصلا لطريقتهم ونحلتهم وقفوه على علىّ رضي الله عنه، وهو من هذا المعنى أيضًا. وإلَّا فعليَّ، رضي الله عنه، لم يختصُّ من بين الصَّحابة بنحلة ولا طريقة في (لبوس) ولا حال. بل كان أبوبكر وعمر رضي الله عنهما، أزهد النّاس بعد رسول الله صلَّى الله عليه وسلَّم وأكثرهم عبادة. ولم يختصُّ أحد منهم في الدِّين

بشيء يؤثر عنه على الخصوص، بل كان الصّحابة كلّهم أسوة في الدّين والورع والرّهد والمجاهدة.

تشهد بذلك سيرهم وأحبارهم. نعم إنّ الشيعة يخيّلون بما ينقلون من ذلك المحتصاص على بالفضائل دون من سواه من الصحابة ذهابا مع عقائد التشيّع المعروفة لهم. والذي يظهر أنّ المتصوّفة بالعراق، لمّا ظهرت الإسماعيليّة من الشيعة، وظهر كلامهم في الإمامة وما يرجع إليها ما هو معروف، فاقتبسوا من ذلك الموازنة بين الظّاهر والباطن وجعلوا الإمامة لسياسة الخلق في الانقياد إلى الشرع، وأفردوه بذلك أن لا يقع احتلاف كما تقرّر في الشرع. ثمّ جعلوا القطب لتعليم المعرفة بالله لأنّه رأس العارفين، وأفردوه بذلك تشبيها بالإمام في الظّاهر، وأن يكون على وزانه في الباطن وسمّوه قطبا لمدار المعرفة عليه، وجعلوا الأبدال كالنّقباء مبالغة في التشبيه. فتأمّل ذلك.

يشهد بذلك كلام هؤلاء المتصوّفة في أمر الفاطميّ، وما شحنوا به كتبهم في ذلك، ممّا ليس لسلف المتصوّفة فيه كلام بنفي ولا إثبات، وإنّما مأخوذ من كلام الشّيعة والرّافضة ومذاهبهم في كتبهم والله يهدي إلى الحقّ.

تذييل: وقد رأيت أن أجلب هنا فصلا من كلام شيخنا العارف، كبيرالأولياء بالأندلس، أبي مهدي عيسى بن الزيّات، كان يقع له أكثر الأوقات على أبيات الهرويّ التّي وقعت له في كتاب المقامات توهم القول بالوحدة المطلقة أو يكاد يصرّح بها وهي قوله:

ما وحّب الواحد من واحد إذ كلّ من وحّده جاحد توحيد من ينطق عن نعته تثنية أبطلها الواحد توحيده ونعت من ينعته لاحد

فيقول رحمه الله على سبيل العذر عنه: « استشكل النّاس إطلاق لفظ الجحود على كلّ من وحد الواحد ولفظ الإلحاد على من نعته ووصفه. واستبشعوا هذه الأبيات وحملوا على قائلها (66) واستخفّوه. ونحن نقول على رأي هذه الطّائفة إنّ معنى التّوحيد عندهم انتفاء عين الحدوث بثبوت عين القدم، وأنّ الوجود كلّه

<sup>66)</sup> وفي نسخة : وحملوا قائلها على الكفرِ.

حقيقة واحدة وانية واحدة. وقد قال أبو سعيد الخرّاز من كبار القوم: الحقّ عين ماسطهر وعين مابطن. ويرون أنّ وقوع التّعدّد في تلك الحقيقة وجود الأثنينية وهم اعتبار حضرات الحسّ بمنزلة الصور الظّلال والصدى والمرأى. وأنّ كلّ ما سوى عين القدم، إذا استتبع فهو عدم. وهذا معنى: كان الله، ولا شيء معه، وهو الآن على ما عليه (67)، كان عندهم ومعنى قول لبيد الذّي صدّقه رسول الله صلّى الله عليه وسلّم في قوله: « ألّا كلّ شيء ما خلا الله باطل ». قالوا فمن وحد ونعت، فقد قال (بموحد) (88) محدث، هو نفسه، وتوحيد محدث هو فعله، (موحد) قديم، هو معبود.

وقد تقدّم أنَّ معنى التّوحيد انتفاء عين الحدوث، وعين الحدوث الآن ثابتة بل متعدّدة، والتوحيد مجحود، الدّعوى كاذبة. كمن يقول لغيره \_ وهما معا في بيت \_ ليس في البيت غيرك ! فيقول الآخر بلسان حاله : لا يصحّ هذا إلَّا لو عدمت أنت!... وقد قال بعض المحقَّقين في قولهم : « خلق الله الزَّمان »، هذه ألفاظ تناقض أصولها، لآنَ خلق الرّمان متقدّم على الرّمان، وهو فعل لا بدّ من وقوعه في. الزَّمان، وإنَّما حمل ذلك ضيق العبارة عن الحقائق وعجز اللَّغات عن تأدية الحدُّ مغيها وبها. فاذ تحقّق أنّ الموحد هو الموحد، وعدم ما سواه جملة، صحّ التوحيد حَقَيْقَة. وهذا معنى قولهم : «لا يعرف الله الا الله». ولا حرج على من وحد الحق مع بقاء الرسوم والآثار، وإنما هو من باب : «حسنات الأبرار سيّئات المقرّبين». لأنَّ ذلك لازم التَّقييد والعبوديَّة والشَّفعيَّة. ومن ترقَّى إلى مقام الجمع كان في حقَّه نقصا، مع علمه بمرتبته، وأنه تلبيس تستلزمه العبودية ويرفعه الشهود، ويطهر من دنس حدوثه عين الجمع. وأعرق الأصناف في هذا الزَّعم القائلون بالوحدة المطلقة. ومدار المعرفة بكلِّ اعتبار على الانتهاء إلى الواحد، وإنَّما صدر هذا القول من النَّاظم على سبيل التّحريض والتَّنبيه والتَّفطين، لمقام أعلى، ترتفع فيه الشَّفعيّة ويحصل التّوحيد المطلق، عينا لا خطابا. وعبارة : فمن سلم استراح، ومن نازعته حقيقة أنِسَ بقوله : كنت سمعه وبصره. وإذا عرفت المعاني لا مشاحّة في الألفاظ.

<sup>67)</sup> وفي نسخة : على ماهو عليه.

<sup>68)</sup> وفي نسخة : بموجد.

والدّي يفيده هذا كلّه تحقّق أمر فوق هذا الطّور، لا نطق فيه ولا خبر عنه. وهذا المقدار من الإشارة كاف. والتّعمّق في مثل هذا حجاب، وهو الذّي أوقع في المقالات المعروفة ». انتهى كلام الشّيخ أبي مهدي الزّيات، ونقلته من كتاب الوزير ابن الحطيب الذّي ألّفه في المحبّة، وسمّاه التّعريف بالحبّ الشّريف. وقد سمعته في شيخنا أبي مهدي مرارا، إلّا أنّي رأيت أنّ رسوم الكتاب أوعى له، لطول عهدي به. والله الموفّق.

فصل

ثمّ إنّ كثيرا من الفقهاء وأهل الفتيا، انتدبوا للرّدّ على هؤلاء المتأخرين في هذه المقالات وأمثالها، وشملوا بالنّكير سائر ما وقع لهم في الطّريقة. والحقّ أنّ كلامهم معهم فيه تفصيل، فإنّ كلامهم في أربعة مواضع: أحدها الكلام على المجاهدات وما يحصل من الأذواق والمواجد ومحاسبة النّفس على الأعمال، لتحصّل تلك الأذواق التي تصير مقاما ويترقّى منه إلى غيره كما قلناه، وثانيها الكلام في الكشف وحقائق المدركة من عالم الغيب، مثل الصّفات الرّبانيّة والعرش والكرسيّ والملائكة والوحي والنّبوة والرّوح وحقائق كلّ موجود غائب أو شاهد، وتركيب الأكوان في صدورها عن موجدها ومكونها كما مرّ، وثالثها التّصرّفات في العوالم والأكوان بأنواع الكرامات، ورابعها ألفاظ موهمة الظّاهر صدرت من الكثير من أثمة القوم، يعبّرون عنها في اصطلاحهم بالشطحات، تستشكل ظواهرها، فمنكر ومحسن ومتأوّل. فأمّا الكلام في المجاهدات والمقامات، وما يحصل من الأذواق والمواجد في فأمّا الكلام في المجاهدات والمقامات، وما يحصل من الأذواق والمواجد في ناتشجها، ومحاسبة النفس على التقصير في أسبابها، فأمر لا مدفع فيه لأحد، وأذواقهم فيه صحيحة، والتّحقق بها هو عين السّعادة.

وأمّا الكلام في كرامات القوم وإخبارهم بالمغيّبات وتصرّفهم في الكائنات، فأمر صحيح غير منكر، وإن مال بعض العلماء إلى إنكارها فليس ذلك من الحقّ. وما احتجّ به الأستاذ أبو إسحاق الإسفرايني من أثمّة الأشعريّة على إنكارها، لالتباسها بالمعجزة، فقد فرّق المحقّقون من أهل السنّة بينهما بالتّحديّ، وهو دعوى وقوع المعجزة على وفق ما جاء به. قالوا: ثمّ إنّ وقوعها على وفق دعوى الكاذب

غير مقدور، لأن دلالة المعجزة على الصدق عقلية، فإن صفة نفسها التصديق. فلو وقعت مع الكاذب لتبدّلت صفة نفسها وهو محال. هذا مع أنّ الوجود شاهد بوقوع الكثير من هذه الكرامات، وإنكارها نوع مكابرة. وقد وقع للصّحابة وأكابر السّلف كثير من ذلك، وهو معلوم مشهور.

وأمّا الكلام في الكشف وإعطاء حقائق العلويّات وترتيب صدور الكائنات، فأكثر كلامهم فيه من نوع المتشابه، لما أنّه وجدانيّ عندهم، وفاقد الوجدان بمعزل عن أذواقهم فيه... واللّغات لا تعطي دلالة على مرادهم منه، لأنّها لم توضع إلّا للمتعارف وأكثره من المحسوسات. فينبغي أن لا نتعرّض لكلامهم في ذلك، ونتركه فيما تركناه من المتشابه. ومن رزقه الله فهم شيء من هذه الكلمات، على الوجه الموافق لظاهر الشريعة، فأكرم بها سعادة.

وأمّا الألفاظ الموهمة التي يعبّرون عنها بالشّطحات، ويؤاخذهم بها أهل الشّرع، فاعلم أنّ الإنصاف في شأن القوم أنهم أهل غيبة عن الحسّ، والواردات تملكهم حتّى ينطقوا عنها بما لا يقصدونه، وصاحب الغيبة غير مخاطب، والمجبور معذور. فمن عُلم منهم فضلُه واقتداؤه، حمل على القصد الجميل من هذا وأمثاله. وإنّ العبارة عن المواجد صعبة لفقدان الوضع لها، كما وقع لأبي يزيد البسطامي وأمثاله. ومن لم يعلم فضله ولا اشتهر، فمؤاخذ بما صدر عنه من ذلك، إذا لم يتبيّن لنا ما يحملنا على تأويل كلامه. وأمّا من تكلّم بمثلها، وهو حاضر في حسّه، ولم يملكه الحال فمؤاخذ أيضا. ولهذا أفتى الفقهاء وأكابر المتصوّفة بقتل الحلّاج، لأنّه تكلّم في حضور، وهو مالك لحاله. والله أعلم.

وسلف المتصوّفة من أهل الرسالة أعلام الملّة الذّين أشرنا إليهم من قبل، لم يكن لهم حرص على كشف الحجاب، ولا هذا النّوع من الإدراك، إنما همّهم الاتباع والاقتداء ما استطاعوا. ومن عرض له شيء من ذلك أعرض عنه ولم يحفل به، بل يفرّون منه ويرون أنّه من العوائق والمحن، وأنّه إدراك من إدراكات النّفس مخلوق حادث، وأنّ الموجودات لا تنحصر في مدارك الإنسان. وعلم الله أوسع وخلقه أكبر، وشريعته بالهداية أملك، فلم ينطقوا بشيء ممّا يدركون. بل حظروا الخوض في ذلك ومنعوا من يكشف له الحجاب من أصحابهم من الخوض فيه

والوقوف عنده، بل يلتزمون طريقتهم كما كانوا في عالم الحسّ قبل الكشف من الاتباع والاقتداء، ويأمرون أصحابهم بالتزامها. وهكذا ينبغي أن يكون حال المريد والله الموفّق.

# فصل علم تعبير الرّؤيا

هذا العلم من العلوم الشرعية وهو حادث في الملّة عندما صارت العلوم صنائع، وكتب النّاس فيها. وأمّا الرؤّيا والتعبير لها، فقد كان موجودا في السّلف كما هو في الخلف. وربّما كان في (الملل) والأمم من قبل، إلّا أنّه لم يصل إلينا للاكتفاء فيه بكلام المعبّرين من أهل الإسلام، وإلّا فالرّؤيا موجودة في صنف البشر على الإطلاق ولا بدّ من تعبيرها. فلقد كان يوسف الصدّيق صلوات الله عليه يعبّر الرؤيا، كما وقع في القرآن. (وكذا) ثبت في الصّحيح، عن النّبي عَلِيلِهُ وعن أبي بكر رضي الله عنه. والرّؤيا مدرك من مدارك الغيب. وقال عَلِيلِهُ : « الرّؤيا الصالحة جزء من ستّة وأربعين جزءا من النّبوة ». وقال : « لم يبق من المبشرات إلّا الرؤيا الصالحة، أو ترى له ».

وأوّل ما بدىء به النّبي عَيِّالَةٍ من الوحي الرّؤيا، فكان لا يرى رؤيا إلّا جاءت مثل فلق الصّبح. وكان عَيِّالَةٍ ،إذا انفتل من صلاة الغداة يقول لأصحابه: «هل رأى أحد منكم اللّيلة رؤيا ؟ »: يسألهم عن ذلك ليستبشر بما وقع من ذلك، ممّا فيه ظهور الدّين وإعزازه وأمّا السّبب في كون الرّؤيا مدركا للغيب فهو أنّ الرّوح القلبيّ، وهو البخار اللّطيف المنبعث من تجويف القلب اللّحميّ، ينتشر في الشّريانات ومع الدّم في سائر البدن، وبه تكمل أفعال القوى الحيوانيّة وإحساسها. فإذا أدركه الملال بكثرة التصرّف في الإحساس بالحواس الخمس، وتصريف القوى الظّاهرة، وغشي سطح البدن ما يغشاه من برد اللّيل، انخنس الرّوح من سائر البدن إلى مركزه القلبيّ، فيستجمّ بذلك لمعاودة فعله، فتعطلت الحواس الظّاهرة كلّها، وذلك هو معنى النّوم كما تقدّم في أوّل الكتاب.

ثُمَّ إِنَّ هذا الرُّوحِ القلبيِّ هو مطيّة للرّوحِ العاقل من الإنسان، والرّوحِ العاقل

مدرك لجميع ما في عالم الأمر بذاته؛ إذ حقيقته ويذاته (أنه) عين الإدراك. وإنّما يمنع من تعقّله للمدارك الغيبية ما هو فيه من حجاب الاشتغال بالبدن وقواه وحواسة. فلو قد خلا من هذا الحجاب وتجرّد عنه، لرجع إلى حقيقته وهو عين الإدراك، فيعقل كلّ مدرك. فإذا تجرّد عن بعضها خفّت شواغله، فلا بدّ له من إدراك لمحة من عالمه بقدر ما تجرّد له، وهو في هذه الحالة قد خفّت (عنه) شواغل الحسّ الظّاهر كلّها، وهي الشاغل الأعظم، فاستعدّ لقبول ما هنالك من المدارك اللائقة به من عالمه. وإذا أدرك ما يدرك من عوالمه رجع به إلى بدنه. إذ هو ما دام في بدنه جسماني، لا يمكنه التصرّف إلّا بالمدارك الجسمانية. والمدارك الجسمانية للعلم إنّما هي الدّماغية، والمتصرّف منها هو الخيال. فإنّه ينتزع من الصوّر المحسوسة صورا خيالية، ثمّ يدفعها إلى الحافظة تحفظها له إلى وقت الحاجة إليها عند النّظر والاستدلال. وكذلك تجرّد النّفس منها صورا أخرى نفسانية عقليّة، فيترفّى التجريد من المحسوس إلى المعقول، والخيال واسطة بينهما. وكذلك إذا فيترفّى التجريد من المحسوس إلى المعقول، والخيال فيصوّره بالصوّرة المناسبة له، أدركت النّفس من عالمها ما تدركه، ألقته إلى الخيال فيصوّره بالصورة المناسبة له، ويدفعه إلى الحسّ المشترك، فيراه النّائم كأنّه محسوس، فيتنزّل (هذا) المدرك من الرّوح العقليّ إلى (الحسّ). والخياله أيضا واسطة. هذه حقيقه الرؤيّا.

ومن هذا التقرير يظهر لك الفرق بين الرؤيا الصادقة وأضغاث الأحلام الكاذبة، فإنها كلّها صور في الخيال حالة النّوم. لكن إن كانت تلك الصّور متنزّلة من الرّوح العقليّ المدرك فهي رؤيا، وإن كانت مأخوذة من الصّور التي في الحافظة التّي كان الخيال أودعها إياها، منذ اليقظة، فهي أضغاث أحلام.

واعلم أنّ للرّويا الصادقة علامات تؤذن بصدقها وتشهد بصحّتها، فيستشعر الرّائي البشارة من الله بما ألقى اليه في نومه: فمنها سرعة انتباه الرّائي عُندما يدرك الرّويا، كأنه يعاجل الرجوع إلى الحسّ باليقظة، ولو كان مستغرقا في نومه لتقل ما ألقى عليه من ذلك الإدارك فيفرّ من تلك الحالة إلى حالة الحسّ التّي تبقى النّفس فيها منغمسة بالبدن وعوارضه، ومنها ثبوت ذلك الإدارك ودوامه بانطباع تلك الرّويا بتفاصيلها في حفظه، فلا يتخلّلها سهو ولانسيان. ولا يحتاج إلى إحضارها بالفكر والتذكّر، بل تبقى متصوّرة في ذهنه إذا انتبه. ولا يغرب عنه شيء منها؛ لأنّ الإدراك

النّفسانيّ ليس بزمانيّ ولا يلحقه ترتيب، بل يدركه دفعة في زمن فرد. وأضغاث الأحلام زمانيّة، لأنها في القوى الدّماغيّة يستخرجها الخيال من الحافظة إلى الحسّ المشترك كما قلناه. وأفعال البدن كلّها زمانيّة فيلحقها التّرتيب في الإدراك والمتقدّم والمتأخّر. ويعرض النّسيان العارض للقوى الدّماغيّة. وليس كذلك مدارك النّفس النّاطقة إذ ليست بزمانيّة، ولا ترتيب فيها. وما ينطبع فيها من الإدراكات فينطبع دفعة واحدة في أقرب من لمح البصر. وقد تبقى الرّويا بعد الانتباه حاضرة في الحفظ أيّاما من العمر، لا تشذّ بالغفلة عن الفكر بوجه، اذا كان الادراك الأوّل وينسى الكثير من تفاصيلها حتى يتذكرها فليست الرؤيا بصادقة، وإنّما هي من أضغاث الأحلام. وهذه العلامات من خواص الوحي. قال الله تعالى لنبيّه عيليّه أضغاث الأحلام. وهذه العلامات من خواص الوحي. قال الله تعالى لنبيّه عيليّه لأن علينا جمعه وقرآنه فإذا قرأناه فاتبع قرآنه، ثم أضغاث الله عليه وسلم «: الرّويا جزء من ستّة وأربعين جزءا من النبوة فلخواصّها أيضا نسبة إلى خواص النبوة ، بذلك القدر، فلا تستبعد ذلك، فهذا وجه الحق. والله الخالق لما يشاء.

وأمّا معنى التعبير، فاعلم أنّ الرّوح العقليّ إذا أدرك مدركه وألقاه إلى الحيال، فصوّره، فإنّما يصوّره في الصّور المناسبة لذلك المعنى بعض الشيء، كما يدرك معنى السّلطان الأعظم، فيصوّره الحيال بصورة البحر، أو يدرك العداوة فيصوّرها الحيال في صورة الحية. فإذا استيقظ، وهو لم يعلم من أمره، إلّا أنه رأى البحر أو الحيّة، فينظر المعبّر بقوّة التشبيه، بعد أن يتيقّن أنّ البحر صورة محسوسة، وأنّ المدرك فينظر المعبّر بقرة السلطان: لأنّ البحر حلق مثلا هو السلطان: لأنّ البحر خلق عظم يناسب أن يشبّه به السلطان، وكذلك الحيّة، يناسب أن تشبّه بالعدو لعظم ضررها، وكذا الأواني تشبّه بالنساء لأنّهن أوعية، وأمثال ذلك. ومن المربّي ما يكون صريحا، لا يفتقر إلى تعبير، لجلائها ووضوحها أو لقرب النسبة فيها المربي ما يكون صريحا، لا يفتقر إلى تعبير، الرّويا ثلاث: رؤيا من الله، ورؤيا من الله، ورؤيا من الله، ورؤيا من المدرك وشبهه، ولهذا وقع في الصّحيح، الرّؤيا ثلاث: رؤيا من الله، ورؤيا من

<sup>69)</sup> أية 16 من سورة القيامة.

الملك، ورؤيا من الشيطان. فالرؤيا التي من الله هي الصريحة التي لا تفتقر إلى تأويل، والتي من الملك هي الرّؤيا الصّادقة تفتقر إلى التّعبير، والرّؤيا التّي من الشّيطان هي الأضغاث.

واعلم أيضا أنّ الخيال إذا ألقى إليه الرّوح مدركه، فإنّما يصوره في القوالب المعتادة للحسّ، وما لم يكن الحسّ أدركه قطّ من القوالب فلا يصور فيه شيئا. فلا يمكن من ولد أعمى أكمه أن يصور له السلطان بالبحر، ولا العدوّ بالحيّة، ولا النساء بالأواني، لأنّه لم يدرك شيئا من هذه. وإنّما يصوّر له الخيال أمثال هذه، في شبهها ومناسبها من جنس مداركه التي هي المسموعات والمشمومات. وليتحفّظ المعبّر من مثل هذا، فربّما اختلط به التّعبير وفسد قانونه.

ثم إنّ علم التعبير، علم بقوانين كليّة، يبني عليها المعبّر عبارة ما يقص عليه. وتأويله كما يقولون: البحر يدلّ على السلطان، وفي موضع آخر يقولون: البحر يدل على الغيظ، وفي موضع آخر على الهمّ والأمر الفادح. ومثل ما يقولون: الحيّة تدلّ على العدّو، وفي موضع آخر (يقولون) تدلّ على الحياة وفي موضع آخر يقولون هي كاتم سرّ، وأمثال ذلك. فيحفظ المعبّر هذه القوانين الكلّية. ويعبّر في كلّ موضع بما تقتضيه القرائن التي تعيّن من هذه (٢٥) ما هو أليق بالرّؤيا. وتلك القرائن منها في اليقظة ومنها في النّوم، ومنها ما ينقدح في نفس المعبّر بالخاصية التي خلقت فيه، وكلّ ميستر لما خلق له.

ولم يزل هذا العلم (يتناقل) بين السلف. وكان محمّد بن سيرين فيهم من أشهر العلماء، وكتبت عنه في ذلك قوانين، وتناقلها النّاس لهذا العهد. وألّف الكرماني فيه من بعده. ثم ألّف المتأخرون وأكثروا. والمتداول بين أهل المغرب لهذا العهد كتب ابن أبي طالب القيرواني، من علماء (أهل) القيروان، مثل الممتع وغيره، وكتاب الإشارة للسالمي من أنفع الكتب فيه و (أخصرها). وكذلك كتاب المرقبة العليا لابن راشد من مشيختنا بتونس. وهو علم مضيء بنور النبّوة للمناسبة التي بينهما ولكونها كانت من مدارك الوحي، كما (ثبت) في الصّحيح. والله علام الغيوب.

<sup>70)</sup> في نسخة دار الكتاب: من هذه القوانين.

## العلوم العقلية وأصنافها

وأمّا العلوم العقليّة التي هي طبيعيّة للإنسان، من حيث إنّه ذو فكر فهي غير مختصّة بملّة، بل يوجد النّظر فيها لأهل الملل كلّهم ويستوون في مداركها ومباحثها. وهي موجودة في النّوع الإنسانيّ، منذ كان عمران الخليقة. وتسمّى هذه العلوم علوم الفلسفة والحكمة، وهي مشتملة على أربعة علوم:

الأول علم المنطق، وهو علم يعصم الدّهن عن الخطإ في اقتناص المطالب المجهولة من الامور الحاصلة المعلومة، وفائدته تمييز الخطإ من الصّواب، فيما يلتمسه النّاظر (في التّصورات والتصديقات الذاتية والعرضية)، ليقف على تحقيق الحقّ في الكائنات نفيا وثبوتا بمنتهى فكره.

ثمّ النّظر بعد ذلك عندهم إمّا في المحسوسات من الأجسام العنصريّة والمكوّنة عنها من المعدن والنّبات والحيوان والأجسام الفلكّية والحركات الطّبيعيّة. أوّ النّفس التّي تنبعث عنها الحركات وغير ذلك، ويسمّى هذا الفنّ بالعلم الطّبيعيّ وهو العلم الثّاني منها.

وأمّا أن يكون النّظر في الأمور التّي وراء الطّبيعة من الرّوحانيّات، ويسمّونه العلم الإلهيّ وهو الثّالث منها.

والعلم الرّابع وهو النّاظر في المقادير، ويشتمل على أربعة علوم، وهي (الّتي) تسمّى التّعالم.

أَوْلَهَا: علم الهندسة، وهو النّظر في المقادير على الإطلاق. إمّا المنفصلة من حيث كونها معدودة؛ أو المتّصلة، وهي إمّا ذو بعد واحد وهو الخطّ، أو ذو بعدين وهو السّطح، أو ذو أبعاد ثلاثة وهو الجسم التّعليميّ. ينظر في هذه المقادير وما يعرض لها، إمّا من حيث ذاتها، أو من حيث نسبة بعضها إلى بعض.

وثانيها : علم الأرتماطيقي، وهو معرفة ما يعرض للكمّ المنفصل الذّي هو العدد، (ويوجد) له من الخواصّ والعوارض اللّاحقة.

وثالثها: علم الموسيقي، وهو معرفة نسب الأصوات والنّغم بعضها من بعض وتقديرها بالعدد، وثمرته معرفة تلاحين الغناء.

ورابعها : علم الهيئة وهو تعيين الأشكال بالأفلاك، وحصر أوضاعها وتعدّدها

لكّل كوكب من السيّارة والثّابتة، والقيام على معرفة ذلك من قبل الحركات السّماوية المشاهدة الموجودة لكلّ واحد منها، ومن رجوعها واستقامتها وإقبالها وإدبارها.

فهذه أصول العلوم الفلسفية وهي سبعة : المنطق وهو المقدّم منها وبعده التعاليم، فالأرتماطيقي أوّلا ثم الهندسة ثم الهيئة ثمّ الموسيقى، ثمّ الطبيعيّات، ثمّ الالهيات ولكلّ واحد منها فروع تتفرّع عنه. فمن فروع الطبيعيّات الطّب، ومن فروع علم العدد علم الحساب والفرائض والمعاملات، ومن فروع الهيئة الأزياج، وهي قوانين لحسبانات حركات الكواكب وتعديلها، ليوقف على مواضعها متى قصد ذلك، ومن فروع النّظر في النّجوم علم الأحكام النّجوميّة. ونحن نتكلم عليها واحدا بعد واحد إلى آخرها.

واعلم أنّ أكثر من عني بها في الأجيال الّذين عرفنا أخبارهم الأمّتان العظيمتان في الدّولة قبل الإسلام، وهما فارس والرّوم، فكانت أسواق العلوم نافقة لديهم على ما بلغنا، لما كان العمران موفورا فيهم والدّولة والسلطان قبل الإسلام وعصره لهم، فكان لهذه العلوم بحور زاخرة في آفاقهم وأمصارهم. وكان للكلدانيين ومن قبلهم من السّريانيين ومن عاصرهم من القبط عناية بالسّحر والنّجامة وما يتبعها من التّأثيرات والطّلسمات. وأخذ ذلك عنهم الأمم من فارس ويونان، فاختص بها التسّحرة، وما نقله أهل العلم من شأن البرابي بصعيد مصر. ثم تتابعت الملل بحظر السّحرة، وما نقله أهل العلم من شأن البرابي بصعيد مصر. ثم تتابعت الملل بحظر ذلك وتحريمه، فدرست علومه وبطلت كأن لم تكن، إلّا بقايا يتناقلها منتحلو هذه الصّنائع. الله أعلم بصحتها. مع أنّ يسيوف الشرّع قائمة على ظهورها، مانعة من اختبارها.

وأما الفرس، فكان شأن هذه العلوم العقليّة عندهم عظيما، ونطاقها متسعا، لما كانت عليه دولهم من الضخامة واتصال الملك. ولقد يقال : إنّ هذه العلوم، إنّما وصلت إلى يونان منهم، حين قتل الإسكندر دارا وغلب على مملكة الكينّية،

<sup>71)</sup> في القرآن العظيم.

فاستولى غلى كتبهم وعلومهم، إلا أنّ المسلمين لمّا افتتحوا بلاد فارس. وأصابوا من كتبهم وصحائف علومهم ما لا يأخذه الحصر، كتب سعد بن أبي وقاص إلى عمر بن الخطّاب يسأذنه في شأنها وتنقيلها للمسلمين. فكتب إليه عمر أن «اطرحها في الماء. فإن يكن ما فيها هدى، فقد هدانا الله بأهدى منه، وإن يكن ضلالا فقد كفاناه الله ». فطرحوها في الماء أو في النّار، وذهبت علوم الفرس فيها عن أن تصل إلينا.

أما الرَّوم فكانت الدَّولة منهم ليونان أولا، وكان هذه العلوم بينهم مجال رحب، وحملها مشاهير من رجاهم مثل أساطين الحكمة وغيرهم. واختص فيها المشاؤون منهم، أصحاب الرّواق بطريقة حسنة في التّعليم. كانوا يقرأون في رواق يظلهم من الشّمس والبرد على ما زعموا. واتصل فيها سند تعليمهم على ما يزعمون، من لدن لقمان الحكيم في تلميذه إلى سقراط الدّن، ثمّ إلى تلميذه أفلاطون، ثمّ إلى تلميذه أرسطو، ثم إلى تلميذه الإسكندر الأفرادوسيّ وتامسطيوس وغيرهم. وكان أرسطو معلما للإسكندر ملكهم، والذي غلب الفرس على ملكهم، وانتزع الملك من أيديهم. وكان أرسخهم في هذه العلوم قدما وأبعدهم فيها صيتا وشهرة. وكان أيسمّى المعلّم الأوّل، فطار له في العالم ذكر.

ولمّا انقرض أمر اليونان، وصار الأمر للقياصرة وأخذوا بدين النّصرانيّة، هجروا تلك العلوم كما تقتضيه الملل والشّرائع فيها. وبقيت في صحفها ودواوينها مخلّدة باقية في خزائنهم. ثّم ملكوا الشّام، وكتب هذه العلوم باقية فيهم.

ثَم جاء الله بالإسلام، وكان لأهله الظهور الذّي لا كفاء له، وابتزّوا الرّوم ملكهم فيما ابترّوه للأمم. وابتدأ أمرهم بالسدّاجة والغفلة عن الصّنائع، حتى إذا تبحبح ( أن السلطان والدّولة، وأحذوا من الحضارة بالحظّ الذّي لم يكن لغيرهم من الأمم، وتفنّنوا في الصّنائع والعلوم. تشوّفوا إلى الاطّلاع على هذه العلوم الحكميّة، بما سمعوا من الأساقفة والأقسة المعاهدين بعض ذكر منها، وبما تسمو إليه أفكار الإنسان فيها. فبعث أبو جعفر المنصور إلى ملك الرّوم، أن يبعث إليه بكتب التعاليم مترجمة، فبعث إليه بكتاب أوقليدس وبعض كتب الطّبيعيّات. فقرأها

<sup>72)</sup> تبحبح : تمكن في المقام والحلول.

المسلمون واطّلعوا على ما فيها، وازدادوا حرصا على الظّفر بما بقي منها. وجاء المأمون بعد ذلك، وكانت له في العلم رغبة بما كان ينتحله، فانبعث لهذه العلوم حرصا، وأوفد الرّسل على ملوك الرّوم في استخراج علوم اليونانيين وانتساحها بالخطّ العربي. وبعث المترجين لذلك، فأوعى منه واستوعب. وعكف عليها النظّار من أهل الإسلام وحذقوا في فنونها، وانتهت إلى الغاية أنظارهم فيها. وخالفوا كثيرا من آراء المعلّم الأوّل، واختصوه بالرّد والقبول، لوقوف الشهرة عنده. ودوّنوا في ذلك الدّواوين، وأربوا على من تقدّمهم في هذه العلوم. وكان من أكابرهم في الملّة أبو نصر الفارابي، وأبو علي بن سينا بالمشرق، والقاضي أبو الوليد بن رشد، والوزير أبو بكر بن الصّائغ بالأندلس، إلى آخرين بلغوا الغاية في هذه العلوم. واختص هؤلاء بالشّهرة والذّكر، واقتصر كثيرون على انتحال التّعاليم، وما ينضاف إليها من علوم من أهل المشرق وعلى مسلمة بن أحمد الجريطيّ، من أهل الأندلس وتلميذه. ودخل من أهل المشرق وعلى مسلمة بن أحمد الجريطيّ، من أهل الأندلس وتلميذه. ودخل على اللّه من هذه العلوم وأهلها داخلة، واستهوت الكثير من النّاس بما جنحوا إليها على ولدن شاء ربّك ما فعلوه.

ثمّ إنّ المغرب والأندلس، لمّا ركدت ريح العمران بهما، وتناقصت العلوم بتناقصه، اضمحلّ ذلك منهما، إلّا قليلا من رسومه تجدها في تفاريق من الناس، رقبة من علماء السّنة. ويبلغنا عن أهل المشرق أن بضائع هذه العلوم لم تزل عندهم موفورة، وخصوصا في عراق العجم وما بعده فيما وراء النّهر،وأنهم على ثبح (٢٥) من العلوم العقليّة والنّقليّة، لتوفّر عمرانهم واستحكام الحضارة فيهم. ولقد وقفت بمصر على تآليف في المعقول متعدّدة، لرجل من عظماء هراة، من بلاد خراسان، يشهر بسعد الدّين التّفتازانيّ، منها في علم الكلام وأصول الفقه والبيان، تشهد بأنّ له ملكة راسخة في هذه العلوم. وفي أثنائها ما يدلّ له على أن له اطلاعا على العلوم الحكميّة وتضلّعا بها وقدما عالية في سائر الفنون العقلية. والله يؤيّد بنصره من يشاء.

وكذلك بلغنا لهذا العهد أن هذه العلوم الفلسفيّة ببلاد الإفرنجة من أرض رومة

<sup>73)</sup> ثبج كل شيء : اعلاه.

وما إليها من العدوة الشماليّة نافقة الأسواق، وأن رسومها هناك متجدّدة، ومجالس تعليمها متعدّدة، ودواوينها جامعة وحملتها متوفّرون، وطلبتها متكثّرون. والله أعلم بما هنالك، وهو يخلق ما يشاء ويختار.

### العلوم العددية

وأوَّلها الأرتماطيقي، وهو معرفة خواصّ الأعداد من حيث التأليف، إمّا على التَّوَانِي أَوْ بِالتَضَّعِيفِ. مثل أنَّ الأعداد إذا توالتُ متفَّاضلة بعدد واحد: فإنَّ جمع الطَّرفين مُّنَّهَا مساو لجمع كلُّ عددين بعدهما من الطَّرفين بعد واحد، ومثل ضعف الوَّاسطة، إن كانت عدَّة تلك الأعداد فردا مثل الأعداد على تواليها والأزواج على تواليها. ومثا أنَّ الأعداد إذا توالت على نسبة واحدة بأن يكون أوَّها نصف ثانيها، وثانيها نصف ثالثها إلخ، أو يكون أوِّلها ثلث ثانيها وثانيها ثلث ثالثها إلخ. فإنّ ضرب الطّرفين أحدهما في الآخر كضرب كلّ عددين بعدهما من الطّرفين بعد واحد أحدهما في الآخر. ومثل مرّبع الواسطة إن كانت العدّة فردا، وذلك مثل أعداد زوج الزوج المتوالية من اثنين فأربعة فثمانية فستّة عشر. ومثل ما يحدث من الخواصّ العدديّة في وضع المثلّثات العدديّة والمربّعات والمخمّسات والمسدّسات إذا وضعت متتالية في سطورها بأن تجمع من الواحد إلى العدد الأحير، فتكون مثلَّثة. وتتوالى المثلَّثات هكذا في سطر تحت الأضلاع، ثمَّ تزيد على كلِّ مثلَّث ثُلثُ الضَّلع الذي قبله فتكون مربّعة وتزيد على كلّ مربّع مثلث (1) الضَّلع الذّي قبله فتكون مخمّسة وهلّم جرّا. وتتوالى الأشكال على توالي الأضلاع ويحدث جدول ذو طول وعرض. ففي عرضه الأعداد على تواليها، ثمّ المثلّثات على تواليها، ثمّ المربّعات، ثمّ المخمّسات، إلى آخرها، وفي طوله كلّ عدد واشكاله بالغا ما بلغ. ويحدث في جمعها وقسمة بعضها على بعض طولا وعرضا خواصٌ غريبة، واستقريت منها، وتقرّرت في دواواينهم مسائلها. وكذلك ما يحدث للزّوج والفرد، وزوج الزّوج وزوج الفرد، وزوج الرُّوج والفرد، فإنَّ لكلُّ منها خواصٌ مختصَّة به، تضمُّنها هذا الفنّ وليست في غيره. وهذا الفن أوّل أجزاء التعليم وأثبتها، ويدخل في براهين الحساب. وللحكماء المتقدّمين والمتأخرين فيه تآليف، وأكثرهم يدرجونه في التّعليم ولا يفردونه بالتآليف. فعل ذلك ابن سينا في كتاب الشّفاء والنّجاة، وغيره من المتقدّمين. وأمّا المتأخرون فهو عندهم مهجور إذ هو غير متداول، ومنفعته في البراهين لا في الحساب، فهجروه لذلك بعد أن استخلصوا زبدته في البراهين الحسابيّة، كما فعله ابن البنّاء في كتاب رفع الحجاب وغيره. والله أعلم.

ومن فروع علم العدد صناعة الحساب، وهي صناعة عمليّة في حسبان الأعداد بالضمّ والتفريق. فالضمّ يكون في الأعداد بالأفراد وهو الجمع. وبالتضعيف، أي يضاعف عدد بآحاد عدد آخر، وهذا هو الضرّب، والتفريق أيضا يكون في الأعداد، إمّا بالإفراد، مثل إزالة عدد من عدد ومعرفة الباقي وهو الطّرح، أو تفصيل عدد بأجزاء متساوية، تكون عدّتها محصّلة وهو القسمة. وسواء كان هذا الضمّ والتفريق في الصحيح من العدد أو الكسر. ومعنى الكسر نسبة عدد إلى عدد وتلك النسبة تسمّى كسرا.

وكذلك يكون الضمّ والتفريق في الجذور، ومعناها العدد الذي يضرب في مثله، فيكون منه العدد المربّع. والعدد الذي يكون مصرّحا به يسمّى المنطق، ومربّعه كذلك، ولا يحتاج فيه إلى تكلّف عمل بالحسبان. والّذي لا يكون مصرّحا به يسمّى الأصمّ ومربّعه: إمّا مُنطق مثل جذر ثلاثة الذي مربّعه ثلاثة، وإما اصمّ، مثل جذر ثلاثة الذي مربّعه جذر ثلاثة، وهو أصمّ ويحتاج إلى عمل من الحسبان. فإنّ تلك الجذور أيضا يدخلها الضمّ والتفريق. وهذه الصّناعة الحسابيّة حادثة احتيج إليها للحسبان في المعاملات، وألّف النّاس فيها كثيرا وتداولوها في الأمصار بالتّعليم للولدان.

ومن أحسن التعليم عندهم الابتداء بها؛ لأنها معارف متضحة وبراهينها منتظمة، فينشأ عنها في الغالب عقل مضيء درب على الصواب. وقد يقال من أخذ نفسه بتعليم الحساب أوّل أمره، إنّه يغلب عليه الصدق لما في الحساب من صحّة المباني ومناقشة النّفس، فيصير له ذلك خلقا ويتعوّد الصّدق ويلازمه مذهبا. ومن أحسن التّاليف المبسوطة فيها لهذا العهد بالمغرب كتاب الحصار الصّغير.

ولابن البنّاء المرّاكشي فيه تلخيص ضابط لقوانين أعماله مفيد، ثمّ شرحه بكتاب سماه « رفع الحجاب » وهو مستغلق على المبتدع ، بما فيه من البراهين الوثيقة المباني، وهو كتاب جليل القدر. أدركنا المشيخة تعظّمه، وهو جدير بذلك. وساوق فيه المؤلّف رحمه الله كتاب فقه الحساب، لابن منعم، والكامل للأحدب، ولخص براهينها وغيّرها عن اصطلاح الحروف فيها، إلى علل معنويّة ظاهرة، هي سرّ الحروف وزبدتها. وهي كلّها مستغلقة ؛ وإنّما جاءها الاستغلاق من طريق البرهان شأن علوم التعاليم؛ لأنّ مسائلها وأعمالها واضحة كلّها. وإذا قصد شرحها، فإنّما هو إعطاء العلل في تلك الأعمال. وفي ذلك من العسر على الفهم، ما لا يوجد في أعمال المسائل، فتأمّله. والله يهدي بنوره من يشاء.

ومن فروعه الجبر والمقابلة، وهي صناعة يستخرج بها العدد المجهول من قبل المعدم المفروض، إذا كان بينهما نسبة تقتضي ذلك، فاصطلحوا فيها على أن جعلوا للمجهولات مراتب من طريق التضعيف بالضرب: أوّلها العدد لأنّه به يتعين المطلوب المجهول باستخراجه من نسبة المجهول إليه ؛ وثانيها الشيء، لأنّ كلّ مجهول فهو من حيث إبهامه شيء، وهو أيضا جذر لما يلزم من تضعيفه في المرتبة النّانية ؛ وثالثها المال وهو أمر مبهم، وما بعد ذلك فعلى نسبة الأسّ في المضروبين. ثمّ يقع العمل المفروض في المسألة فيخرج إلى معادلة بين مختلفين أو أكثر من هذه الأجناس، فيقابلون بعضها ببعض. ويجبرون ما فيها من الكسر، حتى يصير المالتب إلى أقلّ الأسوس إن أمكن، حتى يصير إلى الثّلاثة الّتي عليها مدار الجبر عندهم، وهي العدد والشيء والمال. فإن كانت المعادلة بين واحد واحد، تعيّن ؛ فالمال والجذر يزول إبهامه بمعادلة العدد ويتعيّن. والمال إن عادل المجذور فيتعيّن بعدّتها. وإن كانت المعادلة بين واحد واثنين أخرجه العمل الهندسي من طريق تفصيل الضرّب في الاثنين، وهي مبهمة فيعيّنها ذلك الضرّب المفصل. من طريق تفصيل الضرّب في الاثنين، وهي مبهمة فيعيّنها ذلك الضرّب المفصل. ولا يمكن المعادلة بين عدد وجذر ومال مفردة أو مركّبة تجيء ستة.

وأوّل من كتب في هذا الفنّ أبو عبد الله الخوارزميّ، وبعده أبو كامل شجاع بن أسلم، وجاء النّاس على أثره فيه. وكتابه في مسائله الستّ من أحسن الكتب الموضوعة فيه. وشرحه كثير من أهل الأندلس فأجادوا. ومن أحسن شروحاته كتاب القرشي، وقد بلغنا أنّ بعض أثمّة التعاليم من أهل المشرق أنهى المعادلات إلى أكثر من هذه الستّة أجناس، وبلّغها إلى فوق العشرين، واستخرج لها كلّها أعمالا وثيقة ببراهين هندسيّة. والله يزيد في الخلق ما يشاء.

ومن فروعه أيضا المعاملات، وهو تصريف الحساب، في معاملات المدن، في البياعات والمساحات والزّكوات وسائر ما يعرض فيه العدد من المعاملات، تصرف في ذلك صناعتا الحساب في المجهول والمعلوم والكسر والصّحيح والجذور وغيرها. والغرض من تكثير المسائل المفروضة فيها حصول المران والدّربة بتكرار العمل، حتى ترسخ الملكة في صناعة الحساب، ولأهل الصّناعة الحسابية من أهل الأندلس تآليف فيها متعددة، من أشهرها معاملات الزّهراويّ وابن السّمح وأبي مسلم بن خلدون من تلميذ مسلمة المجريطي وأمثالهم.

ومن فروعه أيضا الفرائص: وهي صناعة حسابية، وفي تصحيح السهام لذوي الفروض، في الوراثات إذا تعدّدت، وهلك بعض الوارثين وانكسرت سهامه على ورثته ؟ أو زادت الفروض عند اجتاعها وتزاحمها على المال كله ؟ أو كان في الفريضة إقرار أو إنكار من بعض الورثة دون بعض، فيحتاج في ذلك كله إلى عمل يعيّن به سهام الفريضة إلى كم تصحّ، وسهام الورثة من كلّ بطن مصحّحا، حتى تكون حظوظ الوارثين من المال على نسبة سهامهم من جملة سهام الفريضة. فيدخلها من صناعة الحساب جزء كبير من صحيحه وكسوره وجذوره ومعلومه ومجهوله، ويترتّب على ترتيب أبواب الفرائض الفقهية ومسائلها. فتشتمل حينئذ هذه الصناعة على جزء من الفقه، وهو أحكام الوراثات في الفروض، والعول وهو تصحيح السّهمان باعتبار الحكم الفقهي، وهي من أجل العلوم. وقد يورد وهو تصحيح السّهمان باعتبار الحكم الفقهي، وهي من أجل العلوم. وقد يورد أهلها أحاديث نبوية تشهد بفضلها، مثل: الفرائض ثلث العلم، وأنها أوّل ما يرفع من العلوم، وغير ذلك. وعندي أنّ ظواهر تلك الأحاديث كلها إنّما هي في الفرائض العينية كما تقدّم لا فرائض الوراثات، فإنها أقل من أن تكون في كميتها الفرائض العينية كما الفرائض العينية فكثيرة، وقد ألف النّاس في هذا الفنّ قديما ثلث العلم. وأمّا الفرائض العينية فكثيرة، وقد ألف النّاس في هذا الفنّ قديما ثلث العلم. وأمّا الفرائض العينية فكثيرة، وقد ألف النّاس في هذا الفنّ قديما

وحديثا وأوعبوا. ومن أحسن التآليف فيه على مذهب مالك رحمه الله تعالى كتاب ابن ثابت ومختصر القاضي أبي القاسم الحوفي، وكتاب ابن المنمر والجعدي والصردي (٦٩) وغيرهم. لكنّ الفضل للحوفي، فكتابه مقدّم على جميعها. وقد شرحه من شيوخنا أبو عبد الله محمد بن سليمان الشطّي كبير مشيخة فاس ؟ فأوضح وأوعب. ولإمام الحرمين فيها تآليف على مذهب الشّافعي، تشهد باتساع باعه في العلوم، ورسوخ قدمه، وكذا للحنفيّة والحنابلة. ومقامات النّاس في العلوم مختلفة. والله يهدي من يشاء.

فصل العلوم الهندسيّة: هذا العلم هو النظّر في المقادير: إمّا المتصلة الخطّ والسّطح والجسم؛ وإمّا المنفصلة، كالأعداد فيما يعرض لها من العوارض الذّاتيّة. مثل أنّ كلّ مثلّت فزواياه مثل قائمتين. ومثل أنّ كلّ خطين متوازيين لا يلتقيان في جهة ولو حرجا إلى غير نهاية. ومثل أنّ كلّ خطين متقاطعين، فالزّاويتان المتقابلتان منهما متساويتان. ومثل أنّ الأربعة مقادير المتناسبة، ضرب الأوّل منها في القّالث كضرب الثّاني في الرّابع، وأمثال ذلك.

والكتاب المترجم لليونانيّن في هذه الصّناعة كتاب أوقليدس، ويسمّى كتاب الأصول والأركان، وهو أبسط ما وضع فيها للمتعلّمين، وأوّل ما ترجم من كتب اليونانيّين في الملّة أيام أبي جعفر المنصور، ونسخه مختلفة باختلاف المترجمين. فمنها لحنين بن اسحاق، ولثابت بن قرّة، وليوسف بن الحجّاج ويشتمل على خمس عشرة مقالة، أربعة في السيّطوح، وواحدة في الأقدار المتناسبة، وأخرى في نسب السيّطوح بعضها إلى بعض وثلاث في العدد والعاشرة في المنطقات والقوى على المنطقات، ومعناه الجذور، وخمس في المجسمات. وقد اختصره النّاس مختصرات كثيرة، كما فعله ابن سينا في تعاليم الشّفاء. أفرد له جزءا منها اختصة به. وكذلك ابن أبي الصّلت في كتاب الاقتصار وغيرهم. وشرحه آخرون شروحا كثيرة وهو مبدأ العلوم الهندسيّة بإطلاق.

واعلم أنّ الهندسة تفيد صاحبها إضاءة في عقله واستقامة في فكره، لأنّ براهينها كلّها بيّنة الانتظام جليّة الترتيب، لا يكاد الغلط يدخل اقيستها لترتيبها وانتظامها،

<sup>74)</sup> كذا، وفي ب: والضّوديي

فيبعد الفكر بممارستها عن الخطإ وينشأ لصاحبها عقل على ذلك المهيع. وقد زعموا أنّه كان مكتوبا على باب إفلاطون: « من لم يكن مهندسا، فلا يدخلنّ منزلنا ». وكان شيوخنا رحمهم الله يقولون: « ممارسة علم الهندسة للفكر، بمثابة الصابون للثّوب الذي يغسل منه الأقذار وينقّيه من الأوضار والأدران ». وإنّما ذلك لما أشرنا إليه من ترتيبه وانتظامه. ومن فورع هذا الفنّ الهندسة المخصوصة بالأشكال الكريّة والمخروطات.

أمّا الأشكال الكريّة، ففيها كتابان من كتب اليونانييّن لتاودوسيون وميلاوش في سطوحها وقطوعها. وكتاب تاودوسيون مقدّم في التّعليم على كتاب ميلاوش، لتوقّف كثير من براهينه عليه. ولابدّ منهما لمن يريد الخوض في علم الهيئة، لأنّ براهينها متوقّفة عليهما، فالكلام في الهيئة كلّه كلام في الكرات السّماويّة، وما يعرض فيها من القطوع والدّوائر بأسباب الحركات كما نذكره، فقد يتوقّف على معرفة أحكام الأشكال الكريّة سطوحها وقطوعها.

وأمّا المخروطات، فهو من فروع الهندسة أيضا. وهو علم ينظر فيما يقع في الأجسام المخروطة من الأشكال والقطوع، ويبرهن على ما يعرض لذلك من العوارض، ببراهين هندسيّة، متوقّفة على التّعليم الأوّل. وفائدتها تظهر في الصّنائع العمليّة التّي موادّها الأجسام، مثل النّجارة والبناء وكيف تصنع التّماثيل الغريبة والهياكل النادرة، وكيف يتحيّل على جرّ الأثقال ونقل الهياكل بالهندام والميخال وأمثال ذلك. وقد أفرد بعض المؤلفين في هذا الفنّ كتابا في الحيل العملية، يتضمّن من الصّناعات الغريبة والحيل المتسظرفة كلّ عجيبة. وربّما استغلق على الفهوم موجود بأيدي النّاس، ينسبونه إلى بنى شاكر.

ومن فروع الهندسة المساحة، وهو فن يحتاج إليه في مسح الأرض، ومعناه استخراج مقدار أرض معلومة بنسبة شبر أو ذراع أو غيرهما، أو نسبة أرض من أرض إذا قويست بمثل ذلك. ويحتاج إلى ذلك: في توظيف الخراج على المزارع والفدن وبساتين الغراسة، وفي قسمة الحوائط والأراضي بين الشرّكاء أو الورثة وأمثال ذلك. وللنّاس فيها موضوعات حسنة وكثيرة.

ومن فروع الهندسة المناظر وهو علم يتبين به أسباب الغلط في الإدراك

البصري، بمعرفة كيفية وقوعها، بناء على أنّ إدراك البصر يكون بمخروط شعاعي، رأسه نقطة الباصر وقاعدته المرئيّ. ثم يقع الغلط كثيرا في رؤية القريب كبيرا والبعيد صغيرا. وكذا رؤية الأشباح الصّغيرة تحت الماء وراء الأحسام الشفّافة كبيرة ورؤية النقطة النّازلة من المطر خطّا مستقيما، والسّلقة (<sup>75</sup>) دائرة وأمثال ذلك. فيتبيّن في هذا العلم أسباب ذلك وكيفيّاته بالبراهين الهندسيّة، ويتبيّن به أيضا اختلاف المنظر في القمر، باختلاف العروض (<sup>76</sup>) الذّي ينبني عليه معرفة رؤية الأهلّة وحصول الكسوفات وكثير من أمثال هذا. وقد ألف في هذا الفنّ كثير من اليونانييّن. وأشهر من ألف فيه من الإسلامييّن ابن الهيثم (<sup>77</sup>) ولغيره فيه أيضا تأليف وهو من هذه العلوم الرّياضيّة وتفاريعها.

علم الهيئة وهو علم ينظر في حركات الكواكب الثابتة والمتحرّكة والمتحيّرة. ويستدلّ بكيفيّات تلك الحركات على أشكال وأوضاع للأفلاك، لزمت عنها هذه الحركات المحسوسة بطرق هندسيّة. كا يبرهن على أنّ مركز الأرض مباين لمركز فلك الشّمس، بوجود حركة الإقبال والإدبار، وكا يستدلّ بالرّجوع والاستقامة للكواكب على وجود أفلاك صغيرة، حاملة لها، متحرّكة داخل فلكها الأعظم، وكا يبرهن على وجود الفلك النّامن بحركة الكواكب النّانية، وكا يبرهن على تعدّد لليول به، وأمثال ذلك. وإدراك الموجود من الحركات وكيفيّاتها وأجناسها إنّما هو بالرّصد، فإنّا إنّما علمنا حركات الإقبال الحركات وكيفيّاتها وأجناسها إنّما هو طبقاتها وكذا الرّجوع والاستقامة وأمثال ذلك.

وكان اليونانيّون يعتنون بالرّصد كثيرا، ويتّخذون له الآلات التّي توضع ليرصد بها حركة الكوكب المعيّن. وكانت تسمىّ عندهم ذات الحلق. وصناعة عملها

<sup>7.5)</sup> ورد في لسان العرب « ابن شميل : السلق القاع المطمئن المستوي لا شعر فيه. ». ولم ترد فيه كلمة (سلقة). فربّما كانت هنا محرّفة عن السلق. وفي ب : والشعلة.

<sup>76)</sup> ورد في لسان العرب : « العرض خلاف الطول والجمع اعراض ؛ وفي الكثير عروض وعراض ». اذا غروض جمع عرض، ويعني بها خطوط العرض لذلك كان مقتضى السياق ان يقول : باختلاف العروض التي تبنى عليها معرفة رؤية الأهلّة... الخ.

<sup>77)</sup> له كتاب المناظر.

والبراهين عليه في مطابقة حركتها بحركة الفلك منقول بأيدي النّاس. وأمّا في الإسلام فلم تقع به عناية إلّا في القليل. وكان في أيّام المأمون شيء منه، وصنع هذه الآلة المعروفة للرّصد المسمّاة بذات الحلق. وشرع في ذلك فلم يتمّ. ولمّا مات ذهب رسمه وأغفل، واعتمد من بعده على الأرصاد القديمة، وليست بمغنية لاختلاف الحركات باتّصال الأحقاب. وإنّ مطابقة حركة الآلة في الرّصد لحركة الأفلاك والكواكب إنّما هو بالتّقريب ولا يعطي التّحقيق، فإذا طال الزّمان ظهر تفاوت ذلك التقريب. وهذه الهيئة صناعة شريفة، وليست على ما يفهم في المشهور أنها تعطي صورة السّماوات وترتيب الأفلاك والكواكب بالحقيقة، بل إنّما تعطي أنّ هذه الصّور والهيآت للأفلاك لزمت عن هذه الحركات. وأنت تعلم أنه لا يبعد أن يكون الشيّء الواحد لازما لمختلفين، وان قلنا إنّ الحركات لازمة فهو استدلال باللّازم على وجود الملزوم، ولا يعطي الحقيقة بوجه، على أنّه علم حليل، وهو أحد أركان التّعالم.

ومن أحسن التآليف فيه كتاب المجسطيّ، منسوبا لبطلميوس. وليس من ملوك البونانيين الدِّين اسماؤهم بطلميوس على ما حققه شرّاح الكتاب. وقد اختصره الأئمة من حكماء الإسلام كما فعله ابن سينا، وأدرجه في تعاليم الشّفاء. ولخصه ابن رشد أيضا من حكماء الأندلس، وابن السّمح، وابن الصّلت في كتاب الاقتصار. ولابن الفرغانيّ هيئة ملخصة قرّبها وحذف براهينها الهندسيّة. والله علم الإنسان ما لم يعلم.

ومن فروعه علم الأزياج وهو صناعة حسابية على قوانين عددية، فيما يخصّ كلّ كوكب من طريق حركته، وما أدّى إليه برهان الهيئة في وضعه من سرعة وبطء واستقامة ورجوع وغير ذلك، يعرف به مواضع الكواكب في أفلاكها لأيّ وقت فرض من قبل حسبان حركاتها، على تلك القوانين المستخرجة من كتب الهيئة.

ولهذه الصّناعة قوانين، كالمقدّمات والأصول، لها في معرفة الشّهور والأيّام والتواريخ الماضية، وأصول متقرّرة من معرفة الأوج والحضيض والميول وأصناف الحركات، واستخراج بعضها من بعض يضعونها في جداول مرتّبة تسهيلا على المتعلّمين، وتسمى الأزياج. ويسمّى استخراج مواضع الكواكب للوقت المفروض

لهذه الصّناعة تعديلا وتقويما.

وللنّاس فيه تآليف كثيرة للمتقدّمين والمتأخرين، مثل البتّانيّ (78) وابن الحمّاد. وقد عوّل المتأخرون لهذا العهد بالمغرب على زيج منسوب لابن اسحاق الكمّاد. وقد عوّل المتأخرين المناعة السابعة ويزعمون أنّ ابن اسحاق عوّل فيه على الرّصد. وأنّ يهوديّا كان بصقليّة ماهرا في الهيئة والتعاليم، وكان قد عني بالرّصد، وكان يبعث إليه بما يصحّ له من ذلك من أحوال الكواكب وحركاتها، فكأنّ أهل المغرب لذلك عنوا به لوثاقة مبناه على ما يزعمون. ولخصه ابن البنّاء في أخر سمّاه المنهاج، فولع به النّاس لما سهل من الأعمال فيه، وإنّما يحتاج إلى مواضع الكواكب من الفلك لتبنى عليها الأحكام النّجوميّة، وهو معرفة الآثار التي تحدث عنها بأوضاعها في عالم الإنسان من الملل (80) والدّول والمواليد البشريّة والكوائن الحادثة كما نبيّنه بعد، ونوضّح فيه أدنّتهم إن شاء الله تعالى.

## فصل في علم المطق

علم المنطق وهو قوانين يعرف بها الصّحيح من الفاسد في الحدود المعروفة للماهيّات، والحجج المفيدة للتّصديقات؛ وذلك لأنّ الأصل في الإدراك إنّما هو المحسوسات بالحواس الخمس. وجميع الحيوانات مشتركة في هذا الإدراك من النّاطق وغيره، وإنّما يتميّز الإنسان عنها بإدارك الكلّيات وهي مجرّدة من المحسوسات. وذلك بأن يحصل في الخيال من الأشخاص المتّفقة صورة منطبقة على جميع تلك الأشخاص المحسوسة، وهي الكلّي. ثمّ ينظر الذهن بين تلك الأشخاص المتّفقة وأشخاص أخرى، توافقها في بعض، فيحصل له صورة تنطبق أيضا عليهما باعتبار ما اتّفقا فيه. ولا يزال يرتقى في التّجريد إلى الكلّي الذي لا

<sup>78)</sup> ورد في هامش نسخة دار الكتاب : علق الهوريني على هذه الكلمة بقوله : « قوله البتاني بفتح الموجدة وتشديد المثناة كما ضبطه ابن خلكان في ترجمته قبيل آخر المحمدين » اه : وكذا ورد في موسوعة الاعلام للزركلي.

<sup>79)</sup> ثبت في نسخة دار الكتاب : « ابن اسحاق من منجمي تونس في اول المائة السابعة.

<sup>80)</sup> وفي نسخة دار الكتاب : الملك.

يجد كلِّيا آخر معه يوافقه، فيكون لأجل ذلك بسيطا. وهذا مثل ما يجرِّد من أشخاص الإنسان صورة النوع المنطبقة عليها. ثم ينظر بينه وبين الحيوان ويجرّد صورة الجنس المنطبقة عليهما، ثمّ بينهما وبين النّبات إلى أن ينتهي إلى الجنس العالى، وهو الجوهر، فلا تجد كليًا يوافقه في شيء، فيقف العقل هنالك عن التَّجريد. ثم إنَّ الإنسان لمَّا خلق الله له الفكر الذي به يدرك العلوم والصَّنائع، وكان العلم: إمّا تصوّرا للماهيآت، ويعني به إدراك ساذج من غير حكم معه، وإمّا تصديقا، أي حكما بثبوت أمر لأمر، فصار سعى الفكر في تحصيل المطلوبات : إمّا بأن تجمع تلك الكلّيات بعضها إلى بعض على جهة التأليف، فتحصل صورة في الدُّهم كليَّة منطبقة على أفراد في الخارج، فتكون تلك الصورة الدِّهنيَّة مفيدة لمعرفة ماهية تلك الأشخاص، وإمَّا بأن يحكم بأمر على أمر فيثبت له ويكون ذلك تصديقًا. وغايته في الحقيقة راجعة إلى التصوّر، لأنَّ فائدة ذلك إذا حصل، فإنَّما هي معرفة حقائق الأشياء التي هي مقتضي العلم الحكميّ. وهذا السَّعي من الفكر قد يكون بطريق صحيح وقد يكون بطريق فاسد، فاقتضي ذلك تمييز الطّريق الذّي يسعى به الفكر في تحصيل المطالب العلميّة، ليتميّز فيها الصّحيح من الفاسد، فكان ذلك قانون المنطق. وتكلم فيه المتقدّمون أوّل ما تكلُّموا به جملا جملا (ومفترقا). ولم تهذُّب طرقه ولم تجمع مسائله، حتَّى ظهر في يونان أرسطو، فهذَّب مناحيه (81) ورتب مسائله وفصوله، وجعله أوَّل العلوم الحكميّة وفاتحتها. ولذلك يسمّى بالمعلّم الأوّل، وكتابه المخصوص بالمنطق يسمى النَّص، وهو يشتمل على ثمانية كتب، أربعة منها في صورة القياس، وأربعة في مادَّته. وذلك أن المطالب التصديقية على أنجاء:

فمنها ما يكون المطلوب فيه اليقين بطبعه، ومنها ما يكون المطلوب فيه الظّن، وهو على مراتب. فينظر في القياس من حيث المطلوب الذّي يفيده، وما ينبغي أن تكون مقدّماته بذلك الاعتبار، ومن أيّ جنس يكون من العلم أو من الظنّ. وقد ينظر في القياس، لا باعتبار مطلوب مخصوص، بل من جهة إنتاجه خاصّة. ويقال للنّظر الأوّل إنّه من حيث المادّة، ونعنى به المادّة المنتجة للمطلوب المخصوص من

<sup>81)</sup> كذا وفي نسخة : مباحِثَهُ.

يقين أو ظنّ، ويقال للنّظر الثّاني إنّه من حيث الصّورة وإنتاج القياس على الإطلاق، فكانت لذلك كتب المنطق ثمانية :

الأوّل : في الأجناس العالية التّي ينتهي إليها تجريد المحسوسات في الذّهن، وهي التّي ليس فوقها جنس، ويسمّى كتاب المقولات

والثَّاني : في القضايا التّصديقيّة وأصنافها، ويسمّى كتاب العبارة.

والثّالث: في القياس وصورة إنتاجه على الإطلاق، ويسمّى كتاب القياس، وهذا آخر النّظر من حيث الصّورة.

ثم الرّابع: كتاب البرهان، وهو النّظر في القياس المنتج لليقين، وكيف يجب أن تكون مقدّماته يقينية. ويختص بشروط أخرى لإفادة اليقين مذكورة فيه، مثل كونها ذاتية وأوّليّة وغير ذلك. وفي هذا الكتاب الكلام في المعرّفات والحدود، إذ المطلوب فيها إنّما هو اليقين لوجوب المطابقة بين الحدّ والمحدود لا يحتمل غيرها، فلذلك اختصت عند المتقدّمين بهذا الكتاب.

والخامس: كتاب الجدل وهو القياس المفيد قطع المشاغب وإفحام الخصم، وما يجب أن يستعمل فيه من المشهورات، ويختص أيضا من جهة إفادته لهذا الغرض بشروط أخرى، وهي مذكورة هنالك. وفي هذا الكتاب نذكر المواضع التي يستنبط منها صاحب القياس قياسه، بتمييز الجامع بين طرفي المطلوب المسمّى بالوسط وفيه عكوس القضايا.

والسّادس: كتاب السّفسطة وهو القياس الذي يفيد خلاف الحقّ، ويغالط به المناظر صاحبه وهو فاسد (بالغرض والموضوع)، وإنّما كتب ليعرف به القياس المغالطيّ فيحذر منه.

والسّابع: كتاب الخطابة وهو القياس المفيد ترغيب الجمهور وحملهم على المراد منهم، وما يجب أن يستعمل في ذلك من المقالات.

والثّامن : كتاب الشّعر، وهو القياس الذي يفيد التّمثيل والتّشبيه خاصّة للإِقبال على الشيء أو النّفرة عنه، وما يجب أن يستعمل فيه من القضايا التخيّليّة.

هذه هي كتب المنطق التمانية عند المتقدمين. ثمّ إنّ حكماء اليونانيين، بعد أن تهذبت الصّناعة ورتبت، رأوا أنّه لا بدّ من الكلام في الكلّيات الخمس المفيدة

للتصوّر المطابق للماهيّات في الخارج، أو لأجزائها أو عوارضها وهي الجنس والفصل والنّوع والخاص والعرض العام، فاستدركوا فيها مقالة، تختص بها مقدّمة بين يدي الفنّ، فصارت مقالاته تسعا، وترجمت كلّها في الملّة الإسلاميّة. وتناولها فلاسفة الإسلام بالشّرح والتّلخيص، كما فعله الفارابيّ وابن سينا، ثم ابن رشد من فلاسفة الأندلس. ولابن سينا كتاب الشَّفاء، استوعب فيه علوم الفلسفة السَّبعة كلُّها. ثمّ جاء المتأخّرون فغيّروا اصطلاح المنطق، وألحقوا بالنَّظر في الكليّات الخمس ثمرته، وهي الكلام في الحدود والرسّوم، نقلوها من كتاب البرهان. وحذفوا كتاب المقولات، لأنَّ نظر المنطقيّ فيه بالعرض لا بالذَّات. وألحقوا في كتاب العبارة الكلام في العكس (82) وإن كان من كتاب الجدل في كتب المتقدّمين لكنّه من توابع الكلام في القضايا ببغض الوجوه. ثمّ تكلُّموا في القياس، من حيث إنتاجه للمطالب على العموم، لا بحسب مادة وحدّقوا النّظر فيه بحسب المادّة، وهي الكتب الخمسة : البرهان والجدل والخطابة والشعر والسنفسطة. وربما يلم بعضهم باليسير منها إلماما وأغفلوها كأن لم تكن. وهي المهمّ المعتمد في الفنّ. ثمّ تكلّموا فيما وضعوه من ذلك كلاما مستبحرا ونظروا فيه من حيث أنَّه فنَّ برأسه لا من حيث إنه آله للعلوم، فطال الكلام فيه واتسع. وأوّل من فعل ذلك الإمام فخر الدِّينِ ابن الخطيب، ومن بعده أفضل الدِّينِ الخونجيّ، وعلى كتبه معتمد المشارقة لهذا العهد. وله في هذه الصَّناعة كتاب كشف الأسرار وهو طويل، ومختصر الموجز وهو حسن في التّعليم، ثمّ مجتصر الجمل في قدر أربعة أوراق، أخذ بمجامع الفنّ وأصوله، يتداوله المتعلَّمون لهذا العهد فينتفعون به. وهجرت كتب المتقدِّمين وطرقهم كأن لم تكن، وهي ممتلئة من ثمرة المنطق وفائدته كما قلناه. والله الهادي للصّواب.

فصل: اعلم أنّ هذا الفّن قد اشتدّ النّكير على انتحاله من متقدّميّ السّلف والمتكلّمين. وبالغوا في الطّعن عليه والتّحذير منه وحظروا تعلّمه وتعلميه. وجاء

<sup>82)</sup> من الموضوعات المنطقية.

المتأخرون من بعدهم من لدن الغزالي والإمام ابن الخطيب، فسامحوا في ذلك بعض الشّيء. وأكبّ النّاس على انتحاله من يومئذ إلّا قليلا، يجنحون فيه إلى رأي المتقدّمين، فينفرون عنه ويبالغون في إنكاره. فلنبيّن لك نكتة القبول والردّ في ذلك لتعلم مقاصد العلماء فيما يذهبون إليه.

وذلك أنّ المتكلّمين لمّا وضعوا علم الكلام لنصر العقائد الإيمانية بالحجج العقلّية، كانت طريقتهم في ذلك بأدلّة خاصّة وذكروها في كتبهم كالدّليل على حدث العالم بإثبات الأعراض وحدوثها، وامتناع خلق الأجسام عنها، وما لا يخلو عن الحوادث حادث. وكإثباتهم التّوحيد بدليل التّمانع، وإثبات الصّفات القديمة بالجوامع الأربعة إلحاقا للغائب بالشّاهد، وغير ذلك من أدلّتهم المذكورة في كتبهم. ثم قرّروا تلك الأدلّة بتمهيد قواعد وأصول هي كالمقدّمات لها؛ مثل إثبات الجوهر الفرد والزّمن الفرد والخلاء ونفي الطّبيعة والتركيب العقلي للماهيّات، وأنّ العرض لا يبقى زمنين، وإثبات الحال، وهي صفة لموجود، لا موجودة ولا معدومة، وغير ذلك من قواعدهم التي بنوا عليها أدلّتهم الخاصة.

ثم ذهب الشيخ أبو الحسن، والقاضي أبو بكر والأستاذ أبو إسحق إلى أنّ أدلّة العقائد منعكسة بمعنى أنها إذا بطلت بطل مدلولها. ولهذا رأى القاضي أبو بكر أنها بمثابة العقائد، والقدح فيها قدح في العقائد لانبنائها عليها. وإذا تأمّلت المنطق وجدته كلّه يدور على التركيب العقلي وإثبات الكلّي الطبيعي في الخارج لينطبق عليه الكلّي الذهني المنقسم إلى الكلّيات الخمس، التي هي الجنس والنّوع والفصل والخاصة والعرض العام، وهذا باطل عند المتكلّمين. والكلّي والذّاتي عندهم إنّما هو اعتبار ذهني ليس في الخارج ما يطابقه، أو حال عند من يقول بها فتبطل الكلّيات الحمس والتعريف المبني عليها والمقولات العشر، ويبطل العرض الذّاتي، فتبطل ببطلانه القضايا الضرورية الذاتية المشروطة في البرهان (عندهم وتبطل العلّة العقلية فيبطل كتاب البرهان) وتبطل المواضع التي هي لباب كتاب الجدل. وهي التي يؤخذ منها الوسط الجامع بين الطّرفين في القياس، ولا يبقى إلّا القياس الصّوري. ومن التعريفات المساوى في الصّادقية على أفراد المحدود، لا يكون أعم الصوري. ومن التعريفات المساوى في الصّادقية على أفراد المحدود، لا يكون أعم منها فيدخل غيرها، ولا أخص فيخرج بعضها، وهو الذّي يعبّر عنه النّحاة بالجمع

والمنع، والمتكلّمون بالطّرد والعكس، وتنهدم أركان المنطق جملة. وإن أثبتنا هذه كما في علم المنطق أبطلنا كثيرا من مقدّمات المتكلّمين فيؤدّي إلى إبطال أدلّتهم على العقائد كما مرّ، فلهذا بالغ المتقدّمون من المتكلّمين في النكير على انتحال المنطق، وعدّوه بدعة أو كفرا على نسبة الدّليل الذي يبطل. والمتأخّرون من لدن الغزالي لما أنكروا انعكاس الأدلّة، ولم يلزم عندهم من بطلان الدّليل بطلان مدلوله، وصحّ عندهم رأي أهل المنطق في التركيب العقليّ ووجود الماهيّات الطّبيعيّة وكليّاتها في الخارج، قضوا بأنّ المنطق غير مناف للعقائد الإيمانيّة، وان كان منافيا لبعض أدلّتها، بل قد يستدلّون على إبطال كثير من تلك المقدّمات الكلاميّة، كنفي الجوهر الفرد والخلاء وبقاء الأعراض وغيرها، ويستبدلون من أدلّة المتكلّمين على العقائد بأدلّة أخرى يصحّحونها بالنّظر والقياس العقليّ. ولم يقدح ذلك عندهم في العقائد السّنيّة بوجه، وهذا رأى الإمام والغزاليّ وتابعهما لهذا العهد، فتأمّل ذلك العقائد السّنيّة بوجه، وهذا رأى الإمام والغزاليّ وتابعهما لهذا العهد، فتأمّل ذلك واعرف مدارك العلماء ومآخذهم فيما يذهبون إليه. والله الهادي والموفق للصّواب.

## الطبيعيّات

وهو علم يبحث عن الجسم من جهة ما يلحقه من الحركة والسكون، فينظر في الأجسام السماوية والعنصرية ومايتولد عنها من إنسان وحيوان ونبات ومعدن، وما يتكون في الأرض من العيون والزلازل، وفي الجوّ من السحاب والبخار والرّعد والبرق والصواعق وغير ذلك. وفي مبدإ الحركة للأجسام وهو النفس على تنوّعها في الإنسان والحيوان والنبات. وكتب أرسطو فيه موجودة بين أيدي النّاس ترجمت مع ما ترجم من علوم الفلسفة، أيّام المأمون، وألف الناس على حذوها مستتبعين لها بالبيان والشرّح. وأوعب من ألّف في ذلك ابن سينا في كتاب الشفاء، جمع فيه العلوم السبّعة للفلاسفة كما قدمنا ؛ ثم لحصه في كتاب النّجاة وفي كتاب الإشارات، وكأنه يخالف أرسطو في الكثير من مسائلها ويقول برأيه فيها. وأمّا ابن رشد فلحص كتب أرسطو وشرحها متبعا له غير مخالف. وألف النّاس بعده في ذلك كثيرا، لكنّ هذه هي المشهورة لهذا العهد والمعتبرة في الصّناعة. ولأهل ذلك كثيرا، لكنّ هذه هي المشهورة لهذا العهد والمعتبرة في الصّناعة. ولأهل

المشرق عناية بكتاب الإشارات لابن سينا، وللإمام ابن الخطيب عليه شرح حسن، وكذا الآمدي. وشرحه نصير الدين الطوسي المعروف بخواجه، من أهل المشرق، وبحث مع الإمام في كثير من مسائله ؛ فأوفى على أنظاره وبحوثه. وفوق كلّ ذي علم علم.

علم الطّب : ومن فروع الطّبيعيّات صناعة الطّب وهي صناعة تنظر في بدن الإنسان من حيث يمرض ويصح، فيحاول صاحبها على حفظ الصّحة وبرء المرض بالأدوية والأغذية، بعد أن يبيّن المرض الذّي يخصّ كلّ عضو من أعضاء البدن، وأسباب تلك الأمراض التي تنشأ عنها، وما لكلّ مرض من الأدوية، مستدلّين على ذلك بأمزجة الأدوية وقواها، وعلى المرض بالعلامات المؤذنة بنضجه وقبوله الدّواء أوّلا : في (السّحنة) والفضلات والنبض، محاذين بذلك قوّة الطّبيعة، فإنّها المدبّرة في حالتي الصّحة والمرض. وإنّما الطّبيب يحاذيها ويعينها بعض الشيء، بحسب ما تقتضيه طبيعة المادّة والفصل والسّن، ويسمّى العلم الحامع لهذا كله علم الطّب. وربّما أفردوا بعض الأعضاء بالكلام وجعلوم علما خاصا، كالعين وعللها وأكحالها. وكذلك ألحقوا بالفنّ منافع الأعضاء ومعناه المنفعة التي خلق لأجلها كلّ عضو من وكذلك ألحقوا بالفنّ منافع الأعضاء ومعناه المنفعة التي خلق لأجلها كلّ عضو من أعضاء البدن الحيواني. وإن لم يكن ذلك من موضوع علم الطبّ، إلّا أنهم جعلوه من لواحقه وتوابعه.

ولجالينوس في هذا الفن كتاب جليل، عظيم المنفعة، وهو إمام هذه الصناعة التي ترجمت كتبه فيها من الأقدمين، يقال إنّه كان معاصرا لعيسى عليه السلام، ويقال إنّه مات بصقليّة في سبيل (تقلّب) ومطاوعة اغتراب. وتآليفه فيها هي الأمهّات التي اقتدى بها جميع الأطباء من بعده. وكان في الإسلام في هذه الصناعة أثمة جاؤوا من وراء الغاية، مثل الرّازي والمجوسيّ وابن سينا، ومن أهل الأندلس أيضا كثير. وأشهرهم ابن زهر. وهي لهذا العهد في المدن الإسلاميّة كأنها نقصت لوقوف العمران وتناقصه، وهي من الصّنائع التي لا تستدعيها إلّا الحضارة والترف كانبينه بعد.

فصل : وللبادية من أهل العمران طبّ يبنونه في غالب الأمر على تجربة قاصرة

على بعض الأشخاص، ويتداولونه متوارثا عن مشاريخ الحي وعجائزه، وربّما يصح منه البعض، إلّا أنّه ليس على قانون طبيعي ولا عن موافقة المزاج. وكان عند العرب من هذا الطبّ كثير وكان فيهم أطبّاء معروفون: كالحارث بن كلدة وغيره. والطّبّ المنقول في (النّبويّات) من هذا القبيل وليس من الوحي في شيء، وإنّما هو أمر كان عاديًا للعرب. ووقع في ذكر أحوال النبي عَيْلَيْهُ، من نوع ذكر أحواله الّتي هي عادة جيله، لا من جهة أنّ ذلك مشروع على ذلك النّحو من العمل. فإنّه عَيْلَيْهُ أَنّما بعث ليعلّمنا الشّرائع، ولم يبعث لتعريف الطبّ ولا غيره من العاديّات. وقد وقع له في شأن تلقيح النّحل ما وقع، فقال: «أنتم أعلم بأمور دنياكم ». فلا ينبغي أن يحمل شيء من الطبّ الذي وقع في الأحاديث الصّحية المنقولة على أنّه مشروع، فليس هناك ما يدلّ عليه: اللّهم إلّا إن استعمل على جهة النّبرّك مشروع، فليس هناك ما يدلّ عليه: اللّهم إلّا إن استعمل على جهة النّبرّك مشروع، فليس هناك ما يدلّ عليه : اللّهم إلّا إن استعمل على جهة النّبرّك وصدق العقد الإيمانيّ، فيكون له أثر عظيم في النّفع. وليس ذلك من الطبّ المراجيّ وإنّما هو من آثار الكلمة الإيمانيّة، كا وقع في مداواة المبطون بالعسل وخوه. والله المادي إلى الصّواب.

#### علم الفلاحة

هذه الصّناعة من فروع الطّبيعيّات، وهي النّظر في النّبات من حيث تنميته ونشؤه بالسّقي والعلاج واستجادة المنبت وصلاحيّة الفصل وتعاهده بما يصلحه ويتمّه من ذلك كلّه. وكان للمتقدّمين بها عناية (كبيرة)، وكان النّظر فيها عندهم عامّا في النّبات من جهة غرسه وتنميته وجهة خواصّه وروحانيّته ومشاكلتها لروحانيّات الكواكب والهياكل المستعمل ذلك كلّه في باب السّحر، فعظمت عنايتهم به لأجل ذلك. وترجم من كتب اليونانييّن كتاب الفلاحة النّبطيّة، منسوبة لعلماء النّبط، مشتملة من ذلك على علم كبير. ولما نظر أهل الملّة فيما اشتمل عليه هذا الكتاب، وكان باب السّحر مسدودا، والنّظر فيه مخظورا، فاقتصروا منه على الكلام في النّبات من جهة غرسه وعلاجه وما يعرض له في ذلك، وحذفوا على الكلام في الفنّ الآخر منه جملة. واختصر ابن العوّام كتاب الفلاحة النّبطيّة على الكلام في الفنّ الآخر منه جملة. واختصر ابن العوّام كتاب الفلاحة النّبطيّة على الكلام في كتبه السّحريّة أمّهات من مسائله كما نذكره عند الكلام على السّحر إن شاء الله تعالى.

وكتب المتأخرين في الفلاحة كثيرة، ولا يعدون فيها الكلام في الغراس والعلاج وحفظ النّبات من حوائجه وعوائقه، وما يعرض في ذلك كلّه وهي موجودة.

علم الإلهيات

وهو علم ينظر (بزعمهم) في الوجود المطلق. فأوّلًا في الأمور العامّة للجسمانيّات والرّوحانيّات، من الماهيّات والوحدة والكثرة والوجوب والإمكان وغير ذلك ثم ينظر في مبادىء الموجودات وأنها روحانيات، ثم في كيفيّة صدور الموجودات عنها (وترتبها)، ثم في أحوال النّفس بعد مفارقة الأجسام وعودها إلى المبدا. وهو عندهم علم شريف يزعمون أنه يقفهم على معرفة الوجود على ما هو عليه وأنَّ ذلك عين السَّعادة بزعمهم. وسيأتي الردّ عليهم بعد. وهو تألُّ للطَّبيعيّات في ترتيبهم، ولذلك يسمُّونه علم ما (بعد) الطّبيعة. وكتب المعلّم الأول فيه موجودة بين أيدي النّاس ولخصها ابن سينا في كتاب الشّفاء والنّجاة، وكذلك لخصها (83) ابن رشد من حكماء الأندلس. ولمّا وضع المتأخّرون في علوم القوم ودوّنوا فيها، وردّ عليهم الغزاليّ ما ردّه منها، ثمّ خلط المتأخّرون من المتكلّمين مسائل علم الكلام بمسائل الفلسفة لاشتراكهما في المباحث، وتشابه موضوع علم الكلام بموضوع الإلهيّات ومسائله بمسائلها، فصارت كأنّها فن واحد. ثمّ غيّروا ترتيب الحكماء في مسائل الطبيعيّات والإلهيّات وخلطوهما فنا واحدا، قدّموا فيه الكلام في الأمور العامّة، ثّم أتبعوه بالجسمانيات وتوابعها ثمّ بالرّوحانيّات وتوابعها، إلى احر العلم، كما فعله الإمام ابن الخطيب في المباحث المشرقيّة، وجميع من بعده من علماء الكلام.

وصار علم الكلام مختلطا بمسائل الحكمة، وكتبه محشوّة بها، كأنّ الغرض من موضوعهما ومسائلهما واحد. والتبس ذلك على النّاس، وهو (غير) صواب، لأنّ مسائل علم الكلام إنّما هي عقائد متلقّاة من الشّريعة، كما نقلها السّلف من غير رجوع فيها إلى العقل ولا تعويل عليه، بمعنى أنّها لا تثبت إلّا به. فإنّ العقل معزول

<sup>83)</sup> أي لخص كتب المعلم الأول.

عن الشرع وأنظاره. وما تحدّث فيه المتكلّمون من إقامة الحجج، فليس بحثا عن الحقّ فيها ليعلم بالدّليل بعد أن لم يكن معلوما (كم) هو شأن الفلسفة، بل إنّما هو التماس حجّة عقليّة تعضد عقائد الإيمان ومذاهب السّلف فيها، وتدفع شبه أهل البدع عنها، الذّين يزعمون أنّ مداركهم فيها عقليّة. وذلك بعد أن تفرض صحيحة بالأدلّة النقليّة كما تلقّاها السّلف واعتقدوها، وكثير ما بين المقامين. وذلك أنّ مدارك صاحب الشريعة أوسع لاتساع نطاقها عن مدارك الأنظار العقليّة، فهي موقها ومحيطة بها لاستمدادها من الأنوار الإلهيّة، فلا تدخل تحت قانون النظر الضعيف والمدارك المحاط بها. فإذا هدانا الشّارع إلى مدرك، فينبغي أن نقدّمه على مداركنا ونثق به دونها، ولا ننظر في تصحيحه (بمدرك) العقل ولو عارضه، بل مداركنا ونثق به اعتقادا وعلما، ونسكت عما لم نفهم من ذلك ونفوضه إلى الشيّارع ونعزل العقل عنه.

والمتكلمون إنّما دعاهم إلى ذلك كلام أهل الإلحاد في معارضات العقائد السلفيّة بالبدع النظريّة، فاحتاجوا إلى الردّ عليهم من جنس معارضتهم، واستدعى ذلك الحجج النظريّة، ومحاذاة العقائد السلفيّة بها. وأمّا النّظر في مسائل الطّبيعيّات والإلهيّات بالتصحيح والبطلان، فليس من موضوع علم الكلام، ولا من جنس أنظار المتكلمين. فاعلم ذلك لتميّز به بين الفنين فإنّهما مختلطان عند المتأخرين في الوضع والتأليف. والحق، مغايرة كلّ منهما لصاحبه بالموضوع والمسائل. وإنّما الوضع والتأليف من اتّخاذ المطالب عند الاستدلال، وصار احتجاج أهل الكلام كأنّه إنشاء لطلب الاعتقاد بالدّليل، وليس كذلك. بل إنّما هو ردّ على الملحدين، والمطلوب مفروض الصدق معلومه.

وكذا جاء المتأخرون من غلاة المتصوّفة المتكلّمين بالمواجد أيضا، فخلطوا مسائل الفنّين بفنّهم وجعلوا الكلام واحدا فيها كلّها. مثل كلامهم في النّبوّات والاتحاد والحلول والوحدة وغير ذلك. والمدارك في هذه الفنون القلاثة متغايرة مختلفة، وأبعدها من جنس الفنون والعلوم مدارك المتصوّفة، لأنّهم يدّعون فيها الوجدان ويفرّون عن الدّليل. والوجدان بعيد عن المدارك العلميّة (وأنحائها) وتوابعها كما بيّناه وبنيّنه. والله الهادي إلى الصّواب بمنّه.

علوم السحر والطلسمات

هي علوم بكيفيّة استعدادات، تقتدر النّفوس البشريّة بها على التأثيرات في عالم العناصر، إمّا بغير معين، أو بمعين من الأمور السّماويّة، والأوّل هو السّحر، والثّاني هو الطلُّسمات. ولمَّنا كانت هذه العلوم مهجورة عند الشَّراتع، لما فيها من الضَّرر، ولما يشترط فيها من الوجهة إلى غير الله من كوكب أو غيره، كانت كتبها كالمفقودة بين النَّاس. إلَّا ما وجد في كتب الأمم الأقدمين فيما قبل نبوَّة موسى عليه السَّلام، مثل النبط والكلداتيين، فإنّ جميع من تقدّمه من الأنبياء لم يشرّعوا الشّرائع ولا جاؤوا بالأحكام، إنّما كانت كتبهم مواعظ وتوحيدا لله وتذكيرا بالجنّة والنّار. وكانت هذه العلوم في أهل بابل من السّريانييّن والكلدانيّين، وفي أهل مصر من القبط وغيرهم. وكان لهم فيها التآليف والآثار. ولم يترجم لنا من كتبهم فيها إلَّا القليل، مثل الفلاحة النبطيّة لابن وحشيّة من أوضاع أهل بابل، فأخذ النّاس هذا العلم وتفنّنوا فيه. ووضعت بعد ذلك الأوضاع، مثل مصاحف الكواكب السبعة، وكتاب طمطم الهندي في صور الدّرج والكواكب وغيرها. ثم ظهر بالمشرق جابر بن حيّان كبير السّحرة في هذه الملّة، فتصفّح كتب القوم واستخرج الصّناعة، وغاص في زيدتها واستخرجها ووضع فيها عدّة من التآليف، وأكثر الكلام فيها وفي صناعة الكيمياء، لأنَّها من توابعها، ولأنَّ إحالة الأجسام النوعية من صورة إلى أخرى إنّما بالقوّة النفسيّة لا بالصّناعة العمليّة، فهو من قبيل السّحر كما نذكره في موضعه.

ثم جاء مسلمة بن أحمد المجريطّي إمام أهل الأندلس في التعاليم والسّحريّات، فلخّص جميع تلك الكتب وهذّبها، وجمع طرقها في كتابه الذّي سمّاه غاية الحكيم، ولم يكتب أحد في هذا العلم بعده.

ولنقدّم هنا مقدّمة يتبيّن لك منها حقيقة السّحر، وذلك أنّ التّفوس البشريّة وإن كانت واحدة بالنّوع، فهي مختلفة بالخواصّ. وهي أصناف، كلّ صنف مختص بخاصيّة واحدة بالنّوع لا توجد في الصّنف الآخر. وصارت تلك الخواصّ فطرة وجبلّة لصنفها. فنفوس الأنبياء عليهم الصلاة والسّلام لها خاصية تستعدّ بها للانسلاخ من الرّوحانيّة البشريّة إلى الرّوحانيّة الملكيّة حتى يصير ملكا في تلك

اللمحة التي انسلخت فيها؛ وهذا هو معنى الوحي كما مرّ في موضعه، وهي في تلك الحالة محصلة للمعرفة الرّبانيّة ومخاطبة الملائكة عليهم السّلام عن الله سبحانه وتعالى كما مرّ، وما يتبع ذلك من التأثير في الأكوان. ونفوس السّحرة لها خاصيّة التأثير في الأكوان واستجلاب روحانية الكواكب، للتّصرف فيها، والتأثير بقوّة نفسانيّة أو شيطانيّة. فأما تأثير الأنبياء فمدد إلهيّ وخاصيّة ربّانيّة. ونفوس الكهنة لها خاصيّة الاطّلاع على المغيّبات بقوى شيطانيّة. وهكذا كلّ صنف مختص مخاصية لا توجد في الآخر.

والتفوس السّاحرة على مراتب ثلاثة يأتي شرحها: فأوّلها المؤثّرة بالهمّة فقط من غير آلة ولا معين، وهذا هو الذي يسمّيه الفلاسفة السّحر، والثّاني بمعين من مزاج الأفلاك أو العناصر أو خواصّ الأعداد، ويسمّونه الطلّسمات، وهو أضعف رتبة من الأوّل، والثّالث تأثير في القوى المتخيّلة. يعمد صاحب هذا التأثير إلى القوى المتخيلة، فيتصرّف فيها بنوع من التّصرّف ويلقي فيها أنواعا من الخيالات (والمحاكاة) وصورا ممّا يقصده من ذلك، ثم ينزلها إلى الحسّ من الرّائين بقوّة نفسه المؤثّرة فيه، فينظرها الرّاؤون كأنّها في الخارج، وليس هناك شيء من ذلك كما يحكى عن بعضهم أنه يرى البساتين والانهار والقصور وليس هناك شيء من ذلك ويسمّى هذا عند الفلاسفة الشّعوذة أو الشّعبذة.

هذاتفصيل مراتبه. ثمّ هذه الخاصيّة تكون في السّاحر بالقوّة شأن القوى البشريّة كلّها. وإنّما تخرج إلى الفعل بالرّياضة. ورياضة السّحر كلّها إنّما تكون بالتّوجه إلى الأفلاك والكواكب والعوالم العلويّة والشياطين بأنواع التّعظيم والعبادة والخضوع والتذلّل. فهي لذلك وجهة إلى غير الله وسجود له. والوجهة إلى غير الله كفر. فلهذا كان السحر كفرا والكفر من موادّه وأسبابه كما رأيت. ولهذا احتلف الفقهاء في قتل السّاحر، هل هو لكفره السّابق على فعله، أو لتصرّفه بالإفساد وما ينشأ عنه من الفساد في الأكوان، والكلّ حاصل منه.

وثم لمّا كانت المرتبتان الأوليان من السّحر لها حقيقة في الخارج، والمرتبة الأحيرة الأحيرة النالثة لا حقيقة لها اختلف العلماء في السّحر: هل هو حقيقة أو إنّما هو تخييل ؟ فالقائلون بأنّ له حقيقة نظروا إلى المرتبتين الأوليين، والقائلون بأنْ لا حقيقة

له نظروا إلى المرتبة الثّالثة الأخيرة. فليس بينهم اختلاف في نفس الأمر، بل إنّما جاء من قبل اشتباه هذه المراتب. والله أعلم.

واعلم أنّ وجود السّحر لا مرية فيه بين العقلاء من أجل التأثير الذّي ذكرناه، وقد نطق به القرآن. قال الله تعالى: « ولكنّ الشياطين كفروا يعلّمون النّاس السّحر، وما أنزل على الملكين ببابل، هاروت وماروت، وما يعلّمان من أحد حتّى يقولا إنّما نحن فتنة فلا تكفر، فيتعلّمون منهما ما يفرّقون به بين المرء وزوجه، وما هم بضارّين به من أحد إلّا بإذن الله (84). وفي الصّحيح أنّ رسول الله عَيْنِهُ سحر، حتّى كان يخيّل إليه أنّه يفعل الشيء ولا يفعله، وجعل سحره في مشط ومشاقة وجفّ طلعة ودفن في بئر ذروان، فأنزل الله عزّ وجلّ عليه في المعوذّتين: «ومن شرّ النّفاثات في العقد » (85). قالت عائشة رضي الله عنها: « فكان لا يقرأ على عقدة من تلك العقد التي سحر فيها إلّا انحلّت ».

وأما وجود السّحر في أهل بابل، وهم الكلدانيّون من النّبط والسّريانييّن فكثير، ونطق به القرآن وجاءت به الاخبار. وكان للسّحر في بابل ومصر أزمان بعثة موسى عليه السّلام (سوق) نافقة. ولهذا كانت معجزة موسى من جنس ما يدّعون ويتناغون فيه وبقي من آثار ذلك في البراني بصعيد مصر شواهد دالّة على ذلك. ورأينا بالعيان من يصوّر صورة الشّخص المسحور بخواص أشياء مقابلة لما نواه وحاوله موجودة بالمسحور، وأمثال تلك المعاني من أسماء وصفات في التأليف والتّفريق. ثمّ يتكلم على تلك الصورة التي اقامها مقام الشّخص المسحور عينا أو معنى. ثمّ ينفث من ربقه بعد اجتماعه في فيه يتكرير مخارج تلك الحروف من الكلام السّوء، ويعقد على ذلك المعنى في سبب أعدّه لذلك تفاؤلا بالعقد واللّزام، وأخذ العهد ويعقد على ذلك المعنى في سبب أعدّه لذلك، استشعارا للعزيمة بالعزم. ولتلك على من أشرك به من الجنّ في نفته في فعله ذلك، استشعارا للعزيمة بالعزم. ولتلك على من أشرك به من الجنّ في نفته في فعله ذلك، استشعارا للعزيمة بالعزم. ولتلك فيه بالنّفث، فتنزل عنها أرواح خبيثة، ويقع عن ذلك بالمسحور ما يحاوله السّاحر. فيه بالنّفث، فتنزل عنها أرواح خبيثة، ويقع عن ذلك بالمسحور ما يحاوله السّاحر. فيه بالنّفن، فتنزل عنها أرواح خبيثة، ويقع عن ذلك بالمسحور ما يحاوله السّاحر. وشاهدنا أيضا من المنتحلين للسّحر وعمله من يشير إلى كساء أو جلد، ويتكلّم وشاهدنا أيضا من المنتحلين للسّحر وعمله من يشير إلى كساء أو جلد، ويتكلّم

<sup>84)</sup> من آية 102 من سورة البقرة.

<sup>85</sup> آية 4 من سورة الفلق.

عليه في سرّه، فإذا هو مقطوع متخرّق. ويشير إلى بطون الغنم كذلك في مراعيها بالبعج، فإذا أمعاؤها ساقطة من بطونها على الأرض. وسمعنا أنّ بأرض الهند لهذا العهد من يشير إلى إنسان (فيتحتّت) قلبه ويقع ميّتا وينقب عن قلبه فلا يوجد في حشاه، ويشير إلى الرّمانة وتفتح فلا يوجد من حبوبها شيء. وكذلك سمعنا أنّ بأرض السّودان وأرض الترك من يسحر السّحاب فيمطر الأرض المخصوصة. وكذلك رأينا من عمل الطلسمات عجائب في الأعداد المتحابة وهي : رك رف د، أحد العددين مائتان وعشرون، والآخر مائتان واربعة وثمانون، ومعنى المتحابة أنّ أجزاء كلّ واحد التي فيه من نصف وثلث وربع وسدس وخمس وأمنالها، إذا جمع كان مساويا للعدد الآخر صاحبه، فتسمّى لأجل ذلك المتحابّة.

ونقل أصحاب الطلسمات أنّ لتلك الأعداد أثرا في الألفة بين المتحابين واجتاعهما إذا وضع لهما تمثالان. أحدهما بطالع الزّهرة وهي في بيتها أو شرفها، ناظرة إلى القمر نظر مودّة وقبول، ويجعل طالع النّاني سابع الأوّل، ويوضع على أحد التمثالين أحد العددين والآخر على الآخر. ويقصد بالأكثر الّذي يراد ائتلافه، أعنى المحبوب، ما أدرى، الأكثر كميّة أو الأكثر أجزاء، فيكون لذلك من التأليف العظيم بين المتحابين ما لا يكاد ينفك أحدهما عن الآخر. قاله صاحب الغاية وغيره من أثمة هذا الشّأن، وشهدت له التّجربة.

وكذا طابع الأسد، ويسمى أيضا طابع الحصى، وهو أن يرسم في قالب (هند إصبع) صورة أسد شائلا ذنبه، عاضًا على حصاة قد قسمها بنصفين، وبين يديه صورة حيّة منسابة من رجليه إلى قبالة وجهه فاغرة فاها إلى فيه، وعلى ظهره صورة عقرب تدبّ. ويتحيّن برسمه طول الشّمس بالوجه الأوّل أو الثّالث من الأسد، بشرط صلاح النيّرين وسلامتهما من النّحوس. فإذا وجد ذلك وعثر عليه، طبع في ذلك الوقت في مقدار المثقال فما دونه من الذّهب، وغمس بعد في الزّعفران محلولا عماء الورد، ورفع في خرقة حرير صفراء، فإنّهم يزعمون أنّ لمسكه من العزّ على السّلاطين في مباشرتهم وحدمتهم وتسخيرهم له ما لا يعبّر عنه.

وكذلك للسلاطين فيه من القوّة والعزّ على من تحت أيديهم. ذكر ذلك أيضا أهل هذا الشأن في الغاية وغيرها، وشهدت له التّجربة.

وكذلك وفق المسدّس المختصّ بالشّمس، ذكروا أنّه يوضع عند حلول الشّمس في شرفها وسلامتها من النّحوس، وسلامة القمر، بطالع ملوكيّ يعتبر فيه نظر صاحب العاشر لصاحب الطَّالع نظر مودّة وقبول، ويصلح فيه ما يكون في مواليد الملوك من الأدلَّة الشَّريفة، ويرفع في حرقة حرير صفراء بعد أن يغمس في الطيب. فزعموا أنَّ له أثرا في صحابة الملوك وخدمتهم، ومعاشرتهم. وأمثال ذلك كثير. وكتاب الغاية لمسلمة بن أحمد المجريطيّ هو مدوّنة هذه الصّناعة، وفيه استيفاؤها وكال مسائلها. وذكر لنا : أنَّ الإمام الفخر بن الخطيب وضع كتابا في ذلك وسمّاه بالسرّ المكتوم، وأنّه بالمشرق يتداوله أهله ونحن لم نقف عليه. والإمام لم يكن من أئمّة الشّأن فيما نظنّ، ولعلّ الأمر بخلاف ذلك. وبالمغرب صنف من هؤلاء المنتحلين لهذه الأعمال السحريّة يعرفون بالبعّاجين، وهم الذين ذكرت أوّلا أنّهم يشيرون إلى الكساء أو الجلد فيتخرّق، ويشيرون إلى بطون الغنم بالبعج فينبعج. ويسمّى أحدهم لهذا العهد باسم البعّاج، لأنّ أكثر ما ينتحل من السحر بعض الأنعام، يرهب بذلك أهلها ليعطوه من فضلها وهم متسترون بذلك في الغاية خوفا على أنفسهم من الحكّام. لقيت منهم جماعة وشاهدت من أفعالهم هذه بذلك، وأخبروني أنَّ لهم وجهة ورياضة خاصّة بدعوات كفريّة واشراك لروحانية الجنّ والكواكب، سطّرت فيها صحيفة عندهم تسمّى (الخنزيريّة) يتدارسونها، وأنَّ بهذه الرِّياضة والوجهة يصلون إلى حصول هذه الأفعال لهم. وانَّ التأثير الذِّي لهم إنَّما هو فيما سوى الإنسان الحرّ من المتاع والحيوان والرَّقيق، ويعبّرون عن ذلك بقولهم إنّما نفعل فيما يمشى فيه الدّرهم أي ما يملك ويباع ويشترى من سائر المتملكات، هذا ما زعموه. وسألت بعضهم فأخبرني به. وأمّا أفعالهم فظاهرة موجودة، وقفنا على الكثير منها وعاينًاها من غير ريبة في ذلك.

هذا شأن السّحر والطلّسمات وآثارهما في العالم، فأمّا الفلاسفة ففرّقوا بين السّحر والطلّمسات بعد أن أثبتوا أنّهما جميعا أثر للنّفس الإنسانيّة، واستدلّوا على وجود الأثر للنّفس الإنسانيّة، بأنّ لها آثارا في بدنها على غير المجرى الطّبيعيّ وأسبابه الحسمانيّة، بل آثار عارضة من كيفيّات الأرواح، تارة كالسّخونة الحادثة عن الفرح والسّرور، ومن جهة التصوّرات النّفسانيّة أخرى، كالذّي يقع من قبل

التوهم. فإن الماشي على حرف حائط أو على حبل منتصب، إذا قوي عنده توهم الستقوط سقط بلا شك. ولهذا تجد كثيرا من النّاس يعودون أنفسهم ذلك بالدّربة عليه حتى يذهب عنهم هذا الوهم، فتجدهم يمشون على حرف الحائط والحبل المنتصب ولا يخافون الستقوط.

فثبت أن ذلك من آثار النّفس الإنسانية، وتصوّرها للسّقوط من أجل الوهم. وإذا كان ذلك أثرا للنّفس في بدنها من غير الأسباب الجسمانيّة الطّبيعيّة، فجائز أن يكون لها مثل هذا الأثر في غير بدنها، إذ نسبتها إلى الأبدان في ذلك النّوع من التأثير واحدة، لأنّها غير حالّة في البدن ولا منطبعة فيه، فثبت أنّها مؤثّرة في سائر الأجسام.

وأمّا التفرقة عندهم بين السّحر والطلمسات، فهو أنّ السّحر لا يحتاج السّاحرفية إلى معين، وصاحب الطلّمسات يستعين بروحانيّات الكواكب وأسرار الأعداد وخواص الموجودات وأوضاع الفلك المؤثّرة في عالم العناصر، كما يقوله المنجّمون، ويقولون: السّحر اتّحاد روح بروح، والطلّسم اتحاد روح بجسم، ومعناه عندهم ربط الطّبائع العلويّة السماوّية بالطّبائع السّفليّة. والطبائع العلويّة هي روحانيّات الكواكب، ولذلك يستعين صاحبه في غالب الأمر بالنّجامة. والسّاحر عندهم غير مكتسب لسحره، بل هو مفطور عندهم على تلك الجبلة المختصّة بذلك التّوع من التّأثير.

والفرق عندهم بين المعجزة والسّحر، أنّ المعجزة قوّة إلّهيّة تبعث في النّفس ذلك التأثير، فهو مؤيّد بروح الله على فعله ذلك. والساحر إنّما يفعل ذلك من عند نفسه وبقوّته النفسانيّة، وبإمداد الشياطين في بعض الأحوال، فبينهما الفرق في المعقوليّة والحقيقة والذّات في نفس الأمر، وإنّما نستدلّ نحن على التفرقة بالعلامات الظاهرة وهي وجود المعجزة لصاحب الخير، وفي مقاصد الخير، وللنّفوس المتمحضة للخير والتحدّي بها على دعوى النبوّة. والسّحر إنما يوجد لصاحب الشرّ، وفي أفعال الشرّ في الغالب، من التّفريق بين الزوجين وضرر الأعداء وأمثال ذلك، وللنّفوس المتمحّضة للشرّ. هذا هو الفرق بينهما عند الحكماء الإلهييّن.

وقد يوجد لبعض المتصوّفة وأصحاب الكرامات تأثير أيضا في أحوال العالم

وليس معدودا من جنس السّحر، وإنّما هو بالإمداد الإلهي لأنّ طريقتهم ونحلتهم من آثار النبوّة وتوابعها. ولهم في المدد الإلهيّ حظّ عظيم على قدر حالهم وإيمانهم وتمسّكهم بكلمة التّوحيد. وإذا اقتدر أحد منهم على أفعال الشرّ فلا يأتيها لأنّه متقيّد فيما يأتيه ويذره للأمر الإلهيّ. فما لا يقع لهم فيه الإذن لا يأتونه بوجه، ومن أتاه منهم فقد عدل عن طريق الحقّ وربّما سلب حاله. ولمّا كانت المعجزة بإمداد روح الله والقوى الإلهيّة، فلذلك لا يعارضها شيء من السّحر.

وانظر شأن سحرة فرعون مع موسى في معجزة العصاكيف تلقفت ما كانوا يأفكون، وذهب سحرهم واضمحل كأن لم يكن. وكذلك لمّا أنزل على النّبيّ عَلَيْكَةً في المعوّدتين، ومن شرّ النّفاثات في العقد. قالت عائشة رضي الله عنها: « فكان لا يقرؤها على عقدة من العقد التي سحر فيها إلّا انحلّت ». فالسحر لا يثبت مع اسم الله وذكره بالهمّة الإيمانيّة. وقد نقل المؤرّخون أنّ درركش (86) كاويان وهي راية كسرى كان فيها الوفق المئينيّ العدديّ منسوجا بالذهب في أوضاع (87) فلكيّة رصدت لذلك الوفق. ووجدت الرّاية يوم قتل رستم بالقادسيّة واقعة على الأرض بعد انهزام أهل فارس وشتاتهم.

وهو فيما يزعم أهل الطّلسمات والأوفاق مخصوص بالغلب في الحروب، وأنّ الرّاية التي يكون فيها أو معها لا تنهزم أصلا. إلّا أنّ هذه عارضها المدد الإلهي من إيمان أصحاب رسول الله على علم وتمسكهم بكلمة الله، فانحل معها كلّ عقد سحري ولم يثبت، وبطل ما كانوا يعملون. وأمّا الشريعة فلم تفرّق بين السّحر والطلّسمات والشّعبذة وجعلته كلّه بابا واحدا محظورا. لأنّ الأفعال إنّما أباح لنا الشّارع منها ما يهمّنا في ديننا الذّي فيه صلاح آخرتنا، أو في معاشنا الذّي فيه صلاح دنيانا، وما لا يهمّنا في شيء منهما : فإن كان فيه ضرر أو نوع ضرر، كالسّحر الحاصل ضرره بالوقوع، ويلحق به الطلسمات، لأنّ أثرهما واحد، كالنجامة التي فيها نوع ضرر باعتقاد التأثير، فتفسد العقيدة الإيمانية بردّ الأمور إلى غير الله، فيكون حينئذ ذلك الفعل محظورا على نسبته في الضّرر. وإن لم يكن

<sup>86</sup> كذا. وفي ب : درفش.

<sup>87)</sup> كذا. وفي ب: طوالع

مهمًا علينا ولا فيه ضرر، فلا أقلّ من تركه قربة إلى الله، فإنّ من حسن إسلام المرء تركه ما لا يعنيه. فجعلت الشريعة باب السّحر والطلّسمات والشعوذة بابا واحدا لما فيها من الضّرر وخصته بالحظر والتّحريم.

وأمّا الفرق عندهم بين المعجزة والسّحر، فالذي ذكره المتكلّمون أنّه راجع إلى التّحدّي، وهو دعوى وقوعها على وفق ما ادّعاه. قالوا: والسّاحر مصروف عن مثل هذا التحدّي فلا يقع منه. ووقوع المعجزة على وفق دعوى الكاذب غير مقدور، لأنّ دلالة المعجزة على الصّدق عقليّة، لأنّ صفة نفسها التصديق، فلو وقعت مع الكّذب لاستحال الصّادق كاذبا وهو محال، فإذا لا تقع المعجزة مع الكاذب بإطلاق. وأمّا الحكماء فالفرق بينهما عندهم كما ذكرناه، فرق ما بين الخير والشرّ في نهاية الطّرفين. فالسبّاحر لا يصدر منه الخير ولا يستعمل في أسباب الشرّ، وصاحب المعجزة لا يصدر منه الشرّ ولا يستعمل في أسباب الشرّ، وصاحب المعجزة لا يصدر منه الشرّ ولا يستعمل في أسباب الشرّ، وكانهما على طرفي النّقيض في أصل فطرتهما والله يهدي من يشاء.

فصل

ومن قبيل هذه التأثيرات النفسانية الإصابة بالعين، وهو تأثير من نفس المعيان، عندما يستحسن بعينه مدركا من الدوات أو الأحوال، ويفرط في استحسانه وينشأ عن ذلك الاستحسان حسد يروم معه سلب ذلك الشيء عمن أتصف به، فيوثر فساده. وهو جبلة فطرية، أعني هذه الإصابة بالعين. والفرق بينها وبين التأثيرات النفسانية أنّ صدوره فطريّ جبليّ لا يتخلف ولا يرجع اختيار صاحبه ولا يكتسب، فصدورها ما لا يكتسب، فصدورها راجع إلى اختيار فاعلها، والفطريّ منها قوّة صدورها لا نفس صدورها، ولهذا والوا: القاتل بالسّحر أو بالكرامة يقتل، والقاتل بالعين لا يقتل. وما ذلك إلّا لأنه ليس مما يريده ويقصده أو يتركه، وإنّما هو مجبور في صدوره عنه. والله أعلم بما في السّرائر.

## فصل في علم أسرار الحروف

وهو المسمّى لهذا العهد بالسّيميا. نقل وضعه من الطلّسمات إليه في اصطلاح أهل التصرّف من المتصوّفة، فاستعمل استعمال العامّ في الخاصّ. وحدث هذا العلم في الملّة بعد صدرٍ منها، وعند ظهور الغلاة من المتصوّفة وجنوحهم إلى كشف حجاب الحسّ، وظهور الخوارق على أيديهم والتصرّفات في عالم العناصر، وتدوين الكتب والاصطلاحات، ومزاعمهم في تنزّل الوجود عن الواحد وترتيبه. وأنّ الكمال الأسمائي مظاهره أرواح الأفلاك والكواكب، وأنّ طبائع الحروف وأسرارها سارية في الأسماء، فهي سارية في الأكوان على هذا النّظام. والأكوان من الدن الإبداع الأوّل تتنقّل في أطواره وتعرب عن أسراره، فحدث لذلك علم أسرار الحروف، وهو من تفاريع علم السيمياء لا يوقف على موضوعه ولا تحاط بالعدد الحروف، وهو من تفاريع علم السيمياء لا يوقف على موضوعه ولا تحاط بالعدد مسائله. تعدّدت فيه تآليف البوني وابن العربي وغيرهما ميّن اتبع آثارهما. وحاصله عندهم وثمرته تصرّف النّفوس الربّانية في عالم الطّبيعة بالأسماء الحسنى والكلمات عندهم وثمرته تصرّف النّفوس الربّانية في عالم الطّبيعة بالأسماء الحسنى والكلمات الإلهية النّاشئة عن الحروف المحيطة بالأسرار السّارية في الأكوان.

ثم اختلفوا في سرّ التصرّف الذّي في الحروف (88) بما هو: فمنهم من جعله للمزاج الذّي فيه، وقسم الحروف بقسمة الطّبائع إلى أربعة أصناف كا للعناصر. واختصّت كلّ طبيعة بصنف من الحروف يقع التّصرّف في طبيعتها فعلا وانفعالا بذلك الصنف، فتنوّعت الحروف بقانون صناعيّ يسمّونه التّكسير إلى ناريّة وهوائيّة ومائيّة وترابيّة على حسب تنوّع العناصر؛ فالألف للنّار والباء للهواء والجيم للماء والدال للتراب. ثم ترجع كذلك على التوالي من الحروف والعناصر إلى أن تنفد. فتعين لعنصر النّار حروف سبعة: الألف والهاء والطاء والميم والفاء والسين والذال، وتعين لعنصر المؤاء سبعة ايضا: الباء والواو والياء والنون والضاد والتاء والظاء، وتعين لعنصر الماء أيضا سبعة: الجيم والزاي والكاف والصاد والقاف والثاء والغين،

<sup>88)</sup> ورد في هامش ط دار الكتاب: على الهوريني على هذه العبارة بقوله: ترتيب طبائع الحروف عند المغاربة غير ترتيب المشارقة، ومنهم الغزالي. كما أن الجمل عندهم مخالف في سنة احرف، فأن الصاد عندهم بستين والصاد بتسعين والسين المهملة بثلثائة والظاء بثانمائة والغين بتسعمائة والشين بألف. أه.

وتعيّن لعنصر التراب أيضاً سبعة : الدال وآلحاء واللام والعين والراء والخاء والشين.

والحروف النارية لدفع الأمراض الباردة ولمضاعفة قوّة الحرارة حيث تطلب مضاعفتها، إمّا حسّا أو حكما، كما في تضعيف قوى المرّيخ في الحروب والقتل والفتك. والمائية أيضا لدفع الأمراض الحارّة من حمّيات وغيرها، ولتضعيف القوى الباردة حيث تطلب مضاعفتها حسّا أو حكما، كتضعيف قوى القمر وأمثال ذلك.

ومنهم من جعل سر التصرف الذي في الحروف للنسبة العددية: فإن حروف أبجد دالة على أعدادها المتعارفة وضعا وطبعا فبينها من أجل تناسب الأعداد تناسب في نفسها أيضا، كما بين الباء والكاف والراء لدلالتها كلها على الاثنين كل في مرتبة، فالباء على اثنين في مرتبة الآحاد، والكاف على اثنين في مرتبة العشرات، والرّاء على اثنين في مرتبة المئين. وكالذّي بينها وبين الدّال والميم والتّاء لدلالتها على الأربعة، وبين الأربعة والاثنين نسبة الضّعف.

وخرج للأسماء أوفاق كما للأعداد يختص كلّ صنف من الحروف بصنف من الأوفاق الذّي يناسبه من حيث عدد الشّكل أو عدد الحروف، وامتزج التّصرّف من السرّ الحرفي والسرّ العدديّ لأجل التّناسب الذّي بينهما. فأمّا سرّ التناسب الذي بين هذه الحروف وأمزجة الطبائع، أو بين الحروف والأعداد، فأمر عسير على الفهم، إذ ليس من قبيل العلوم والقياسات، وإنّما مستندهم (عندهم) فيه الذّوق والكشف. قال البونيّ : ولا تظنّن أنّ سرّ الحروف مما يتوصل إليه بالقياس العقلي، وإنّما هو بطريق المشاهدة والتوفيق الإلهيّ.

وأمّا التصرّف في عالم الطبيعة بهذه الحروف والأسماء المركبة فيها وتأثّر الأكوان عن ذلك فأمر لا ينكر لثبوته عن كثير منهم تواترا. وقد يظنّ أنّ تصرّف هؤلاء وتصرّف أصحاب الطلسمات واحد، وليس كذلك، فإنّ حقيقة الطلسم وتأثيره على ما حققه أهله أنّه قوى روحانية من جوهر القهر، تفعل فيما له ركّب فعل غلبة وقهر، بأسرار فلكية ونسب عددية وبخورات جالبة لروحانية ذلك الطلسم، مشدودة فيه بالهمّة، فائدتها ربط الطبائع العلوية بالطّبائع السّفلية وهو عندهم كالخميرة المركّبة من هوائية وأرضية ومائية ونارية حاصلة في جملتها (تحمل)

وتصرّف ما حصلت فيه إلى ذاتها وتقلبه إلى صورتها. وكذلك الإكسير للأجسام المعدنية، كالخميرة تقلب المعدن الذي تسرى فيه إلى نفسها بالإحالة. ولذلك يقولون: موضوع الكيمياء جسد في جسد لأنّ الإكسير أجزاؤه كلّها جسدانيّة ويقولون: موضوع الطلّسم روح في جسد لأنه ربط الطبّائع العلويّة بالطبائع السفليّة. والطّبائع السفليّة. والطّبائع السفليّة والطّبائع العلويّة روحانيّة. وتحقيق الفرق بين تصرّف أهل الطلسمات وأهل الاسماء، بعد أن تعلم أنّ التصرّف في عالم الطبيعة كله إنّما هو للنفس الإنسانيّة محيطة بالطبيعة وحاكمة عليها بالذات، إلّا أنّ تصرّف أهل الطلسمات إنّما هو في استنزال روحانيّة الأفلاك وربطها بالصوّر أو بالنسب العدديّة، حتى يحصل من ذلك نوع مزاج يفعل الإحالة والقلب بطبيعته فعل الخميرة فيما حصلت فيه. وتصرّف أصحاب الأسماء إنّما هو بما حصل لهم بالمجاهدة والكشف من النّور الإلهي أصحاب الأسماء إنّما هو بما حصل لهم بالمجاهدة والكشف من النّور الإلهي من القوى الفلكيّة ولا غيرها، لأنّ مدده أعلى منها.

ويحتاج أهل الطلسمات إلى قليل من الرياضة تفيد النفس قوّة على استنزال روحانية الأفلاك. وأهون بها وجهة ورياضة. بخلاف أهل الأسماء فإنّ رياضتهم هي الرياضة الكبرى، وليست لقصد التصرّف في الأكوان إذ هو حجاب. وإنّما التصرّف حاصل لهم بالعرض، كرامة من كرامات الله لهم. فإن خلا صاحب الأسماء عن معرفة أسرار الله وحقائق الملكوت، الذّي هو نتيجة المشاهدة والكشف، واقتصر على مناسبات الأسماء وطبائع الحروف والكلمات، وتصرّف بها من هذه الحيثية وهؤلاء هم أهل السيمياء في المشهور — كان إذا لا فرق بينه وبين صاحب الطلسمات، بل صاحب الطلسمات أوثق منه لأنّه يرجع إلى أصول طبيعيّة علميّة وقوانين مرتبة. وأمّا صاحب أسرار الأسماء إذا فاته الكشف الذّي يطلع به على حقائق الكلمات وآثار المناسبات بفوات الخلوص في الوجهة، وليس يطلع به على حقائق الكلمات وآثار المناسبات بفوات الخلوص في الوجهة، وليس يمزج صاحب الأسماء قوى الكلمات والأسماء بقوى الكواكب، فيعيّن لذكر من عربة الحسنى، أو مايرسم من أوفاقها، بل ولسائر الأسماء، أوقاتا تكون من

حظوظ الكوكب الذي يناسب ذلك الاسم، كما فعله البوني في كتابه الذي سمّاه الانماط. وهذه المناسبة عندهم هي من لدن الحضرة العمائيّة، وهي برزخيّة الكمال الأسمائيّ، وإنّما تنزّل تفصيلها في الحقائق على ماهي عليه من المناسبة. وإثبات هذه المناسبة عندهم إنما هو بحكم المشاهدة. فإذا خلا صاحب الأسماء عن تلك المشاهدة، وتلقى تلك المناسبة تقليدا، كان عمله بمثابة عمل صاحب الطلسم، بل هو أوثق منه كما قلناه.

وكذلك قد يمزج أيضا صاحب الطلسمات عمله وقوى كواكبه بقوى الدّعوات المؤلّفة من الكلمات المخصوصة لمناسبة بين الكلمات والكواكب، إلّا أنّ مناسبة الكلمات عندهم ليست كما هي عند أصحاب الأسماء من الاطلاع في حال المشاهدة، وإنّما يرجع إلى ما اقتضته أصول طريقتهم السحريّة، من اقتسام الكواكب لجميع ما في عالم المكوّنات، من جواهر وأعراض وذوات ومعان، والحروف والأسماء من جملة ما فيه.

فلكل واحد من الكواكب قسم منها يخصّه، ويبنون على ذلك مباني غريبة منكرة من تقسيم سور القرآن وآيه على هذا النّحو، كما فعله مسلمة المجريطيّ في الغاية. والظّاهر من حال البونيّ في أنماطه أنه اعتبر طريقتهم. فإنّ تلك الأنماط اذا تصفّحتها، وتصفّحت اللّوات التي تضمّنتها، وتقسيمها على ساعات الكواكب السبّعة، ثم وقفت على الغاية، وتصفّحت قيامات الكواكب التي فيها، وهي الدّعوات التي تختص بكلّ كوكب، ويسمّونها قيامات الكواكب، أيّ الدّعوة التي يقام له بها، شهد له ذلك : إمّا بأنّه من مادّتها، أو بأنّ التناسب الذي كان في أصل الإبداع وبرزخ العلم قضى بذلك كلّه. « وما أوتيتم من العلم إلّا قليلا ». وليس كلّ ما حرّمه الشرع من العلوم بمنكر النّبوت، فقد ثبت أنّ السّحر حقّ مع حظره. لكن حسبنا من العلم ما علمنا.

(تحقيق: ونكتة هذه السيمياء كما نحقق لك: أنها ضرب من السّحر يحصل برياضات شرعيّة، وذلك أنّا قدّمنا أنّ التصرّف في عالم الأكوان لصنفين من البشر هما الأنبياء بالقوّة الإلهيّة التي فطرهم الله عليها والسّحرة بالقّوة النفسانيّة التي جبلوا عليها، وقد يحصل للأولياء تصرّف يكتسبونه بالكلمة الإيمانيّة وهو من نتاج

التجريد ولا يقصدون إلى تحصيله وإنّما بأتيهم عفوا والمتمكّنون منهم إذا عرض لهم أعرض أنّه أعرض الله منه وعدّوه محنة، كما يحكى عن أبي زيد البسطامي أنّه وافى شاطئ دجلة عشاء منحفرا فالتقى له طرفا الوادي فاستعاذ بالله وقال: لا أبيع حظيّ من الله بدانق وركب السّفينة عابرا مع الملّاحين.

وأمّا السّحر فلا بدّ في الجبلّي منه من الريّاضة ليخرج من القوّة إلى الفعل وقد يحصل غير الجبلّي منه بالاكتساب وهو دون الجبلّي فتعانى فيه الريّاضة كما تعانى في الأوّل. وهذه الريّاضة السّحريّة معروفة وقد ذكر أنواعها وكيفيّاتها مسلمة

المجريطي في كتاب الغاية وجابر بن حيّان في رسائله وغيرهما ويستعملها كثير ممن يقصد اكتساب السّحر وتعلّمه من قوانينها وشروطها إلّا أنّ هذه الريّاضة السّحرية التّي للأوّلين مشحونة بالكفريّات كالموجهات للكواكب والدّعوات لها، التّي يسمُّونها قيامات لاستجلاء روحيَّانيتها وكاعتقاد التأثير من غير الله في ربط الفعل بالطُّوالع النَّجوم وبمناظرة الكواكب في البروج لتحصيل الأثر المطلوب، فاعتمد لذلك كثير يروم التصرف في عالم الكائنات وتصدّوا طريق تحصيله على وجه بتعلّم ملابسة الكفر وانتحاله وقلبوا تلك الريّاضات شرعيّة بإذكاء سمات من القرآن والأحاديث النبّويّة هو أهمّ إلى معرفة المناسب منها لضاحبها ما قدّمناه من نقط العالم بما فيه من ذوات وصفات وأفعال باثَّار الكواكب المسبّبة. وتتحرَّك بذلك الأيام والسّاعات المناسبة لانقسامهما كذلك، ويتستّرون بتلك الرياضة الشرعيّة تحرّجا من السّحر المعهود الذي هو كفر أو يدعو إليه، يتمسّكون بالوجهة الشَّرعيَّة لعمومها وخصوصها، كما فعله البونيُّ في كتاب الأنماط وغيره، وفعله غيره وسمُّوا هذه الطريقة بالسَّيمياء توَّغلا في الفرار من اسم السَّحر، وهم في الحقيقة واقعون في معناه، وإن كانت الوجهة الشّرعيّة حاصلة لهم، فلم يبعدوا كلّ البعد عن اعتقاد التّأثير لغير الله ثمّ إنّهم يقصدون التّصرّف في عالم الكائنات وهو محظور عند الشارع وما وقع منه للأنبياء في المعجزات فبأمر من إقراره وما وقع للأولياء فبإذن يحصل لهم بخلق العلم الضروري إلهاما لاغيره ولا يتعمّدونه من دون إذن فلا تثقنّ بما يموّه به هؤلاء في هذه السّيمياء فإنّما هي كما قرّرته لك من فنون السّحر وضروبه. والله الهادي إلى الحقّ.)

ومن فروع علم السيمياء عندهم استخراج الأجوبة من الأسئلة، بارتباطات بين الكلمات حرفية، يوهمون أنها أصل في معرفة ما يحاولون علمه من الكائنات الاستقباليّة، وإنّما هي شبه المعاياة والمسائل السيالة. ولهم في ذلك كلام كثير من أدعية وأوراد. وأعجبه زايرجة العالم للسّبتيّ، وقد تقدّم ذكرها. ونبيّن هنا ما ذكروه في كيفية العمل بتلك الزايرجة (ونسرد القصيدة المنسوبة للسّبتيّ بزعمهم في ذلك وبعدها صفة الزايرجة) بدائرتها وجدولها المكتوب (بمحوّلها)، ثمّ نكشف عن الحقّ فيها وأنّها ليست من الغيب، وإنّما هي مطابقة بين المسئلة وجوابها في الإفادة الخطابيّة فقط، وهي ملحة من الملح غريبة في استخراج الجواب من السوّال بالصّناعة التي يسمّونها صناعة التكسير وقد أشرنا إلى ذلك كلّه من قبل. وليس عندنا رواية يعوّل عليها في صحّة هذه القصيدة إلّا أنّنا تحرّينا أصحّ النسخ منها في ظاهر الأمر. وهي هذه:

يقول سبيتي ويحمد ربّه محمّد المبعوث خاتم الأنبيا الاهذه زايرجة العالم الدي فمن أحكم الوضع فيحكم جسمه ومن أحكم الربط فيدرك قوة وفي عالم الأمر تراه محقّق فهذي سرائر عليكم بكتمها وطاء لها عرش وفيه (نقوشها) ونسب دوائر كنسبة فلكها وأحرج لأوتاره وارسم حروفها أقم شكل زيرهم وسوّ بيوته وحصل علوما للطّباع مهندسا وسوّ دوائرها ونسب حروفها وسوّ دوائرها ونسب حروفها

مصل على هاد إلى النّاس أرسلا ويرضى عن الصّحب ومن لهم تلا تراه (بحسكم) وبالعقل قد (جلا) ويدرك أحكاما (تؤثّرها) العلل ويدرك للتقوى وللكلّ حصّلا وهذا مقام من بالأذكار كمّلا أقمها دوائر و (بالحاء) عدّلا بنظره كواكبًا لأدراجها العلا وكور بمثله على حدّ من خلا وحقق (بيم) (حيث) نورهم جلا وعلما (بهيئات) والأرباع متللا وعلما (بهيئات) والأرباع متللا وعلما أطلق (والأقاليم) جدولا وعالمها أطلق (والأقاليم) جدولا

زناتيّة (آتت) وحكم لها (جلا) وجماء بنو نصر وظفرهم تلا فإن شئت نصبهم فقطرهم حلا ملـوك وبـالشرق بالأوفـاق نزّلا فإن شئت (بالرّومي بلا لحن) شكّلا وإفرنسهم دال وبالطاء كملا وأعراب قومنا بترقيق أعملا وفرس ططّاري وما بعدهم طلا لكاف وقبطيهم بلامه طوّلا ولكنّ تركيًّا بذا الفعل عطّلا فختم بيوتا ثم نسب وجدولا وعلم طبائعها وكله متلا ويعلم أسرار الوجود وأكملا وعلم ملاحيم بحاميم فصّلا فحكم الحكيم فيه قطعا ليقتلا وأحرف سيبويه تأتسيك فيصلا بترنيمك الغالي للأجزاء خلخلا وزد لمح وصفيه ففي العقل فعّلا واعكس بجذريه وبالـدّور عدّلا ؟ ويعطى حروفها وفي نظمها (الجلا) فحسبك في الملك ونيل سها العلا فنسب دنادينا تجد فيه منهلا ومثناهم المشلث بجيمه جلا وارسم أباجاد وباقيم جملا أتى في عروض الشّعر عن حمله ملا وعلم لنحونا فاحفظ وحصلا

أمير لنا (يهوى بجاية) دولة وقطير لأندلس فابسن لهودهسم ملوك وفرسان وأهمل لحكممة ومهدي (موحد) بتونس حكمهم واقسم على القطر وكن متفقّدا ففنش وبرشنسون السراء حرفسه ملوك كناوة (و) دلوا لقافهم فهند حباشي وسند فهرمس فقيصرهمم جاء ويزدجردهمم وعبّاس كلّهم شريف معظّم فإن شئت تدقيق الملوك وكلّهم على حكم قانون الحروف وعلمها فمن علم العلوم تَعَلَّمَ علمنا فيرسخ علمه ويعسرف ربسه وحيث أتى آسم والعروض يشقه وتأتيك أحسرف فسو لضربها فمكن بتنكير وقابل وعسوضن وفي العقد والمجذور يعرف غالبا واختـر لمطلـع (وسوّ) (بيوتــه) ويدركها المرء فيبلسغ قصده إذا كان سعد والكواكب أسعدت وإيقاع دالهم بمرموز ثممّسةٍ وأوتار زيرهم فللحاء بمهمم وأدخل بأفلاك وعتدل بجدول وجوّر شذوذ (البحر) تجري ومثله فأصل لديننا وأصل لفقهنا

فادخل لفسطاط على الوفق جذره فيخرج أبياتا وفي كلّ مطلب وتفنى بحصرها كذا حكم عدّهم فتخرج أبياتا وعشرون ضعّفت تريك صنائعا من الضرّب أكملت وسجّع بزيرهم وأثن بنقرة أقمها بأوفاق وأصل لعدّها

وسبّے لاسمه وكبّر وهلّدلا بنظم طبيعيّ وسرّ من العدلا فعلم الفواتيح ترى فيه (سهبلا) من الألف (طبعا) فيا صاح جدولا فصحّ لك المنى وصحّ لك العلا أقمها دوائر الزير وحصّلا من أسرار أحرفهم فعذبه سلسلا

43 — ك ا ك و ك ح و ا ه عم له رلا سع كط ا ل م ن ح ع ف ول منافرة.

الكلام على استخراج نسبة الأوزان وكيفياتها ومقادير المقابل منها وقوة الدرجة المتميّزة بالنّسبة إلى موضع المعلّق من امتزاج طبائع وعلم طبّ أو صناعة الكيميا.

أيا طالبا للطبّ مع علم جابر إذا شئت علم الطّب لا بدّ نسبة فيشفى عليلكم والإكسير محكم الطّبّ

وشئت ايلاوش 565 هـ وذهنه بحلا لتحليل أوجاع البوارد صحّحوا

تابر وعالم مقدار المقادير بالولا نسبة لأحكام ميزان تصادف منهلا كم وأمزاج وضعكم بتصحيح انجلا الطّبّ الوّرحاني

## مطالع الشعاعات في مواليد الملوك وبنيهم

وعلم مطاریح الشعاعات مشکل ولکت فی حج مقام امامنا (بذاك) مراكز بین طول وعرضها مواقع تربیع وبیته سقط یزاد لتربیع وهاذا قیاسه ومن نسبة الربعین ركب شعاعك

وضلع قسيها بمنطقة جلا ويبدو إذا عرض الكواكب عدّلا فمن أدراك المعنى علا ثمّ فوضلا لتسديسهم تثليث بيت الذي تلا يقينا وجذّره وبالعين أعملا بصاد وضعّفه وتربيعه انجلا

هذا العمل هنا بالملوك والقانون مطرد. علمه ولم ير أعجب منه. مقامات الملوك المقام الأول المقام الثاني المقام الثالث والمقام الرابع المقام الخامس المقام السادس والمقام السابع. خط الاتصال والانفصال خط الاتصال خط الانفصال الوتر للجميع وتابع الجذر التام الاتصال والانفصال الواجب التام في الاتصالات إقامة الأنوار الجذر المجيب في العمل إقامة السؤال عن الملوك مقام الأولاد نور

# الانفعال الرّوحاني والانقياد الرّبّاني

أيا طالب السرّ لتهليل ربّه يطيعك أخيار الأنام بقلبهم ترى عامّة النّاس إليك تقيّدوا طريقك هذا السيّل والسبّل الذي إذا شئت تحيا في الوجود مع التّقى

لدى أسمائه الحسنى تصادف منهلا كذلك ريسهم وفي الشمس أعملا وما قلته حقّا متى الغير أهملا أقوله غيركم ونصركم وا احفلا ودينا متينا أو تكون متوصّلا

كذي النُّون والجنيد مع سرّ (صيغة) وفي العالم العلويّ تكون محدّثا طريــق رسول الله بالحقّ ساطــع فبطشك تهليل وقوسك مطلع وفي جمعــة أيضا بالأسماء مثلــه وفي طائــه سرّ في هائــه إذا وساعة سعد شرطهم في نقوشها (ويـتلى) عليها آخـر الحشر دعـوة (اتصال أنوار الكواكب)بلعاني

وفي يدك اليمنى حديد وحساتم وآية حشر فاجعل القلب لوجهها هي السرّ في الأكوان لا شيء غيرها تكون بها قطبا إذا جدت خدمة سري بها ناجي ومعروف (بعده) وكان بها الشّبلــيّ يدأب دائمــا فصف من الأدناس قلبك جاهدا فما نال سرّ القــوم إلّا محقّــق ع صح صّح وسلم

وفي سرّ بسطام أراك مسربلا كذا قالت الهند وصوفية الملا وما حكم صنع مثل جبريل أنزلا ويوم الخميس البدء والأحد انجلي وفي اثنين للحسنى تكون مكملا أراك بها مع نسبة الكلّ أعطلا وعرود مصطكي بخور تحصّلا والإخلاص والسبع المشاني مرتللا هي ع ض ع ض لد سع ق صح ف لمح قالت وكل برأسك وفي دعـــــوة فلا واتسل إذا نام الأنسام ورتسلا هي الآية العظمي فحقّق وحصّلا وتـدرك أسرارا من العـالم العـــلا وباح بها الحلاج جهرا فقتلا إلى أن رقى فوق المريديين واعتلى علم بأسرار العلـــوم محصّلا

> مقام المحبّة وميل النّفوس والمجاهدة والطّاعة والعبادة وحب وتعشق وفناء الفناء وتوجّد ومراقبة وحلة دائمة الانفعال الطبيعي

لبرجيس في المحبّة الوفق صرّفوا بقزدير أو نحاس الخلط (أعملا) وقيل بفضة صحيحا رأيته فجعلك طالعا خطوطه ماعلا

وجعلك للقبول شمسه أصلا ووقت لساعة ودعوته ألا وعن طسيمان دعوة ولها جلا بحر هواء أو مطالب أهلا وذلك وفق للمربّع حصلا فدال ليبدو واو زينب معطلا هواك وباقيهم قليله معطلا وما زدت أنسة لفعلك عدّلا (فنودي) وبسطامي بسورتها تلا أدلّة وحشي لقبضة ميلك أدلّة وحشي لقبضة ميلك انجلا

توخ به زيادة النور للقمر ويومه والبخور عود لهندهم ودعوته لغاية فهي أعملت وقيل بدعوة حروف لوضعها فتنقش أحرف بدال ولامها إذا لم يكرن يهوى هواك دلالها فحسن لبائه وبائهم إلى ونقش مشاكل بشرط (لبعضهم) ومفتاح مريم ففعلهما سوا وجعلك بالقصد وكن متفقدا فاعكس بيوتها بألف ونيف

## فصل في المقامات للنهاية

وتوجدها دارا وملبسها الحلا بنثر وترتيل حقيقة أنزلا فيحكى إلى عود يُجاوب بلبلا وعند تجلّيها لبسطام أخذلا جنيد وبصرى والجسم أهملا بأسمائه الحسنى بلا نسبة خلا ويسهم بالزّلفى لدى جيرة العلا تريك عجائبا بمن كان موئلا

لك الغيب صورة من العالم العلا ويوسف في الحسن وهندا شبيهه وفي يده طول وفي الغيب ناطق وقد جمالها ومات أجليه وأشرب حبّها فتطلب في التّهليل غايته ومن ومن صاحب الحسنى له الفوز بالمنى وتخبر بالغيب إذا جدّت، خدمة فهذا هو الفوز وحسن تناله

الوصية والتختم والإيمان والإسلام والتحريم والأهلية فهــــذا قصيدنــــا وتسعـــون عدّه ومــــازاد خطبـــة وختما وجـــــدولا

عجبت لأبيات وتسعون عدّها فمن فهم السرّ فيفهم نفسه حرام وشرعي لإظهار سرّنا فإن شئت أهليه فغلط يمينهم لعلّك أن تنجو وسامع سرهم وقام رسول الله في النّاس خاطبا وقد ركّب الأرواح أجساد مظهر فقد تمّ نظما وصلّى فناؤنا وصلّى إله العلوي يفنى إلهنا وصلّى إله العرش ذو المجد والعلا عمّد الهادي الشّفيع إمامنا

تولد أبياتا وما حصرها انجلا ويفهم تفسيرا تشابه أشكل ويفهم تفسيرا تشابه أشكل لناس وإن خصوا وكان التاهلا وتفهم برحلة ودين تطوّلا من القطع بالإفشاء فترأس بالعلا فنال سعادات وتابعه علا فمن يرأس عشرا فذلك أكملا فآلت لقتلهم بدق تطولا ويلبس أثواب الوجود على الولا على سيّد ساد الأنام وكملا على سيّد ساد الأنام وكملا وأصحابه أهل المكارم والعلا

مرتبة ناشئة عن الخلة وتعديل الكواكب عند كل تاريخ مطلوب...

# كيفية العمل في استخراج أجوبة المسائل من زايرجة العالم بحول الله

السّوّال له ثلثائة وستّون جوابا عدّة الدّرج وتختلف الأجوبة عن سوّال واحد في طالع مخصوص باختلاف الأسئلة المضافة إلى حروف الأوتار، وتناسب العمل من استخراج الأحرف من بيت القصيد.

تنبيه: تركيب حروف الأوتار والجدول على ثلاثة أصول: حروف عربية تنقل على هيأتها، وحروف برسم الغبار. وهذه تتبدّل فمنها ما ينقل على هيئته متى لم تزد الأدوار عن أربعة، فإن زادت عن أربعة نقلت إلى المرتبة الثّانية من مرتبة العشرات، وكذلك لمرتبة المئين على حسب العمل كما سنبيّنه، ومنها حروف برسم الزّمام كذلك، غير أنّ رسم الزّمام يعطي نسبة ثانية، فهي بمنزلة واحد ألف وبمنزلة عشرة، ولها نسبة من خمسة بالعربيّ، فاستحقّ البيت من الجدول أن توضع فيه ثلاثة حروف في هذا (الرّشم) وحرفان في (الرشم)، فاختصروا من الجدول بيوتا

خالية. فمتى كانت أصول الأدوار زائدة على أربعة حسبت في العدد في طول الجدول، وإن لم تزد على أربعة لم يحسب إلّا العامر منها.

والعمل في الستوال يفتقر إلى سبعة أصول: عدّة حروف الأوتار وحفظ أدوارها بعد طرحها، اثني عشر، وهي ثمانية أدوار في الكامل وستة في النّاقص أبدا. ومعرفة درج الطّالع وسلطان البرج، والدّور الأكبر الأصليّ، وهو واحد أبدا. وما يخرج من إضافة الطّالع للدّور الأصليّ، وما يخرج من ضرب الطّالع والدور في سلطان البرج. وإضافة سلطان البرج للطّالع والعمل جميعه ينتج عن ثلاثة أدوار مضروبة في أربعة تكون اثني عشر دورا. ونسبة هذه الثلاثة الأدوار التي هي كلّ دور من أربعة نشأة ثلاثية، كلّ نشأة لها ابتداء. ثم إنّها تضرب أدوارا رباعيّة أيضا ثلاثية. ثم إنّها من ضرب ستّة في اثنين، فكان لها نشأة، يظهر ذلك في العمل. ويتبع هذه الأدوار الاثني عشر نتائج، وهي في الأدوار، إمّا أن تكون نتيجة أو أكثر إلى ستّة.

فأوّل ذلك نفرض سؤالا عن الزّايرجة، هل هي علم قديم، أو محدث بطالع أوّل درجة من القوس أثناء حروف الأوتار ؟ ثمّ حروف السّوّال. فوضعنا حروف وتر رأس القوس ونظيره من رأس الجوزاء. وثالثه وتر رأس الدّلو إلى حدّ المركز، وأضفنا إليه حروف السّوّال، ونظرنا عدّتها وأقلّ ما تكون ثمانية وثمانين، وأكثر ما تكون ستّة وتسعين، وهي جملة الدور الصّحيح، فكانت في سؤالنا ثلاثة وتسعين. ويختصر السّوّال إن زاد عن ستّة وتسعين، بأن يسقط جميع أدواره الاثني عشريّة، ويحفظ ما حرج منهاوما بقي، فكانت في سؤالنا سبعة أدوار، الباقي تسعة، أثبتها في الحروف ما لم يبلغ الطّالع اثنتي عشرة درجة، فإن بلغها لم تثبت لها عدّة ولا

ثم تثبت أعدادها أيضا إن زاد الطّالع عن أربعة وعشرين في الوجه الثالث، ثم تثبت الطالع وهو واحد، وسلطان الطالع وهو أربعة، والدور الأكبر وهو واحد، واجمع مابين الطّالع والدور وهو اثنان في هذا السّوّال، واضرب ما خرج منهما في سلطان البرج يبلغ ثمانية، وأضف السلطان للطالع فيكون خمسة، فهذه سبعة أصول. فما خرج من ضرب الطّالع والدور الأكبر في سلطان القوس، ممّا لم يبلغ

اثني عشر فيه تدخل في ضلع ثمانية من أسفل الجدول صاعدا، وإن زاد على اثنى عشر طرح أدوارا، وتدخل بالباقي في ضلع ثمانية، وتعلّم على منتهى العدد والخمسة المستخرجة من السلطان والطالع، يكون الطالع في ضلع السَّطح المبسوط الأعلى من الجدول، وتعدّ متواليا خمسات أدوارا، وتحفظها إلى أن يقف العدد على حرف من أربعة، وهي ألف أو باء أو جيم أو زاي. فوقع العدد في عملنا على حرف الألف وخلف ثلاثة أدوار، فضربنا ثلاثة في ثلاثة كانت تسعة، وهو عدد الدّور الأوّل. فأثبته واجمع ما بين الضلعين القائم والمبسوط يكن في بيت ثمانية. وادخل بعدد ما في الدور الأوّل، وذلك تسعة في صدر الجدول مما يلي البيت الذي اجتمعا فيه مارًا إلى جهة اليسار (وهو ثمانية)، فوقع على حرف لام ألف، ولا يخرج أبدا منها حرف مركب. وإنّما هو إذن حرف تاء أربعمائة برسم الزّمام، فعلّم عليها بعد نقلها من بيت القصيدة، واجمع عدد الدور للسلطان يبلغ ثلاثة عشر، ادخل بها في حروف الأوتار، واثبت ما وقع عليه العدد وعلّم عليه من بيت القصيدة. ومن هذا القانون تدرى كم تدور الحروف في النظم الطّبيعيّ، وذلك أن تجمع حروف الدور الأوّل وهو تسعة لسلطان البرج وهو أربعة تبلغ ثلاثة عشر، أضعفها بمثلها تكون ستة وعشرين، أسقط منها درج الطَّالع (وذلك) واحد في هذا السؤال الباقي خمسة وعشرون.

فعلى ذلك يكون نظم (الحرف) الأوّل. ثمّ ثلاثة وعشرون مرّتين، ثمّ اثنان وعشرون مرتين، على حسب هذا الطّرح إلى أن ينتهي إلى الواحد من آخر البيت المنظوم. ولا تقف على أربعة وعشرين لطرح ذلك الواحد أوّلا. ثمّ ضع الدور الثاني وأضف حروف الدور الأوّل إلى ثمانية، الخارجة من ضرب الطالع والدور في السلطان يكن سبعة عشر الباقي خمسة. فاصعد في ضلع ثمانية بخمسة من حيث انتهيت في الدور الأوّل وعلم عليه، وأدخل في صدر الجدول بسبعة عشر، ثمّ بخمسة ولا تعدّ الخالي، والدور (عشري)، فوجدنا حرف ثاء خمسمائة، وإنما هو نون لأنّ دورنا في مرتبة العشرات، وكانت الحمسمائة بخمسين لأنّ دورها سبعة عشر فلو لم تكن سبعة عشر لكانت مئين. فأثبت نونا ثمّ ادخل بخمسة أيضا من أوّله. وانظر ما حاذى ذلك من السلطح تجد واحدا، فقهقر العدد واحدا يقع على

خمسة، أضف لها واحدا لسطح تكن ستّة أثبت واوا وعلّم عليها من بيت القصيد أربعة، وأضفها للنّمانية الخارجة من ضرب الطّالع من الدّور في السّلطان يبلغ اثني عِشر، أضف لها الباقي من الدّور الثاني وهو خمس يبلغ سبعة عشر، وهو ما للدّور النَّاني. فدخلنا بسبعة عشر في حروف الأوتار، فوقع العدد على واحد. أثبت الألف ﴿ وعلَّم عليها من بيت القصيد وأسقط من حروف الأوتار ثلاثة حروف عدّة الخارج من الدور الثاني وضع الدور الثالث وأضف خمسة إلى ثمانية يكن ثلاثة عشر، الباقي واحد. انقل الدور في ضلع ثمانية بواحد وأدخل في بيت القصيد بثلاثة عشر، وخذ ما وقع عليه العدد وهو (ق) وعلّم عليه وأدخل ثلاثة عشر في حروف الاوتار وأثبت ما خرج، وهو سين، وعلم عليه من بيت القصيد، ثم أدخل ممّا يلي السّين الخارجة بالباقي من دور ثلاثة عشر (وذلك) واحد فخذ ممّا يلي حرف سين من الأوتار؛ فكان (ب) أثبتها وعلّم عليها من بيت القصيد. وهذا يقال له: الدور المعطوف، وميزانه صحيح، وهو ان تضعّف ثلاثة عشر بمثلها، وتضيف إليها الواحد الباقي من الدور تبلغ سبعة وعشرين، وهو حرف باء المستخرج من الأوتار من بيت القصيد، وأدخل في صدر الجدول بثلاثة عشر، وانظر ما قابله من السَّطح وأضعفه بمثله، وزد عليه الواحد الباقي من ثلاثة عشر فكان حرف جيم، وكانت للجملة سبعة، فذلك حرف زاي فأثبتناه وعلَّمنا عليه من بيت القصيد. وميزانه أن تضعّف السبعة بمثلها وزد عليها الواحد الباقي من ثلاثة عشر يكن خمسة عشر، وهو الخامس عشر من بيت القصيد وهذا آخر أدوار الثّلاثيّات، وضع الدور الرابع وله من العدد تسعة بإضافة الباقي من الدور السَّابق، فاضرب الطالع مع الدور في السَّلطان، وهذا الدور آخر العمل في البيت الأوّل من الرّباعيّات.

فاضرب على حرفين من الأوتار واصعد بتسعة في ضلع ثمانية وادخل بتسعة من دور الحرف الذي اخذته آخرا من بيت القصيد، فالتاسع حرف راء، فأثبته وعلم عليه. وادخل في صدر الجدول بتسعة وانظر ما قابلها من السطح يكون (ج)، قهقر العدد واحدا يكون ألف، وهو الثاني من حرف الراء من بيت القصيد فأثبته وعلم عليه. وعدّ مما يلي الثاني تسعة يكون ألف أيضا أثبته وعلم عليه واضرب على حرف من الأوتار، وأضعف تسعة بمثلها تبلغ ثمانية عشر، وأدخل بها في حروف

الأوتار تقف على حرف راء، أثبتها وعلّم عليها من بيت القصيدة ثمانية واربعين. وأدخل بثمانية عشر في حروف الأوتار تقف على (س) أثبتها وعلَّم عليها اثنين، وأضف اثنين إلى تسعة تكون أحد عشر. أدخل في صدر الجدول بأحد عشر تقابلها من السَّطح ألف أثبتها وعلَّم عليها ستَّة، وضع الدّور الخامس وعدَّته سبعة عشر الباقي خمسة. اصعد بخمسة في ضلع ثمانية واضرب على حرفين من الأوتار وأضعف خمسة بمثلها، وأضفها إلى سبعة عشر عدد دورها الجملة سبعة وعشرون، أدخل بها في حروف الأوتار تقع على (ب) أثبتها وعلَّم عليها اثنين وثلاثين واطرح من سبعة عتر اثنين التي هي في أسّ اثنين وثلاثين الباقي خمسة عشر. أدخل في حروف الأوتار تقف على (ق) أثبتها وعلَّم عليها ستَّة وعشرين، وأدخل في صدر الجدول بستّ وعشرين تقف على اثنين بالغبار، وذلك حرف (ب) أثبته وعلّم عليه أربعة وخمسين، واضرب على حرفين من الأوتار وضع الدّور السّادس، عدّته ثلاثة عشر، الباقي منه واحد، فتبيّن إذ ذاك أنّ دور النّظم من خمسة وعشرين، فإن الأدوار خمسة وعشرون وسبعة عشر وخمسة وثلاثة عشر وواحد، فاضرب خمسة في خمسة تكن خمسة وعشرين، وهو الدّور في نظم البيت، فانقل الدّور في ضلع ثمانية بواحد. ولكن لم يدخل في بيت القصيد بثلاثة عشر كما قدّمناه، لأنّه دور ثان من نشأة تركيبيّة ثانية، بل أضفنا الأربعة التّي من أربعة وخمسين الخارجة على

حرف (ب) من بيت القصيد إلى الواحد تكون خمسة، تضيف خمسة إلى ثلاثة عشر التي للدور تبلغ ثمانية عشر، أدخل في صدر الجدول بها، وخد ما قابلها من السطح وهو ألف أثبته وعلم عليه من بيت القصيد اثني عشر واضرب على حرفين من الأوتار. ومن هذا (الحدّ) تنظر أحرف السوّال، فما خرج منها ردّه مع بيت القصيد من آخره، وعلم عليه من حروف السوّال ليكون داخلا في العدد في بيت القصيد، وكذلك تفعل بكلّ حرف حرف بعد ذلك مناسبا لحروف السوّال، فما خرج منها (زده) الى بيت القصيد من آخره وعلم عليه وكذلك تفعل بكلّ حرف حرف بعد ذلك مناسبا لحروف السوّال، فما خرج منه زده إلى بيت القصيد من آخره وعلم عليه حرف الالف من الآحاد خرف وعلم عليه. ثمّ أضف إلى ثمانية عشر ما علّمته على حرف الالف من الآحاد فكان اثنين تبلغ الجملة عشرين. أدخل بها في حروف الأوتار تقف على حرف راء

أثبته وعلَّم عليه من بيت القصيد، ستَّة وتسعين وهو نهاية الدُّور في الحرف الوتريّ. فاضرب على حرفين من الأوتار وضع الدّور السَّابع، وهو ابتداء لمخترع ثان ينشأ من الاختراعين ولهذا الدّور من العدد تسعة، تسعة، تضيف لها واحدا تكون عشرة للنَّشأة النَّانية، وهذا الواحد تزيده بعد إلى اثنى عشر دورا إذا كان من هذه النَّسبة، أو تنقصه من الأصل تبلغ الجملة خمسة عشر، فاصعد في ضلع ثمانية وتسعين وأدخل في صدر الجدول بعشرة تقف على خمسمائة، وإنَّما خمسون، نون مضاعفة بمثلها، وتلك (ق) فأثبتها وعلم عليها من بيت القصيد اثنين وخمسين، وأسقط من اثنين وخمسين اثنين، وأسقط تسعة التّي للدّور، الباقي واحد وأربعون، فأدخل بها في حروف الأوتار تقف على واحد أثبته. وكذلك أدخل بها في بيت القصيد تجد واحدا، فهذا ميزان هذه النّشأة التّانية فعلّم عليه من بيت القصيد علامتين. علامة على الألف الأخير الميزاني، وأخرى على الألف الأولى فقط، والنَّانية أربعة وعشرون واضرب على حرفين من الأوتار، وضع الدور الثّامن وعدده سبعة عشر الباقي خمسة، ادخل في ضلع ثمانية وخمسين وأدخل في بيت القصيد بخمسة تقع على عين بسبعين، أثبتها وعلم عليها. وادخل في الجدول بخمسة، وخذ ما قابلها من السلطح، وذلك واحد، أثبته وعلم عليه من البيت ثمانية وأربعين، وأسقط واحدا من ثمانية وأربعين للأسّ الثّاني وأضف إليها خمسة، الدّور. الجملة اثنان وخمسون. ادخل بها في صدر الجدول تقف على حرف (ب) غباريّة وهي مرتبة مئينية لتزايد العدد، فتكون مائتين وهي حرف راء، أثبتها وعلّم عليها من (بيت) القصيد أربعة وعشرين، فانتقل الأمر من ستّة وتسعين إلى الابتداء وهو أربعة وعشرون، فأضف إلى أربعة وعشرين خمسة، الدّور، أسقط واحدا تكون الجملة ثمانية وعشرين. ادخل بالنّصف منها في بيت القصيد تقف على ثمانية، أثبت (ح) وعلَّم عليها وضع الدور التاسع وعدده ثلاثة عشر الباقي واحد، إصعد في ضلع ثمانية بواحد. وليست نسبة العمل هنا كنسبتها في الدّور السّادس لتضاعف العدد، ولأنّه من النّشأة الثَّانية، ولأنَّه أوَّل الثَّلث النَّالث من مربّعات البروج وآخر (النّسبة) الرّابعة من المثلَّثات. فاضرب ثلاثة عشر التِّي للدُّور في أربعة التِّي هي مثلَّثات البروج السَّابقة، الجملة اثنان وخمسون، أدخل بها في صدر الجدول تقف على حرف اثنين

غباريّة، وإنّما هي مئينيّة لتجاوزها في العدد عن مرتبتي الآحاد والعشرات، فأثبته مائتين راء، وعلم عليها من بيت القصيد ثمانية وأربعين، وأضف إلى ثلاثة عشر، الدُّور، واحد الأسَّ، وأدخل بأربعة عشر في بيت القصيد تبلغ ثمانية، فعلَّم عليها ثمانية وعشرين، واطرح من أربعة عشر سبعة تبقى سبعة اضرب على حرفين من الأوتار، وادخل بسبعة تقف على حرف الم، أثبته وعلّم عليه من البيت. وضع الدُّور العاشر وعدده تسعة، وهذا ابتداء المثلَّثة الرَّابعة، واصعد في ضلع ثمانية بتسعة، يكون خلاء، فاصعد بتسعة ثانية تصير في السَّابع من الابتداء. اضرب تسعة في أربعة لصعودنا بتسعتين، وانّما كانت تضرب في اثنين، وادخل في الجدول بستّة وثلاثين تقف على أربعة زمامية وهي عشريّة، فأخذناها أحاديّة لقلّة الأدوار، فأُثبت حرف دال، وإن أضفت إلى ستّة وثلاثين واحد الأسّ كان حدّها من بيت القصيد، فعلَّم عليها، ولو دخلت بالتسعة لا غير من ضربٍ في صدر الجدول لوقف على ثمانية، فاطرح من ثمانية أربعة الباقي أربعة وهو المقصود. ولو دخلت في ﴿ صدر الجدول بثمانية عشر التي هي تسعة في اثنين لوقف على واحد زمامي وهو عشري، فاطرح منه اثنين تكرار التسعة، الباقي ثمانية نصفها المطلوب. ولو دخلت في صدر الجدول بسبعة وعشرين بضربها في ثلاثة لوقعت على عشرة زماميّة، والعمل واحد. ثم ادخل بتسعة في بيت القصيد وأثبت ما خرج وهو ألف، ثم اضرب تسعة في ثلاثة التي هي مركب تسعة الماضية وأسقط واحدا وأدخل في صدر الجدول بستة وعشرين، وأثبت ما خرج وهو مائتان بحرف راء وعلم عليه من بيت القصيد ستة وتسعين. واضرب على حرفين من الأوتار وضع الدور الحادي عشر وله سبعة عشر الباقي خمسة، اصعد في ضلع ثمانية بخمسة وتحسب ما تكرّر عليه المشي في الدور الأوّل، وادخل في صدر الجدول (بأربعة) تقف على خال، فخذ ما قابله من السَّطح وهو واحد. فادخل بواحد في بيت القصيد تكن سين، أثبته وعلَّم عليه أربعة. ولو يكون الوقف في الجدول على بيت عامر لأثبتنا الواحد ثلاثة. وأضعف سبعة عشر بمثلها وأسقط واحدا وأضعفها بمثلها وزدها أربعة تبلغ سبعة وثلاثين، ادخل بها في الأوتار تقف على ستّة اثبتها وعلّم عليها، واضعف خمسة بمثلها. وأدخل في البيت تقف على لام أثبتها وعلَّم عليها عشرين، واضرب على حرفين من الأوتار.. وضع الدور الثاني عشر أوّله ثلاثة عشر الباقي واحد، اصعد في ضلع ثمانية بواحد.

وهذا الدور آخر الأدوار، وآخر الاختراعين، وآخر المربعات الثلائية وآخر المثلثات الرباعية. والواحد في صدر الجدول يقع على ثمانين زمامية، وإنّما هي آحاد ثمانية، وليس معنا في الأدوار الا واحد، فلو زاد عن أربعة من مربعات اثني عشر أو ثلاثة من مثلثات اثني عشر لكانت (ح)، وإنما هي (د)، فأثبتها وعلم عليها من بيت القصيد أربعة وسبعين، ثم انظر ما نسبها من السلطح تكن خمسة، أضعفها بيت القصيد أربعة وسبعين، ثم انظر ما نسبها من السلطح تكن خمسة، أضعفها بمثلها للأس تبلغ عشرة، أثبت (ي) وعلم عليها، وانظر في أيّ المراتب وقعت : وجدناها في (السابعة)، دخلنا بسبعة في حروف الأوتار، وهذا المدخل يسمى التوليد الحرفي فكانت (ف) أثبتها وأضف إلى سبعة واحد الدور، الجملة ثمانية. ادخل بها في الأوتار.

تبلغ (س) أثبتها وعلم عليها ثمانية، واضرب ثمانية في ثلاثة الزائدة على عشرة الدور، فإنها آخر مربعات الأدوار بالمثلثات تبلغ أربعة وعشرين، آدخل بها في بيت القصيد وعلم على ما يخرج منها وهو مائتان وعلامتها ستة وتسعون، وهو نهاية الدور الثاني في الأدوار الحرفية، واضرب على حرفين من الأوتار وضع النتيجة الأولى ولها تسعة. وهذا العدد يناسب أبدا الباقي من حروف الأوتار بعد طرحها أدوارا وذلك تسعة، فاضرب تسعة في ثلاثة التي هي زائدة على تسعين من حروف الأوتار، وأضف لها واحدا الباقي من الدور الثاني عشر تبلغ ثمانية وعشرين فادخل بها في حروف الأوتار تبلغ ألفاء أثبته وعلم عليه ستة وتسعين. وإن ضربت (تسعة) الباقي من الدور الثاني عشر تبلغ ثمانية بتسعين، والواحد الباقي من الدور الثاني عشر كان كذلك، واصعد في ضلع ثمانية بتسعة، وادخل في الجدول بتسعة تبلغ اثنين زمامية. واضرب تسعة فيما ناسب من السطح، وذلك الجدول بتسعة تبلغ ثلاثة وثلاثين، أدخل بها في البيت تبلغ خمسة (فأضعفها وأضعف) عشر تبلغ ثلاثة وثلاثين، أدخل بها في البيت تبلغ خمسة (فأضعفها وأضعف) وهو تسعة بمثلها، وأدخل في صدر الجدول بثانية عشر، وخذ ما في (السطوح) وهو تسعة بمثلها، وأدخل في صدر الجدول بثانية عشر، وخذ ما في (السطوح) وهو واحد، أدخل به في حروف الأوتار تبلغ (م) أثبته وعلم عليه، واضرب على حرفين واحد، أدخل به في حروف الأوتار تبلغ (م) أثبته وعلم عليه، واضرب على حرفين

من الأوتار. وضع النتيجة الثانية ولها سبعة عشر الباقي خمسة، فاصعد في ضلع ثمانية بخمسة واضرب خمسة في ثلاثة الزائدة على تسعين تبلغ خمسة عشر، أضف لها واحدا الباقي من الدور الناني عشر تكن تسعة، وأدخل بستة عشر في (البيت) تبلغ (ت)، أثبته وعلم عليه أربعة وستين، وأضف إلى خمسة الثلاثة الزائدة على تسعين، وزد واحدا الباقي من الدور الثاني عشر يكن تسعة، أدخل بها في صدر الجدول تبلغ ثلاثين زمامية، وآنظر ما في السطح تجد واحدا أثبته وعلم عليه من بيت القصيد وهو التاسع أيضا من البيت، وادخل بتسعة في صدر الجدول تقف على ثلاثة وهي عشرات، فأثبت لام وعلم عليه وضع النتيجة الثالثة وعددها ثلاثة عشر الباقي واحد. فانقل في ضلع ثمانية بواحد وأضف إلى ثلاثة عشر الثلاثة الزائدة على التسعين، وواحد الباقي من الدور الثاني عشر تبلغ سبعة عشر، وواحد النتيجة تكن ثمانية عشر، ادخل بها في حروف الأوتار تكن لاما أثبتها فهذا آخر العمل.

والمثال في هذا السؤال الستابق: أردنا أن نعلم أن هذه الزايرجة علم محدث أو قديم، بطالع أوّل درجة من القوس، أثبتنا حروف الأوتار، ثم حروف السؤال، ثمّ الأصول، وهي عدّة الحروف ثلاثة وتسعون أدوارها سبعة الباقي منها تسعة، الطالع واحد، سلطان القوس أربعة، الدور الأكبر واحد، درج الطّالع مع الدور اثنان، ضرب الطالع مع الدور في السلطان ثمانية، إضافة السلطان للطالع خمسة بيت القصيد.

سؤال عظيم الخلق حزت فصن إذن غرائب شك ضبطه الجدّ مثلا

حروف الأوتار: ص ط ك ظ ث ك م ض ص و ن ث ش ا ب ل م ن ص ع ف ض ق ر س ت ث خ ذ ظ غ ش ط ك ن ع ف ض ق ر س ت ث خ ذ ظ غ ش ط ك ن ع ح ص ز و ح ل ص ك ل م ن ص ا ب ج د و ز ح ط ي.
السؤال: الذي ر ج ت ع ل م ه ح د ث ا م ق د ى م

| الدور التاسع     | الدور الأول  |
|------------------|--------------|
| ثلاثة عشر        | تسعة         |
| الباقي           | الدور الثاني |
| واحد             | سبعة وعشرين  |
| الدور العاشر     | الباقي       |
| ثلاثة عشر        | خمسة         |
| الدور الحادي عشر | الدور الثالث |
| سبعة عشر         | ثلثة عشر     |
| الباقي           | الباقي       |
| خسة              | واحد         |
| الدور الثاني عشر | الدور الرابع |
| ثلاثة عشر        | تسعة         |
| الباقي           | الدور الخامس |
| واحد             | سبعة عشر     |
| النتيجة الأولى   | الباقي       |
| تسعة             | خسة          |
| النتيجة الثانية  | الدور السادس |
| سبعة عشر         | ثلاثة عشر    |
| الباقي           | الباقي       |
| خمسة             | واحد         |
| النتيجة الثالثة  | الدور السابع |
| ثلاثة عشر        | تسعة         |
|                  | الدور الثامن |
| واحد             | سبعة عشر     |
|                  | الباقي       |
|                  | خمسة         |
|                  |              |

| اع ح     | ل 12    | 8 ع ح ح       |
|----------|---------|---------------|
| ی ، ح    | ق حع ا  | 6 1 2 2 8 9 6 |
| ب و ح    | ح ع ا   | س 1           |
| ش 8 ج    | ن ع ا   | وح            |
| ع و ح    | ت ، ا   | احج ا         |
| ض هـ حح  | ف و ا   | ل ع           |
| ب احج    | ص 18    | ع ع           |
| ط ح حح   | نوا     | ظ،            |
| ه حح حح  | ۱۰ ح    | ي و           |
| اع حع    | ذاح     | ء 8           |
| ه د ع حح | ن ح ح . | ا و           |
| و ج، حح  | غ حع ح  | ل 10          |
|          | رع ح    | خ 11          |

ت و ناوس ب زرااس أت ق ب ۱ رق اع ارم ح رج ل د ارس ه الله د ارس ه الله د ارس ه الله د ي ف س ر ا ه م ت الله ل

دورها على خمسة وعشرين ثم على ثلاثة وعشرين مرتين ثم على واحد وعشرين مرتين أن تنتهي إلى الواحد من آخر البيت وتنتقل الحروف (جميعها) والله أعلم ت روح ن روح ال ق د س أب رزس ره الدري س ف اس ت دق و اب ه ام د ت ق ا ال ع ل ا.

هذا آخر الكلام في استخراج الأجوبة من زايرجة العالم منظومة. وللقوم طرائق أخرى من غير الزايرجة يستخرجون بها أجوبة المسائل غير منظومة. وعندي أنّ السرّ في (خروج) الجواب منظوما من الزايرجة، إنّما هو مزجهم بيت مالك بن وهيب وهو: سؤال عظيم الخلق البيت، ولذلك يخرج الجواب على رويه. وأمّا الطّرق الأخرى فيخرج الجواب غير منظوم. فمن طرائقهم في استخراج الأجوبة ما نقله عن بعض المحققين منهم.

# فصل في الاطلاع على الاسرار الخفية من جهة الارتباطات الحوفية

اعلم أرشدنا الله وإيّاك أنّ هذه الحروف أصل الأسئلة في كلّ قضيّة، وإنّما تستنتج الأجوبة على تجزئته بالكليّة، وهي ثلاثة وأربعون حرفا كما ترى ا ول ا ع ظ س ا ل م خ ى د ل ز ق ت ا ف ذ ص د ن غ ش ر ا ك ك ى ب م ض ب ج ط ل ح ه د ث ل ث ا.

وقد نظمها بعض الفضلاء في بيت جعل فيه كلّ حرف مشدّد من حرفين وسمّاه القطب فقال :

سؤال عظیم الخلق حزت فصن إذن غرائب شك ضبطه الجد مشلل

فإذا أردت استنتاج المسألة فاحذف ما تكرر من حروفها وآثبت ما فضل منه. أم احذف من الأصل وهو القطب لكلّ حرف فضل من المسألة حرفا يماثله، وأثبت ما فضل منه ثم امزج الفضلين في سطر واحد تبدأ بالأوّل من فضله، والثّاني من فضل المسألة. (وكذلك) إلى أن يتمّ الفضلان أو ينفد أحدهما قبل الآخر، فتضع البقيّة على ترتيبها. فإذا كان عدد الحروف الخارجة بعد المزج موافقا لعدد حروف الأصل قبل الحذف فالعمل صحيح، فحينئذ تضيف إليها خمس نونات لتعدل بها الموازين الموسيقيّة وتكمل الحروف ثمانية وأربعين حرفا، فتعمّر بها جدولا مربّعا يكون آخر ما في السّطر الأوّل أول ما في السّطر الثاني، وتنقل البقيّة على حالها، وهكذا إلى أن تتمّ عمارة الجدول. ويعود السّطر الأول بعينه وتتوالى الحروف في القطر على نسبة الحركة، ثم تخرج وتر كلّ حرف بقسمة مربعة على الحروف في القطر على نسبة الحركة، ثم تخرج وتر كلّ حرف بقسمة مربعة على ألحروف الجدوليّة، وتعرف قوّتها الطبيعيّة وموازينها الرّوحانيّة وغرائزها النفسانيّة المحروف الجدوليّة، وتعرف قوّتها الطبيعيّة وموازينها الرّوحانيّة وغرائزها النفسانيّة وأسوسها الأصليّة من الجدول الموضوع لذلك، وهذه صورته:

|       |          | و       | الاسوس | الغرائز | الموازين | القوى    | ١   |
|-------|----------|---------|--------|---------|----------|----------|-----|
| يرصلي | الموازين |         | مع ح   | 6 >     | 3 43 13  | ۸۲ هر    | ب   |
| الأس  |          |         | 20     | 408     | 84 2     | ځ ا₃ د   | ا ج |
|       |          |         | 461    | 368     | . ~<br>E | ء لح ع   | د   |
| ٦     | ٦        | الغرائز | 2)     | مي      | 28       | الم لحج: | ھے  |
| القوى |          | ġ,      |        | 215     |          |          | و . |
| 4     |          | النتيج  |        |         |          |          | ز   |

ثمّ تأخذ وتر كلّ حرف بعد ضربه في أسوس أوتاد الفلك الأربعة، واحذر ما يلي الأوتاد وكذلك السّواقط لأنّ نسبتها مضطربة. وهذا الخارج هو أولّ رتب السّريان. ثم تأخذ مجموع العناصر وتحطّ منها أسوس المولدات، يبقى أسّ عالم الخلق بعد عروضه للمدد الكونية، فتحمل عليه بعض المجّردات عن الموادّ وهي عناصر الامداد، يخرج أفق النَّفس الأوسط، وتطرح أولَّ رتب السَّريان من مجموع العناصر (يفني) عالم التوسّط. وهذا مخصوص (بعالم) الأكوان البسيطة لا المركبة. ثم تضرب عالم التوسُّط في أفق النَّفُس الأوسط يخرج الأفق الأعلى، فتحمل عليه أول رتب السريان، ثم تطرح من الرابع أول عناصر الامداد الأصلي يبقى ثالث رتبة السّريان فتضرب مجموع اجزاء العناصر الأربعة أبدا في رابع مرتبة السّريان، يخرج أوّل عالم التفصيل، والثاني في الثاني يخرج ثاني عالم التفصيل، والثالث في الثالث يخرج ثالث عالم التفصيل، والرابع في الرابع يخرج رابع عالم التفصيل فتجمع عوالم التفصيل وتحطّ من عالم الكلّ، تبقى العوامل المجرّدة، فتقسم على الأفق الأعلى يخرج الجزء الأوّل، ويقسم المنكسر على الأفق الأوسط يخرج الجزء الثاني، وما انكسر فهو الثالث، ويتعيّن الرابع هذا في الرباعي. وإن شئت أكثر من الرّباعي فتستكثر من عوالم التّفصيل ومن رتب السّريان ومن الأوفاق بعد الحروف. والله يرشدنا وإيّاك.

وكذلك إذا قسم عالم التّجريد على أوّل رتب السّريان خرج الجزء الأوّل من

عالم التركيب، وكذلك إلى نهاية الرتبة الأخيرة من عالم الكون. فافهم وتدبّر والله الموشد المعين.

ومن طرائقهم أيضا في استخراج الجواب، قال بعض المحققين منهم: اعلم أيدنا الله وإيّاك بروح منه، أنّ علم الحروف علم جليل يتوصل العالم به لما لا يتوصل بغيره من العلوم المتداولة بين العالم، وللعمل به شرائط تلتزم. وقد يستخرج العالم أسرار الخليقة وسرائر الطبيعة، فيطلع بذلك على نتيجتي الفلسفة، أعني السيمياء وأختها، ويرفع له حجاب المجهولات ويطلع بذلك على مكنون خبايا القلوب، وقد شهدت جماعة بأرض المغرب، ممن اتصل بذلك. فأظهر الغرائب وخرق العوائد وتصرّف في الوجود بتأييد الله.

واعلم أنّ ملاك كلّ فضيلة الاجتهاد وحسن الملكة مع الصّبر، مفتاح كلّ خير، كا أنّ الخرق والعجلة رأس الحرمان، فأقول، إذا أردت أن تعلم قوة كلّ حرف من حروف (القافيطوس) أعني أبجد إلى آخر العدد، وهذا أوّل مدخل من علم الحروف، فانظر ما لذلك الحرف من الأعداد، فتلك الدرجة التي هي مناسبة للحرف هي قوّته في الجسمانيّات. ثم اضرب العدد في مثله تخرج لك قوّته في الرّوحانيّات وهي وتره. وهذا في الحروف المنقوطة لا يتمّ بل يتمّ لغير المنقوطة، لأنّ المنقوطة منها مراتب لمعان يأتي عليها البيان فيما بعد.

واعلم ان لكل شكل من أشكال الحروف شكلا في العالم العلوي أعني الكرسي، ومنها المتحرك والساكن والعلوي والسقلي كما هو مرقوم في أماكنه من الجداول الموضوعة في الزيارج.

واعلم أن قوى الحروف ثلاثة أقسام :

الأول وهو أقلَّها قوة تظهر بعد كتابتها، فتكون كتابته لعالم روحاني مخصوص بذلك الحرف المرسوم، فمتى خرج ذلك الحرف بقوّة نفسانيّة وجمع همّة كانت قوى الحروف مؤثرة في عالم الأجسام.

الثاني قوتها في الهيئة الفكريّة وذلك ما يصدر عن تصريف الرّوحانيات لها، فهي قوّة في الروحانيّات العلويّات، وقوة شكليّة في عالم الجسمانيّات.

الثالث وهو يجمع الباطن، أعني القوّة النفسانيّة على تكوينه، فتكون قبل النطق

به صورة في النّفس، بعد النّطق به صورة في الحروف وقوّة في النّطق.

وأما طبائعها فهي الطبيعيّات (المنسوبات) للمتولّدات في الحروف وهي الحرارة واليبوسة، والحرارة والرطوبة والبرودة واليبوسة والبرودة والرطوبة، فهذا سرّ العدد (الثّمانيّ)، والحرارة جامعة للهواء والنار وهما: (ا ه ط م ف ش ذ ج ز ك س ق ث ط) والبرودة جامعة للأرض والماء (د ح ل ع ر خ غ ب و ى ن ص ت ض) والرطوبة جامعة للهواء والماء (ج ز ك س ق ث ط د ح ل ع ر خ غ) واليبوسة والرطوبة جامعة للهواء والماء (ج ز ك س ق ث ط د ح ل ع ر خ غ) واليبوسة جامعة للنار والأرض (ا ه ط م ف ش ذ ب و ى ن ص ث ض) (89) فهذه نسبة حروف الطبائع وتداخل أجزاء بعضها في بعض وتداخل أجزاء العالم فيها علويّا وسفليّا بأسباب الأمهات الأول، أعنى الطبائع الأربع المنفردة.

فصل

فمتى أردت استخراج مجهول من مسألة ما، فحقّق طالع السائل أو طالع مسئلته واستنطق حروف أوتادها الأربعة: آ و ع ح و ه آ مستوية مرتبة، واستخرج اعداد القوى والأوتاد كما سنبيّن أجمل وانسب واستنتج الجواب يخرج لك المطلوب، إما بصريح اللّفظ أو بالمعنى. وكذلك في كلّ مسألة تقع لك.

بيانه: إذا أردت أن تستخرج قوى حروف الطالع، مع اسم السّائل والحاجة، فاجمع أعدادها بالجمّل الكبير، فكان الطالع الحمل رابعه السّرطان سابعه الميزان عاشره الجدي، وهو أقوى هذه الأوتاد، فأسقط من كلّ برج حرفي التعريف، وانظر ما يخصّ كلّ برج من الأعداد المنطقة الموضوعة في دائرتها، واحذف أجزاء الكثير في النسب الاستنطاقيّة كلّها وأثبت تحت كلّ حرف ما يخصّه من ذلك، ثم أعداد حروف العناصر الأربعة وما يخصّها كالأول. وارسم ذلك كلّه أحرفا وربّب الأوتاد والقوى (والغرائر) سطرا ممتزجا. وكسّر واضرب ما يضرب الاستخراج الموازين، واجمع (واستفتح) الجواب يخرج لك الضمير وجوابه.

<sup>89)</sup> ورد في هامش نسخة دار الكتاب : علق الهوريني هنا بقوله : لعل هذه عبارة بعض المشارقة، لأن هذا ترتيب. المشارقة، لا ترتيب المغاربة.

مثال (ذلك) افرض أنّ الطّالع الحمل كما تقدّم، ترسم (ح م ل): فللحاء من العدد ثمانية لها النصف والربع والثمن (د ب ا) الميم لها من العدد أربعون، لها النصف والربع والثمن والعشر، ونصف العشر إذا أردت التدقيق (م ك ي ه د ب) اللّام لها من العدد ثلاثون، لها النصف والثلثان والثلث والخمس والسدس والعشر (ك ي و ه ج): وهكذا تفعل بسائر حروف المسألة والاسم من كلّ لفظ يقع لك.

وأمّا استخراج الاوتاد فهو أن تقسم مرّبع كلّ حرف على أعظم جزء يوجد له. مثاله: حرف (د) له من الأعداد أربعة مرّبعها ستّة عشر، اقسمها على أعظم جزء يوجد لها وهو اثنان يخرج وترا لدال ثمانية. ثمّ تضع كلّ وتر مقابلا لحرفه. ثم تستخرج النسب العنصريّة، كما تقدّم في شرح الاستنطاق، ولها قاعدة تطّرد في استخراجها من طبع الحروف وطبع البيت الذي يحلّ فيه من الجدول كما ذكر الشيخ لمن عرف الاصطلاح.

### فصل في الاستدلال على مافي الضمائر الخفيّة بالقوانين الحرفيّة

وذلك لو سأل سائل عن عليل لم يعرف (ممرضه) ما علّته، وما الموافق لبرئها (من الأدوية)، فمر السّائل أن يسمّي (شيئا) من الأشياء على اسم العلّة المجهولة، لتجعل ذلك الاسم قاعدة لك. ثم استنطق الاسم مع اسم الطالع والعناصر والسائل واليوم والساعة إن أردت التّدقيق في المسألة، وإلّا اقتصرت على الاسم الذي سمّاه السّائل، وفعلت به كانبيّن. فأقول مثلا: سمّى السائل فرسا فأثبت الحروف الثّلاثة مع أعدادها المنطقة.

بیانه: أنّ للفاء من العدد ثمانین ولها (م ك ى ح ب) ثم الراء لها من العدد مائتان (ق ق ك ك ي) ثم السین لها من العدد ستّون ولها (م ل ك ى و ج) فالواو عدد تام له (د ج ب) والسین مثله ولها (م ل ك ى). فإذا بسطت حروف الأسماء وجدت عنصرین متساویین، فاحكم لأكثرهما حروفا بالغلبة على الآخر، ثمّ احمل عدد حروف عناصر اسم المطلوب وحروفه دون بسط، وكذلك اسم الطالب

واحكم للأكثر والأقوى بالغلبة.

فتكون الغلبة للتراب وطبعه البرودة، واليبوسة طبع السوداء، فتحكم على المريض بالسوداء. فإذا ألفت من حروف الاستنطاق كلاما على نسبة تقريبية خرج موضع الوجع في الحلق، ويوافقه من الأدوية حقنة، ومن الأشربة شراب الليمون. هذا ما خرج من قوى أعداد حروف اسم فرس وهو مثال تقريبي مختصر. وأما استخراج قوى العناصر من الأسماء العلمية فهو أن تسمي مثلا محمدا، فترسم أحرفه مقطعة ثم تضع أسماء العناصر الأربعة على ترتيب الفلك، يخرج لك ما في كل عنصر من الحروف والعدد. ومثاله:

|      | 4         | , 33 U .   | , ,          |
|------|-----------|------------|--------------|
| مائي | هوائي     | ترابي      | نار <i>ي</i> |
| دددد | جج        | ببب        | 111          |
| محح  | زز<br>للل | ووو<br>ککك | 4.8          |
|      |           | صص         |              |
| 222  | قق        | نن         | مم           |
|      |           |            |              |

فتجد (٥٥) أقوى هذه العناصر من هذا الاسم المذكور عنصر الماء؛ لأنّ عدد حروفه عشرون خرفا، فجعلت له الغلبة على بقيّة عناصر الاسم المذكور، وهكذا يفعل بجميع الأسماء. حينئذ تضاف إلى أوتارها، أو للوتر المنسوب للطالع في الزايرجة، أو لوتر البيت المنسوب لمالك بن وهيب، الذي جعله قاعدة لمزج الأسئلة وهو هذا:

<sup>90).</sup> هذ مستوى حتى نهاية الفصل لا يوجد بالأصل، إلَّا أننا نظراً لأهميته أثبتناه اعتمادا على نسخة دار كتاب اللبناني.

وهو وتر مشهور لاستخراج المجهولات، وعليه كان يعتمد ابن الرقام وأصحابه. وهو عمل تام قائم بنفسه في المثالات الوضعية وصفة العمل بهذا الوتر المذكور أن ترسمه مقطّعا ممتزجا بألفاظ السوّال على قانون صنعة التّكسير. وعدّة حروف هذا الوتر أعني البيت ثلاثة وأربعون حرفا، لأنّ كلّ حرف مشدّد من حرفين.

ثم تحذف ما تكرر عند المزج من الحروف ومن الأصل، لكل حرف فضل من المسألة حرف يماثله، وتثبت الفضلين سطرا ممتزجا بعضه ببعض الحروف. الأول من فضلة القطب والثاني من فضلة السوّال، حتى يتمّ الفضلتان جميعا، فتكون ثلاثة وأربعين، فتضيف إليها خمس نونات ليكون ثمانية أربعين، لتعدل بها الموازين الموسيقيّة. ثم تضع الفضلة على ترتيبها فإن كان عدد الحروف الخارجة بعد المزج يوافق العدد الأصليّ قبل الحذف فالعمل صحيح، ثم عمّر بما مزجت جدولا مربعا يكون آخر ما في السيّطر الوّال أول ما في السيّطر النّاني.

وعلى هذا النّسق حتى يعود السّطر الأول بعينه، وتتوالى الحروف في القطر على نسبة الحركة. ثم تخرج وتر كلّ حرف كما تقدّم تضعه مقابلا لحرفه، ثم تستخرج النسب العنصرية للحروف الجدولية، لتعرف قوتها الطبيعية وموازينها الروحانية وغرائزها النفسانية وأسوسها الأصلية من الجدول الموضوع لذلك. وصفة استخراج النسب العنصرية هو أن تنظر الحرف الأول من الجدول ما طبيعته وطبيعة البيت الذي حلّ فيه، فان اتفقت فحسن، وإلّا فاستخرج بين الحرفين نسبة. ويتسع هذا القانون في جميع الحروف الجدولية. وتحقيق ذلك سهل على من عرف قوانينه كما هو مقرّر في دوائرها الموسيقية. ثم تأخذ وتر كلّ حرف بعد ضربه في أسوس أوتاد الفلك الأربعة كما تقدّم. واحذر ما يلي الأوتاد. وكذلك السواقط لأن نسبتها مضطربة. وهذا الذي يخرج لك هو أول مراتب السريان. ثم تأخذ مجموع العناصر وتحطّ منها أسوس المولدات يبقى أسّ عالم الخلق بعد عروضه للمدد الكونية، فتحمل عليه بعض المجرّدات عن الموادّ وهي عناصر الأمداد، يخرج أفق النفس الأوسط. وتطرح أول رتب السريان من مجموع العناصر يبقى عالم التوسّط. وهذا مخصوص بعوالم الأكوان البسيطة لا المركّبة. ثم تضرب عالم التوسّط التوسّط. وهذا مخصوص بعوالم الأكوان البسيطة لا المركّبة. ثم تضرب عالم التوسّط

في أفق النفس الأوسط يخرج الأفق الأعلى، فتحمل عليه أول رتب السريان، ثم تطرح من الرابع أول عناصر الامداد الأصليّ يبقى ثالث رتبة السريان. ثم تضرب مجموع أجزاء العناصر الأربعة أبدا في رابع رتب السريان يخرج أول عالم التفصيل والثاني في الثاني يخرج ثاني عالم التفصيل، وكذلك الثالث والرابع، فتجمع عوالم التفصيل وتحطّ من عالم الكلّ، تبقى العوالم المجردة، فتقسم على الأفق الأعلى يخرج الجزء الأول. ومن هنا يطرد العمل في التّامة. وله مقامات في كتب ابن وحشية والبوتي وغيرهما، وهذا التدبير يجري على القانون الطبيعي الحكميّ في هذاالفنّ وغيره من فنون الحكمة الإلهية، وعليه مدار وضع الزيارج الحرفية والصنعة الإلهية والنيرجات الفلسفية والله الملهم وبه المستعان وعليه التكلان وحسبنا الله ونعم الوكيل.

### علم الكيمياء

وهو علم ينظر في المادّة التي يتمّ بها كون الذّهب والفضة بالصنّاعة، ويشرح العمل الذي يوصل إلى ذلك، فيتصفّحون المكونات كلّها بعد معرفة أمزجتها وقواها لعلّهم يعثرون على المادّة المستعدّة لذلك، حتّى من الفضلات الحيوانيّة كالعظام والريش والبيض والعذرات فضلا عن المعادن. ثم يشرح الأعمال التي تخرج بها تلك المادّة من القوّة إلى الفعل، مثل حلّ الأجسام إلى أجزائها الطبيعيّة بالتصعيد والتقطير وجمد الذائب منها بالتكليس، وإمهاء الصلّب بالقهر والصّلابة وأمثال ذلك. وفي زعمهم أنه يخرج بهذه الصنّاعات كلّها جسم طبيعي يسمّونه الإكسير، وأنه يلقى منه على الجسم المعدنيّ المستعدّ لقبول صورة الذهب أو الفضة بالاستعداد القريب من الفعل، مثل الرّصاص والقصدير والنّحاس بعد أن يحمى بالنار فيعود ذهبا إبريزا. ويكنّون عن ذلك الإكسير إذا ألغزوا اصطلاحاتهم بالروح، وعن الجسم الذي يلقى عليه بالجسد. فشرح هذه الاصطلاحات وصورة هذا العمل الصنّاعيّ الذي يقلب هذه الأجساد المستعدّة إلى صورة الذّهب والفضة وهو علم الكيمياء.

ومازال الناس يؤلَّفون فيها قديما وحديثا. وربما يعزى الكلام فيها إلى من ليس من

أهلها. وإمام المدوّنين فيها جابر بن حيّان حتى إنهم يخصّونها به فيسمّونها: علم جابر، وله فيها سبعون رسالة كلّها شبيهة بالألغاز. وزعموا أنه لا يفتح مقفلها إلّا من أحاط علما بجميع ما فيها. والطّغرائي من حكماء المشرق المتأخّرين له فيها دواوين ومناظرات مع أهلها وغيرهم من الحكماء. وكتب فيها مسلمة المجريطيّ من حكماء الأندلس كتابه الذي سماه رتبة الحكيم، وجعله قرينا لكتابه الآخر في السحر والطلسمات الذي سمّاه غاية الحكيم. وزعم أنّ هاتين الصّناعتين هما نتيجتان للحكمة وثمرتان للعلوم، ومن لم يقف عليهما فهو فاقد ثمرة العلم والحكمة .

وكلامه في ذلك الكتاب، وكلامهم أجمع في تآليفهم، هي ألغاز يتعذّر فهمها على من لم يعان اصطلاحاتهم في ذلك. ونحن نذكر سبب عدولهم إلى هذه الرموز والألغاز. ولابن المغيريي من أئمة هذا الشأن كلمات شعرية على حروف المعجم، من أبدع ما يجيء في الشّعر، ملغوزة كلّها لغز الاحاجيّ والمعاياة، فلا تكاد تفهم. وقد ينسبون للغزالي رحمه الله بعض التآليف فيها، وليس بصحيح، لأنّ الرجل لم تكن مداركه العالية لتقف عن خطإ ما يذهبون إليه. حتى ينتحله. وربّما نسبوا بعض المذاهب والأقوال فيها لخالد بن يزيد بن معاوية ربيب مروان بن الحكم. ومن المعلوم البيّن أنّ خالدا من الجيل العربيّ، والبداوة إليه أقرب، فهو بعيد عن العلوم والصّنائع بالجملة، فكيف له بصناعة غريبة المنحى مبنيّة على معرفة طبائع المركبات والصّنائع بالجملة، فكيف له بصناعة غريبة المنحى مبنيّة على معرفة طبائع المركبات والصّنائع بالجملة، فكيف له بصناعة غريبة المنحى مبنيّة على معرفة طبائع المركبات اللهمّم إلّا أن يكون خالد بن يزيد آخر من أهل المدارك الصّناعيّة تشبّه باسمه فممكن.

وأنا أنقل لك هنا رسالة أبي بكر بن بشرون، (لابن) السّمح في هذه الصّناعة، وكلاهما من تلاميذ مسلمة، فيستدلّ من كلامه فيها على ما (أذهب) إليه في شأنها إذا أعطيته حقّه من التأمّل. قال ابن بشرون بعد صدر من الرسالة حارج عن الغرض:

« والمقدّمات التي لهذه الصّناعة الكريمة، قد ذكرها الأوّلون واقتصّ جميعها أهل الفلسفة، من معرفة تكوين المعادن وتخلّق الأحجار والجواهر وطباع البقاع

والأماكن، فمنعنا اشتهارها من ذكرها. ولكن أبيّن لك من هذه الصّنعة ما يحتاج إليه فنبدأ بمعرفته.

فقد قالوا: ينبغي لطلاب هذا العلم أن يعلموا أوّلا ثلاث خصال: أوّلها هل تكون ؟ والثانية من أيّ تكون ؟ والثالثة من أيّ كيف تكون ؟ فإذا عرف هذه الثلاثة وأحكمها فقد ظفر بمطلوبه وبلغ نهايته من هذا العلم. فأمّا البحث عن وجودها والاستدلال عن تكونها فقد كفيناكه بما يعثنا به إليك من الإكسير. وأمّا من أيّ شيء تكون، فإنّما يريدون بذلك البحث عن الحجر الذي يمكنه العمل، وإن كان العمل موجودا من كلّ شيء بالقوّة لأنها من الطبائع الأربع، منها تركّبت ابتداء وإليها ترجع انتهاء. ولكن من الأشياء ما يكون فيه بالقوّة ولا يكون بالفعل، وذلك أنّ منها ما يمكن تفصيلها فالتي يمكن تفصيلها لا تعالج وتدبّر وهي التي تخرج من القوة إلى الفعل، والتي لا يمكن تفصيلها لا تعالج ولا تدبر لأنّها فيها بالقوّة فقط، وإنّما لم يمكن تفصيلها لاستغراق بعض طبائعها في بعض، وفضل قوّة الكبير منها على الصغير. فينبغي لك وقوّته وعمله وما يدبّر في بعض، وفق الأحجار المنفصلة التي يمكن فيها العمل وجنسه وقوّته وعمله وما يدبّر من الحلّ والعقد والتّنقية والتكليس والتّنشيف والتقليب، فإنّ من لم يعرف هذه من الحُس التي هي عماد هذه الصّنعة، لم ينجح ولم يظفر بخير أبدا.

وينبغي لك أن تعلم هل يمكن أن يستعان عليه بغيره (أم) يكتفى به وحده، وهل هو واحد في الابتداء أو شاركه غيره فصار في التدبير واحدا فسمّي حجرا. وينبغي لك أن تعلم كيفيّة عمله وكميّة أوزانه وأزمانه وكيف تركيب الرّوح فيه وإدخال النّفس عليه ؟ وهل تقدر النّار على تفصيلها منه بعد تركيبها. فإن لم تقدر فلأيّ علّة وما السبب الموجب لذلك ؟ فإنّ هذا هو المطلوب فافهم.

واعلم أنّ الفلاسفة كلّها مدحت النفس وزعمت أنّها المدبّرة للجسد والحاملة له والدافعة عنه والفاعلة فيه. وذلك أنّ الجسد إذا حرجت النّفس منه مات وبرد، فلم يقدر على الحركة والامتناع من غيره، لأنه لا حياة فيه ولا نور. وإنّما ذكرت الجسد والنفس، لأنّ هذه الصفات شبيهة بجسد الإنسان الذي تركيبه على الغداء والعشاء، وقوامه وتمامه بالنفس الحيّة والنورانيّة، التي بها يفعل العظائم والأشياء

المتقابلة التي لا يقدر عليها غيرها بالقوّة الحيّة التي فيها، وإنّما انفعل الإنسان لاختلاف تركيب طبائعه، ولو اتفقت طبائعه لسلمت من الأعراض والتضادّ، ولم تقدر النفس على الخروج من (جسده)، ولكان خالدا باقيا. فسبحان مدبّر الأشياء تعالى.

واعلم أنّ الطبائع التي يحدث عنها هذا العمل كيفيّة دافعة في الابتداء، فيضيّة، عتاجة إلى الانتهاء. وليس لها إذا صارت في هذا الحدّ أن تستحيل إلى ما منه تركّبت كما قلناه آنفا في الإنسان؛ لأنّ طبائع هذا الجوهر قد لزم بعضها بعضا، وصارت شيئا واحدا، شبيها بالنّفس في قوّتها وفعلها، وبالجسد في تركيبه وبحسّته بعد أن كانت طبائع مفردة بأعيانها، فيا عجبا من أفاعيل الطبائع، أنّ القوة للضّعيف الذي يقوى على تفصيل الأشياء وتركيبها وتمامها، فلذلك قلت : قويّ للضّعيف الذي يقوى على تفصيل الأشياء وتركيبها وتمامها، فلذلك قلت : قويّ وضعيف. وإنّما وقع التغيير والفناء في التركيب الأوّل للاختلاف، وعدم ذلك في الثاني للاتّفاق.

وقد قال بعض الأولين: التفصيل والتقطيع في هذا العمل حياة وبقاء، والتركيب موت وفناء. وهذا الكلام دقيق المعنى لأنّ الحكيم أراد بقوله: حياة وبقاء خروجه من العدم إلى الوجود، لأنّه ما دام على تركيبه الأول، فهو فان لا محالة، فاذا ركّب التركيب الثّاني عدم الفناء. والتركيب الثّاني لايكون إلّا بعد التفصيل والتقطيع. فإذا التفصيل والتقطيع في هذا العمل خاصة. فإذا بقي الجسد المحلول انبسط فيه لعدم الصّورة، لأنّه قد صار في الجسد بمنزلة النفس التي لا صورة لها، وذلك أنّه لا وزن له فيه. وسترى ذلك إن شاء الله تعالى.

وقد ينبغي لك أن تعلم أنّ احتلاط اللّطيف باللطيف أهون من احتلاط الغليظ بالغليظ، وإنّما أريد بذلك التشاكل في الأرواح والأجساد، لأنّ الأشياء تتصلّ بأشكالها. وذكرت لك ذلك لتعلم أنّ العمل أوفق وأيسر من الطّبائع اللّطائف الروحانية منها من الغليظة الجسمانية. وقد يتصوّر في العقل أنّ الاحجار أقوى وأصبر على النّار من الأرواح، كما ترى أنّ الذّهب والحديد والنّحاس أصبر على النّار من الأرواح، كما ترى أنّ الذّهب والحديد والنّحاس أصبر على النّار من الكبيت وغيرهما من الأرواح. فأقول إنّ الأجساد قد كانت أرواحا في بدئها، فلما أصابها حرّ الكيان قلبها أسجادا لزجة غليظة، فلم تقدر النّار على بدئها، فلما أصابها حرّ الكيان قلبها أسجادا لزجة غليظة، فلم تقدر النّار على

أكلها لإفراط غلظها وتلزّجها. فإذا أفرطت النّار عليها، صيّرتها أرواحا، كما كانت أول خلقها. وإنّ تلك الأرواح اللطيفة، إذا أصابتها النّار أبقت ولم تقدر على البقاء عليها، فينبغي لك أن تعلم ما صيّر الأجساد في هذه الحالة، وصيّر الأرواح في هذا الحال، فهو أجلّ ما تعرفه.

أقول إنّما أبقت تلك الأرواح لاشتعالها ولطافتها. وإنما اشتعلت لكثرة رطوبتها، ولأنّ النّار إذا أحسّت بالرّطوبة تعلّقت بها لأنّها هوائية تشاكل النّار، ولا تزال تغتذي بها إلى أن تفنى. وكذلك الأجساد إذا (أبقت) (<sup>19</sup>) بوصول النّار إليها بعلّة تلزّجها وغلظها. وإنما صارت تلك الأجساد لا تشتعل لأنّها مركّبة من أرض وماء صابر على النار، فلطيفه متحد بكثيفه لطول الطّبخ الليّن المازج للأشياء. وذلك أنّ كلّ متلاش إنّما يتلاشى بالنار لمفارقة لطيفه من كثيفه، ودخول بعضه في بعض على غير التّحليل والموافقة، فصار ذلك الانضمام والتداخل مجاورة لا ممازجة، فسهل بذلك افتراقهما، كالماء والدّهن وما أشبههما. وإنّما وصفت ذلك لتستدلّ به على تركيب الطبائع وتقابلها. فإذا علمت ذلك علما شافيا فقد أخذت حظك منها.

وينبغي لك أن تعلم أنّ الأخلاط، التي هي طبائع هذه الصّناعة، موافقة بعضها لبعض، مفصّلة من جوهر واحد، يجمعها نظام واحد بتدبير واحد. لا يدخل عليه غريب في الجزء منه، ولا في الكلّ، كما قال الفيلسوف: إنّك إذا أحكمت تدبير الطّبائع وتأليفها ولم تدخل عليها غريبا، فقد احكمت ما أردت إحكامه وقوامه؛ إذ الطبيعة واحدة لا غريب فيها فمن أدخل عليها غريبا فقد زاغ عنها ووقع في الخطإ.

واعلم أنّ هذه الطّبيعة، إذا حلّ بها جسد من (قرابتها)، على ما ينبغي في الحلّ، حتى يشاكلها في الرّقة واللّطافة، انبسطت فيه وجرت معه حيثما جرى، لأنّ الاجساد ما دامت غليظة جافية لا تنبسط ولا تتزاوج، وحلّ الأجساد لا يكون بغير الأرواح. فافهم هداك الله هذا القول.

<sup>91)</sup> في نسخة دار الكتاب « أحست ».

واعلم هداك الله أنّ هذا الحلّ في جسد الحيوان هو الحقّ الذي لا يضمحلّ ولا ينتقض، وهو الذي يقلب الطبائع ويمسكها، ويظهر لها ألوانا وأزهارا عجيبة. وليس كلّ جسد يحلّ خلاف هذا، هو الحلّ التامّ لأنه مخالف للحياة. وإنّما حلّه بما يوافقه ويدفع عنه حرق النّار، حتى يزول عن الغلظ، وتنقلب الطبائع عن حالاتها الى ما لها أن تنقلب من اللّطافة والغلظ. فإذا بلغت الأجساد نهايتها من التحليل والتّلطيف، ظهرت لها هنالك قوّة تمسك وتغوص وتقلب وتنفذ. وكلّ عمل لا يرى له مصداق في أوله، فلا خير فيه.

واعلم أنّ البارد من الطّبائع هو ييبّس الأشياء ويعقد رطوبتها، والحارّ منها يظهر رطوبتها ويعقد يبسها؛ وإنّما أفردت الحرّ والبرد لأنهما فاعلان، والرطوبة واليبس منفعلان، وعلى انفعال كلّ واحد منهما لصاحبه تحدث الاجسام وتتكوّن، وان كان الحرّ أكثر فعلا في ذلك من البرد، لأن البرد ليس له نقل الأشياء ولا تحرّكها، والحرّ هو علّة الحركة. ومتى ضعفت علّة الكون، وهو الحرارة، لم يتمّ منها شيء أبدا؛ كما أنه إذا أفرطت الحرارة على شيء ولم يكن ثمّ برد أحرقته وأهلكته. فمن أجل هذه العلَّة احتيج الى البارد في هذه الأعمال، ليقوى به كلِّ ضدّ على ضدّه ويدفع عنه حرّ النار. ولم يحذر الفلاسفة أكثر شيء إلّا من النيران المحرقة. وأمرت بتطهير الطبائع والأنفاس وإخراج دنسها ورطوبتها ونفى آفاتها وأوساخها عنها، على ذلك استقام رأيهم وتدبيرهم؛ فإنما عملهم إنّما هو مع النّار أوّلا، وإليها يصير آخرا، فلذلك قالوا : إيَّاكُم والنيران المحرقات، وإنَّما أرادوا بذلك نفي الآفات التي معها، فتجمع على الجسد آفتين، فتكون أسرع لهلاكه. وكذلك كلُّ شيء إنما يتلاشى ويفسد من ذاته لتضاد طبائعه واختلافه؛ فيتوسّط بين شيئين، فلم يجد ما يقوّيه ويعينه إلّا قَهَرته الآفة وأهلكته. واعلم أنّ الحكماء ذكرت ترداد الأرواح على الأجساد مرارا، ليكون ألزم إليها وأقوى على قتال النّار إذا هي باشرتها عند الألفة، أعنى بذلك النّار العنصريّة؛ فاعلمه.

ولنقل الآن على الحجر الذي يمكن منه العمل على ما ذكرته الفلاسفة، فقد اختلفوا فيه. فمنهم من زعم أنه في الخيوان؛ ومنهم من زعم أنه في الجميع. وهذه الدعاوي ليست بنا

حاجة الى استقصائها ومناظرة أهلها عليها، لأنَّ الكلام يطول جدًّا. وقد قلت فيما تَقَدُّم : إِنَّ العمل يكون في كلِّ شيء بالقوَّة ؛ لأنَّ الطبائع موجودة في كلِّ شيء فهو كذلك، فنريد أن (نعلم) من أي شيء يكون العمل بالقوّة والفعل، فنقصد الى ما قاله الحرّاني، إنّ الصّبغ كلّه أحد صبغين : إما صبغ جسد، كالزعفران في الثوب الأبيض حتى يحول فيه، وهو مضمحل منتقض التّركيب، والصّبغ الثاني تقليب الجوهر من جوهر نفسه الى جوهر غيره ولونه، كتقليب الشَّجر بل التَّراب إلى نفسه، وقلب الحيوان والنبات الى نفسه حتى يصير التّراب نباتا والنّبات حيوانا؛ ولا يكون إلَّا بالرُّوح الحيّ والكيان الفاعل، الذي له توليد الأجرام وقلب الأعيان. فإذا كان هذا هكذا، فنقول : إنَّ العمل لا بدُّ أن يكون إمَّا في الحيوانُ وإما في النبات، وبرهان ذلك أنهما مطبوعان على الغذاء وبه قوامهما وتمامهما. فأما النّبات فليس فيه ما في الحيوان من اللطّافة والقوة، ولذلك قلّ خوض الحكماء فيه. وأمّا الحيوان فهو آخر الاستحالات الثلاث ونهايتها، وذلك أن المعدن يستحيل نباتا، والنّبات يستحيل حيوانا، والحيوان لا يستحيل الى شيء هو ألطف منه؛ إلّا أن ينعكس رَاجعا الى الغلظ، وأنه أيضا لا يوجد في العالم شيء تتعلَّق به الرَّوح الحيّة غيره، والرّوح ألطف ما في العالم، ولم تتعلّق الروح بالحيوان إلّا بمشاكلته إياها. فأما الرُّوح التي في النَّبات فإنها يسيرة فيها غلظ وكثافة، وهي مع ذلك مستغرقة كامنة فيه لغلظها وغلظ جسد النّبات، فلم يقدر على الحركة لغلظه وغلظ روحه. والروح المتحركة ألطف من الرّوح الكامنة كثيرا، وذلك أن المتحرّكة لها قبول الغذاء والتنقُّل والتنفُّس، وليس للكامنة غير قبول الغذاء وحده (92)ولا تجري إذا قيست بالروح الحيّة إلّا كالأرض عند الماء. كذلك النّبات عند الحيوان، فالعمل في الحيوان أعلى وأرفع وأهون وأيسر. فينبغى للعاقل إذا عرف ذلك ان يجرّب ما كان سهلا ويترك ما يخشى فيه عسرا.

واعلم أنّ الحيوان عند الحكماء ينقسم أقساما من الأمّهات التي هي الطبائع، والحديثة التي هي المواليد، وهذا معروف متيسير الفهم. فلذلك قسمت الحكماء العناصر والمواليد أقساما حيّة وأقساما ميتة، فجعلوا كلّ متحرّك فاعلا حيّا، وكلّ

<sup>92)</sup> لقد أثبت علماء الطبيعة أن النباتات تتعفس أيضا.

ساكن مفعولًا ميتًا. وقسّموا ذلك في جميع الأشياء وفي الأجساد الذائبة وفي العقاقير المعدنيّة؛ فسمّوا كلّ شيء يذوب في النّار ويطير ويشتعل حيّا، وما كان على خلاف ذلك سمّوه ميتا. فأما الحيوان والنّبات فسمّوا كلّ ما انفصل منها طبائع أربعا حيّا، وما لم ينفصل سمّوه ميتا، ثم إنهم طلبوا جميع الأقسام الحيّة. فلم يجدوا لوفق هذه الصّناعة مما ينفصل فصولا أربعة ظاهرة للعيان، ولم يجدوا غير الحجر الذي في الحيوان؛ فبحثوا عن جنسه حتى عرفوه وأخذوه ودبروه فتكيّف لهم منه الذي أرادوا. وقد يتكيّف مثل هذا في المعادن والنّبات بعد جمع العقاقير وخلطها، ثم تفصل بعد ذلك. فأماالنبات، فمنه ما ينفصل ببعض هذه الفصول مثل الأشنان (٥٦). وأما المعادن ففيها أجساد وأرواح وأنفاس، إذا مزجت ودبّرت، كان منها ما له تأثير، وقد دبرنا كلّ ذلك، فكان الحيوان منها أعلى وأرفع وتدبيره أسهل وأيسر. فينبغى لك أن تعلم ما هو الحجر الموجود في الحيوان، وطريق وجوده. إنّا بيّنا أن الحيوان أرفع المواليد، وكذا ما تركّب منه فهو ألطف منه كالنّبات من الأرض. وإنّما كان النّبات ألطف من الأرض، لأنّه إنّما يكون من جوهره الصَّافي وجسده اللَّطيف، فوجب له بذلك اللَّطافة والرَّقة. وكذا هذا الحجر الحيوانيّ بمنزلة النّبات في التّراب. وبالجملة فإنّه ليس في الحيوان شيء ينفصل طبائع أربعا غيره. فافهم هذا القول فانه لا يكاد يخفى، إلَّا على جاهل بيَّن الجهالة ومن لا عقل له. فقد أخبرتك ماهيّة هذا الحجر وأعلمتك، وأنا أبيّن لك وجوه تدابيره حتى يكمل الذي شرطناه على أنفسنا من الانصاف؛ إن شاء الله سبحانه.

التدبير على بركة الله تعالى: خذ الحجر الكريم، فأودعه القرعة والانبيق، وفصل طبائعه الأربع التي هي النّار والهواء والأرض والماء، وهي الجسد والرّوح والنّفس والصبغ. فإذا عزلت الماء عن التراب، والهواء عن النّار، فارفع كلّ واحد في إنائه على حدة، وخذ الهابط أسفل الإناء، وهو النّفل (٤٩) فاغسله بالنّار الحارة، حتى تذهب النّار عنه سواده ويزول غلظه وجفاؤه، وبيّضه تبييضا محكما وطيّر عنه فضول الرّطوبات المستجنّة فيه، فإنه يصير عند ذلك ماء أبيض لا ظلمة فيه ولا وسخ ولا

<sup>93 )</sup> الأشنان ما تغسل به الأيدي من الحمض. والأشنة شيء نباتي يتكون على الشجر والصخور. (قاموس). 94 ) ما يستقر في أسفل الشيء من كدرة.

تضاد ثم اعمد إلى تلك الطبائع الأول الصاعدة منه؛ فطهرها أيضا من السواد والتضاد وكرّر عليها الغسل والتصعيد حتى تلطف وترق وتصفو. فإذا فعلت ذلك فقد فتح الله عليك، فابدأ بالتركيب الذي عليه مدار العمل. وذلك أنّ التركيب لا يكون إلا بالتزويج والتعفين: فأمّا التزويج فهو اختلاط اللطيف بالغليظ، وأمّا التعفين فهو التّمشية والستحق، حتى يختلط بعضه ببعض ويصير شيئا واحدا لا اختلاف فيه ولا نقصان بمنزلة الامتزاج بالماء. فعند ذلك يقوى الغليظ على إمساك اللطيف، وتقوى الروح على مقابلة النّار وتصبر عليها، وتقوى النفس على الغوص في اللطيف، وتقوى الروح على مقابلة النّار وتصبر عليها، وتقوى النفس على الغوص في اللجساد والدّبيب فيها. وإنّما وجد ذلك بعد التركيب لأنّ الجسد المحلول لما ازدوج بالرّوح مازجه بجميع أجزائه، ودخل بعضها في بعض لتشاكلها فصار شيئا واحدا ووجب من ذلك أن يعرض للرّوح من الصلاح والفساد والبقاء والثبوت، ما يعرض للجسد لموضع الامتزاج.

وكذلك النّفس إذا امتزجت بهما، ودخلت فيهما بخدمة التدبير اختلطت أجزاؤها بجميع أجزاء الآخرين، أعني الرّوح والجسد، وصارت هي وهما شيئا واحدا لا اختلاف فيه، بمنزلة الجزء الكلّي الذي سلمت طبائعه واتفقت أجزاؤه. فإذا لقي هذا المركّب الجسد المحلول، وألحّ عليه النّار، وأظهر ما فيه من الرّطوبة على وجهه، ذاب في الجسد المحلول. ومن شأن الرّطوبة الاشتعال وتعلّق النّار بها، فإذا أرادت النّار التعلّق بها، منعها من الاتحاد بالنّفس ممازجة الماء لها، فإنّ النّار لا تتّحد بالدّهن حتى يكون خالصا. وكذلك الماء من شأنه النّفور من النّار، فإذا ألحّت عليه النّار وأرادت تطييره حبسه الجسد اليابس الممازج له في جوفه، فمنعه من الطيران؛ فكان الجسد علّة لامساك الماء، والماء علّة لبقاء الدّهن؛ والدّهن علّة لثبات الصبّغ؛ والصبّغ علّة لظهور الدّهن. وإظهار الدّهنيّة في الأشياء المظلمة التي لا نور لها ولا حياة فيها. فهذا هو الجسد المستقيم وهكذا يكون العمل. وهذه التصفية التي سألت عنها وهي التي سمّتها الحكماء بيضة، وإياها يعنون لا بيضة الدّجاجة.

واعلم أنّ الحكماء لم تسمّها بهذا الاسم لغير معنى بل أشبهتها، ولقد سألت مسلمة عن ذلك يوما وليس عنده غيري؛ فقلت له : أيها الحكيم الفاضل، اخبرني

لأي شيء سمّت الحكماء مركّب الحيوان بيضة، اختيارا منهم لذلك، أم لمعنى دعاهم اليه ؟ فقال : بل لمعنى غامض ! فقلت : أيها الحكيم، وما ظهر لهم من ذلك من المنفعة والاستدلال على الصّناعة، حتى شبّهوها وسمّوها بيضة ؟ فقال : لشبهها وقرابتها من المركّب، ففكر فيه، فإنه سيظهر لك معاناه. فبقيت بين يديه مفكرا لا أقدر على الوصول الى معناه. فلما رأى ما بي من الفكر، وأنّ نفسي قد مضت فيها، أخذ بعضدي وهرّني هزّة خفيفة، وقال لي : يا أبا بكر، ذلك للنسبة التي بينهما في كمية الألوان، عند امتزاج الطبائع وتأليفها. فلما قال ذلك انجلت عنى الظلمة، وأضاء لي نور قلبي وقوي عقلي على فهمه. فنهضت شاكرا لله عليه الى منزلي، وأقمت على ذلك شكلا هندسيا يبرهن به على صحّة ما قاله مسلمة، وأنا واضعه لك في هذا الكتاب.

مثال ذلك أنّ المركب إذا تمّ وكمل، كان نسبة ما فيه من طبيعة الهواء، إلى ما في البيضة من طبيعة الهواء، كنسبة ما في المركّب من طبيعة النّار الى ما في البيضة من طبيعة النَّار، وكذلك الطَّبيعتان الاخريان : الأرض والماء، فأقول : إنَّ كُلُّ شيئين متناسبين على هذه الصَّفة فهما متشابهان. ومثال ذلك : أن تجعل لسطح البيضة هزوح، فإذا أردنا ذلك فإنّا نأخذ أقلّ طبائع المركّب، وهي طبيعة اليبوسة، ونضيف اليها مثلها من طبيعة الرطوبة وندبّرهما حتى تنشّف طبيعة اليبوسة طبيعة الرطوبة، وتقبل قوتها. وكأنّ في هذا الكلام رمزا ولكنّه لا يخفى عليك. ثم تحمل عليهما جميعا مثليهما من الروح وهو الماء، فيكون الجميع ستَّة أمثال. ثم تحمل على الجميع بعد التدبير مثلا من طبيعة الهواء التي هي النّفس، وذلك ثلاثة أجزاء؟ فيكون الجميع تسعة أمثال اليبوسة بالقوّة. وتجعل تحت كلّ ضلعين من المركّب الذي طبيعته محيطة بسطح المركب طبيعتين؛ فتجعل أولا الضلعين المحيطين بسطحه طبيعة الماء وطبيعة الهواء، وهما ضلعا ( أ ح د ) وسطح ( أبجد ) وكذلك الضلعان المحيطان بسطح البيضة اللذَّان هما الماء والهواء ضلعا هزوح، فأقول : إنَّ سطح أبجد يشبه سطح هزوح طبيعة الهواء التي تسمّى نفسا، وكذلك ( يح ) من سطح المركب. والحكماء لم تسمّ شيئا باسم شيء إلّا لشبهه به. والكلمات التي سألت عن شرحها الأرض المقدّسة، وهي المنعقدة من الطّبائع العلويّة والسفليّة.والنّحاس هو

الذي أخرج سواده وقطع حتى صار هباء، ثم حمّر بالزّاج فصار نحاسا، والمنغنيسيا حجرهم الذي تجمد فيه الأرواح. وتخرجه الطبيعة العلوية التي تستجنّ فيها الأرواح لتقابل عليها النّار، والفرفرة لون أحمر فإن يحدثه الكيان. والرّصاص حجر، له ثلاث قوى مختلفة الشّخوص ولكنّها متشاكلة ومتجانسة. فالواحدة روحانيّة نيّرة صافية وهي الفاعلة؛ والثانية نفسانيّة وهي متحرّكة حسّاسة، غير أنّها أغلظ من الأولى ومركزها دون مركز الأولى، والثّالثة قوّة أرضيّة حاسّة قابضة منعكسة الى مركز الأرض لثقلها، وهي الماسكة الروحانيّة والنفسانيّة جميعا والمحيطة بهما. وأما سائر الباقية فمبتدعة ومخترعة، إلباسا على الجاهل، ومن عرف المقدّمات بستغنى عن غيرها. فهذا جميع ما سألتني عنه وقد بعثت به إليك مفسرًا ونرجو بتوفيق الله أن تبلغ أملك والسّلام. »

انتهى كلام ابن بشرون، وهو من كبار تلاميذ مسلمة المجريطيّ شيخ الأندلس في علوم الكيمياء والسّيمياء والسّحر في القرن الثالث وما بعده.

وأنت ترى كيف صرف ألفاظهم كلها في الصناعة الى الرّمز والألغاز التي لا تكاد تبين ولا تعرف، وذلك دليل على أنها ليست بصناعة طبيعيّة. والذي يجب أن يعتقد في أمر الكيمياء، وهو الحقّ الذي يعضده الواقع، أنها من جنس آثار النفوس الرّوحانية. وتصرّفها في عالم الطبيعة : إمّا من نوع الكرامة، إن كانت النفوس خيّرة؛ أو من نوع السّحر إن كانت النفوس شرّيرة فاجرة. فأما الكرامة فظاهرة. وأمّا السّحر فلأن السّاحر، كما ثبت في مكان تحقيقه ، يقلب الأعيان المادّية بقوّته السّحريّة. ولا بدّ له مع ذلك عندهم من مادّة يقع فعله السّحري فيها، كتخليق بعض الحيوانات من مادّة التراب أو الشجر والنبات، وبالجملة من فيها، كتخليق بعض الحيوانات من مادّة التراب أو الشجر والنبات، وبالجملة من غير مادّته المخصوصة بها ، كما وقع لسحرة فرعون في الحبال والعصيّ، وكما ينقل عن سحرة السّودان والهنود في قاصية الجنوب، والتّرك في قاصية الشّمال، أنهم يسحرون الجوّ للأمطار وغير ذلك.

ولما كانت هذه تخليقا للذّهب في غير مادّته الخاصّة به، كان من قبيل السّحر. والمتكلّمون فيه من أعلام الحكماء، مثل جابر ومسلمة. ومن كان قبلهم من حكماء الأمم، إنّما نحوا هذا المنحى، ولهذا كان كلامهم فيه ألغازا، حذرا عليها من

انكار الشرائع على السّحر وأنواعه، لا أنّ ذلك يرجع الى الضّنانة بها، كما هو رأى من لم يذهب الى التحقيق في ذلك. وانظر كيف سمّى مسلمة كتابه فيها رتبة الحكيم، وسمّى كتابه في السّحر والطّلسمات غاية الحكيم، إشارة الى عموم موضوع الغاية وخصوص موضوع هذه، لأنّ الغاية أعلى من الرّتبة، فكأنّ مسائل الرّتبة بعض من مسائل الغاية وتشاركها في الموضوعات. ومن كلامه في الفنين يتبيّن ما قلناه، ونحن نبيّن فيما بعد غلط من يزعم أنّ مدارك هذا الأمر بالصّناعة الطبيعية. والله العليم الخبير.

#### فصل في إبطال الفلسفة وفساد منتحلها

هذا الفصل وما بعده مهم، لأنّ هذه العلوم عارضة في العمران كثيرة في المدن. وضررها في الدّين كثير، فوجب أن يصدع بشأنها ويكشف عن المعتقد الحقّ فيها. وذلك أنّ قوما من عقلاء النّوع الانسانيّ زعموا أنّ الوجود كلّه، الحسّيّ منه وما وراء الحسي، تدرك ذواته وأحواله بأسبابها وعللها بالأنظار الفكريّة والأقيسة العقليّة. وأنّ تصحيح العقائد الإيمانيّة من قبل النّظر لا من جهة السّمع، فإنها بعض من مدارك العقل. وهؤلاء يسمّون بالفلاسفة، جمع فيلسوف، وهو باللّسان اليونانيّ محبّ الحكمة. فبحثوا عن ذلك وشمّروا له وحوموا على إصابة الغرض منه، ووضعوا قانونا يهتدي به العقل في نظره الى التمييز بين الحقّ والباطل، وسموه بالمنطق. ومحصل ذلك أنَّ النظر الذي يفيد تمييز الحقُّ من الباطل، إنما هو للذَّهن في المعاني المنتزعة من الموجودات الشخصيّة فيتجرّد (95) منها أولا صورا منطبقة على جميع الأشخاص، كما ينطبق الطابع على جميع النقوش التي يرسمها في طين أو شمع. وهذه المجرّدة من المحسوسات تسمّى المعقولات الأوائل. ثم تجرّد من تلك المعاني الكليّة إذا كانت مشتركة مع معان أحرى، وقد تميّزت عنها في الذَّهن، فتجرّد منها معادن أخرى وهي التي اشتركت بها، ثم تجرّد ثانيا، إن شاركها غيرها، وثالثا، الى أن ينتهي التجريد الى المعاني البسيطة الكليَّة، المنطبقة على جميع المعاني والأشخاص، ولا يكون منها تجريد بعد هذا، وهي الأجناس العالية.

<sup>95)</sup> الضمير عائد على الذهن، والفعل مبنى للمعلوم.

وهذه المجردات كلها من غير المحسوسات هي من حيث تأليف بعضها مع بعض لتحصيل العلوم منها تسمّى المعقولات التّواني. فإذا نظر الفكر في هذه المعقولات المجردة، وطلب تصوّر الوجود كما هو، فلا بدّ للذّهن من إضافة بعضها الى بعض، ونفي بعضها عن بعض بالبرهان العقليّ اليقينيّ، ليحصل تصوّر الوجود تصوّرا صحيحا مطابقا إذا كان ذلك بقانون صحيح كما مرّ. وصنف التصديق الذي هو تلك الإضافة والحكم متقدّم عندهم على صنف التصوّر في النهاية، والتصوّر متقدّم عليه في البداية والتعليم، لأنّ التصوّر التّام عندهم هو غاية الطلب الادراكي، وإنما التصديق وسيلة له. وما تسمعه في كتب المنطقيين من الطلب الادراكي، وإنما التصديق عليه، فبمعنى الشعور لا بمعنى العلم التّام، وهذا مقدّم التصوّر وتوقف التصديق عليه، فبمعنى الشعور لا بمعنى العلم التّام، وهذا هو مذهب كبيرهم أرسطو.

ثم يزعمون أنّ السعادة في إدراك الموجودات كلّها؛ ما في الحسّ وما وراء الحسّ بهذا النظر وتلك البراهين. وحاصل مداركهم في الوجود على الجملة وما آلت الله ـ وهو الذي فرّعوا عليه قضايا أنظارهم ـ أنّهم عثروا أولا : على الجسم السفليّ بحكم الشّهود والحسّ؛ ثم ترقّى إدراكهم قليلا فشعروا بوجود النّفس من قبل الحركة والحسّ بالحيوانات؛ ثم أحسّوا من قوى النفس بسلطان العقل. ووقف إدراكهم فقضوا على الجسم العالي السماويّ بنحو من القضاء على أمر الذّات الانسانية. ووجب عندهم أن يكون للفلك نفس وعقل كم للانسان، ثم أنهوا ذلك نهاية عدد الآحاد وهي العشر، تسعّ مفصّلة ذواتها جمل وواحد أول مفرد وهو العاشر. ويزعمون أنّ السعادة في إدراك الوجود على هذا النّحو من القضاء مع العاشر. ويزعمون أنّ السعادة في إدراك الوجود على هذا النّحو من القضاء مع تمييزه بين الفضيلة والرذيلة من الأفعال بمقتضى عقله ونظره، وميله الى المحمود منها، واجتنابه للمذموم بفطرته، وأنّ ذلك اذا حصل للنّفس حصلت لها البهجة واللذّة، وأنّ الجهل بذلك هو الشقاء السّرمد، وهذا عندهم هو معنى النّعيم والعذاب في الآخرة الى خبط لهم في تفاصيل ذلك معروف من كلماتهم.

وإمام هذه المذاهب، الذي حصل مسائلها ودوّن علمها وسطّر حجاجها، فيما بلغنا في هذه الأحقاب، هو أرسطو المقدوني من أهل مقدونية من بلاد الرّوم

وأما البراهين التي يزعمونها على مدّعياتهم في الموجودات، ويعرضونها على معيار المنطق وقانونه، فهي قاصرة وغير وافية بالغرض. أما ما كان منها في الموجودات الجسمانيّة ويسمّونه العلم الطبيعيّ فوجه قصوره أنّ المطابقة بين تلك النتائج الذهنيّة التي تستخرج بالحدود والأقيسة \_ كما في زعمهم \_ وبين ما في الخارج غير يقيني؛ لأنَّ تلك أحكام ذهنيَّة كلُّها عامَّة، والموجودات الخارجيَّة متشخَّصة بموادّها. ولعل في الموادّ ما يمنع من مطابقة الذهنيّ الكلّيّ للخارجيّ الشخصيّ، اللُّهم إلا ما يشهد له الحسّ من ذلك فدليله شهوده لا تلك البراهين، فأين اليقين الذي يجدونه فيها ؟ وربَّما يكون تصرَّف الذهن أيضا في المعقولات الأول المطابقة للشخصيّات بالصّور الخياليّة لا في المعقولات النّواني التي تجريدها في الرتبة الثانية، فيكون الحكم حينئذ يقينيًا بمثابة المحسوسات. إذ المعقولات الأول أقرب إلى مطابقة من تلاميذ أفلاطون، وهو معلّم الإسكندر ويسمونه: المعلّم الأول على الإطلاق، يعنون معلّم صناعة المنطق، إذ لم تكن قبله مهذّبة. وهو أول من ربّب قانونها واستوفى مسائلها وأحسن بسطها. ولقد أحسن في ذلك القانون ما شاء، لو تكفّل له بقصدهم في الإلهيّات. ثم كان من بعده في الاسلام من أخذ بتلك المذاهب واتَّبع فيها رأيه حذو النَّعل بالنَّعل إلَّا في القليل. وذلك أن كتب أولئك المتقدَّمين، لمَا ترجمها الخلفاء من بني العبّاس من اللّسان اليوناني إلى اللّسان العربي ـــ تصفّحها كثير من أهل الملّة وأخذ من مذاهبهم من أضلّه الله من منتحلي العلوم وجادلوا عنها واختلفوا في مسائل من تفاريعها، وكان من أشهرهم أبو نصر الفارابي في المائة الرَّابِعة لعهد سيف الدُّولة، وأبو عليّ بن سينا في المائة الخامسة لعهد نظام الملك من بني بويه بأصبهان وغيرهما.

واعلم أنّ هذا الرأي الذي ذهبوا إليه باطل بجميع وجوهه. فأمّا إسنادهم الموجودات كلّها إلى العقل الأول واكتفاؤهم به في الترقي إلى الواجب، فهو قصور عما وراء ذلك من رتب خلق الله، فالوجود أوسع نطاقاً من ذلك « ويخلق ما لا تعلمون »، وكأنّهم في اقتصارهم على إثبات العقل فقط والغفلة عما وراءه بمثابة الطبّيعيّين المقتصرين على إثبات الأجسام خاصة المعرضين عن (النّفس) والعقل، المعتقدين أنّه ليس وراء الجسم في حكمة (الوجود) شيء.

الخارج، لكمال الانطباق فيها، فنسلم لهم حينئذ دعاويهم في ذلك. إلّا أنّه ينبغي لنا الإعراض عن النّظر فيها، إذ هو من ترك المسلم لما لا يعنيه، فانّ مسائل الطبيعيّات لا تهمّنا في ديننا ولا معاشنا فوجب علينا تركها.

وأمّا ما كان منها في الموجودات التي وراء الحسّ وهي الرّوحانيّات ويسمّونه العلم الإلهيّ وعلم ما بعد الطبيعة، فإنّ ذواتها مجهولة رأسا، ولايمكن التوصّل إليها ولا البرهان عليها؛ لأنّ تجريد المعقولات من الموجودات الخارجيّة الشخصيّة إنّما هو ممكن فيما هو مدرك لنا (بالحسّ فننتزع منه الكّليات). ونحن لا ندرك الذّوات الروحانيّة، حتى نجرّد منها ماهيّات أخرى بحجاب الحسّ بيننا وبينها، فلا يتأتّى لنا برهان عليها، ولا مدرك لنا في اثبات وجودها على الجملة إلّا ما نجده بين جنبينا من أمر النفس الإنسانيّة وأحوال مداركها، وخصوصا في الرّؤيا التي هي وجدانيّة لكلّ أحد، وما وراء ذلك من حقيقتها وصفاتها فأمر غامض لا سبيل إلى الوقوف عليه.

وقد صرّح بذلك محقّقوهم، حيث ذهبوا إلى أنّ ما لا مادّة له لا يمكن البرهان عليه، لأنّ مقدّمات البرهان من شرطها أن تكون ذاتية وقال كبيرهم أفلاطون : إنّ الإلهيّات لا يوصل فيها إلى يقين، وإنّما يقال فيها (بالأخلق) والأولى، يعني الظنّ وإذا كنّا إنّما نحصل بعد التّعب والنّصب على الظّن فقط، فيكفينا الظنّ الذي كان أولا، فأيّ فائدة لهذه العلوم والاشتغال بها، ونحن إنما عنايتنا بتحصيل اليقين فيما وراء الحسّ من الموجودات، وهذه هي غاية الأفكار الانسانيّة عندهم. وأمّا قولهم إنّ السعادة في إدراك (الوجود) على ما (هو) عليه بتلك البراهين،

فقول مزيّف مردود. وتفسيره: أنّ الإنسان مركّب من جزأين: أحدهما جسمانيّ والآخر روحانيّ ممتزج به، ولكلّ واحد من الجزأين مدارك مختصّة به، والمدرك فيهما واحد، وهو الجزء الروحانيّ، يدرك تارة مدارك روحانيّة وتارة مدارك جسمانيّة، إلّا أنّ المدارك الروحانيّة يدركها بذاته بغير واسطة، والمدارك الجسمانيّة بواسطة الآت الجسم من الدّماغ والحواسّ. وكلّ مدرك فله ابتهاج بما يدركه. واعتبره بحال الصبيّ في أوّل مداركه الجسمانيّة التي هي بواسطة، كيف يبتهج بما يبصره من الضّوء وبما يسمعه من الأصوات، فلا شكّ أنّ الابتهاج بالإدراك الذي للنفس من ذاتها بغير واسطة يكون أشدّ وألدّ. فالنفس الروحانيّة إذا شعرت بإدراكها الذي لها من ذاتها

بغير واسطة، حصل لها ابتهاج ولدّة لا يعبّر عنها، وهذا الإدراك لا يحصل بنظر ولا علم، وإنّما يحصل بكشف حجاب الحسّ ونسيان المدارك الجسمانيّة بالجملة. والمتصّوفة كثيرا ما يعنون بحصول هذا الإدراك للنفس بحصول هذه البهجة، فيحاولون بالرياضة إماتة القوى الجسمانيّة ومداركها، حتى الفكر من الدّماغ، ليحصل للنفس إدراكها الذي لها من ذاتها عند زوال الشّواغب والموانع الجسمانيّة، فيحصل لهم بهجة ولذة لا يعبّر عنها. وهذا الذي زعموه بتقدير صحّته مسلّم لهم، وهو مع ذلك غير واف بمقصودهم.

فاما قولهم: إنّ البراهين والأدلّة العقلية محصلة لهذا النوع من الإدارك والابتهاج عنه، فباطل كما رأيته، إذ البراهين والأدلّة من جملة المدارك الجسمانيّة، لأنّها بالقوى الدّماغيّة من الخيال والفكر والذّكر. ونحن نقول إنّ أوّل شيء نعنى به في تحصيل هذا الإدراك إماتة هذه القوى الدّماغيّة كلّها، لأنّها منازعة له قادحة فيه. وتجد الماهر منهم عاكفا على كتاب الشّفاء والإشارات والنّجاة وتلاخيص ابن رشد للقص من تأليف أرسطو وغيره، يبعثر أوراقها ويتوثّق من براهينها، ويلتمس هذا القسط من السّعادة فيها، ولا يعلم أنّه يستكثر بذلك من الموانع عنها. ومستندهم في ذلك ما ينقلونه عن أرسطو والفارابيّ وابن سينا أنّ من حصل له إدراك العقل الفعّال واتّصل به في حياته فقد حصل حظّه من هذه السعادة.

والعقل الفعّال عندهم عبارة عن أوّل رتبة ينكشف عنها الحسّ من رتب الرّوحانيات، ويحملون الاتّصال بالعقل الفعّال على الإدراك العلمي، وقد رأيت فساده. وإنّما يعني أرسطو وأصحابه بذلك الاتّصال والإدراك، إدراك النّفس الذي لها من ذاتها وبغير واسطة، وهو لا يحصل إلّا بكشف حجاب الحسّ.

وأما قولهم : إنّ البهجة النّاشئة عن هذا الإدراك هي عين السّعادة الموعود بها فباطل أيضا، لأنّا إنّما تبيّن لنا بما قرروه أنّ وراء الحسّ مدركا آخر للنفس من غير واسطة، وأنّها تبتهج بإدراكها ذلك ابتهاجا شديدا، وذلك لا يعيّن لنا أنّه عين السّعادة الأخروية، ولابدّ، بل هي من جملة الملاذّ التي لتلك السّعادة.

وأمّا قولهم : إن السّعادة في إدراك هذه الموجودات على ما هي عليه، فقول باطل مبنيّ على ما كنّا قدّمناه في أصل التّوحيد من الأوهام والأغلاط، في أنّ

وقد بينا أنّ أثر السعادة والشقاوة من وراء الإدراكات الجسمانية والروحانية. فهذا التهذيب الذي توصلوا إلى معرفته إنّما نفعه في البهجة النّاشئة عن الإدراك الروحاني فقط، الذي هو على مقاييس وقوانين. وأمّا ما وراء ذلك من السعادة التي وعدنا بها الشّارع، على امتثال ما أمر به من الأعمال والأحلاق؛ فأمر لا يحيط به مدارك المدركين. وقد تنبّه لذلك زعيمهم أبو عليّ بن سينا فقال في كتاب المبدإ والمعاد ما معناه: إنّ المعاد الروحانيّ وأحواله هو ممّا يتوصّل إليه بالبراهين العقلية والمقاييس، لأنه على نسبة طبيعيّة محفوظة ووتيرة واحدة، فلنا في البراهين عليه سعة. وأما المعاد الجسمانيّ وأحواله فلا يمكن إدراكه بالبرهان، لأنه ليس على نسبة واحدة، وقد بسطته لنا الشريعة الحقّة المحمديّة فلينظر فيها، ولنرجع في أحواله اليها.

فهذا العلم، كما رأيته، غير واف بمقاصدهم التي حوّموا عليها، مع ما فيه من مخالفة الشرائع وظواهرها. وليس له فيما علمنا إلا ثمرة واحدة وهي شحذ الذّهن في ترتيب الأدلّة، والحجاج لتحصيل ملكة الجودة، والصّواب في البراهين. وذلك أن نظم المقاييس وتركيبها على وجه الأحكام والاتقان هو كما شرطوه في صناعتهم المنطقيّة، وهم كثيرا ما يستعملونها في علومهم الحكميّة من الطبيعيّات والتعاليم وما الوجود عند كل مدرك منحصر في مداركه، وبيّنا فساد ذلك، وأنّ الوجود أوسع من أن يحاط به أو يستوفي إدراكه بجملته روحانيّا أو جسمانيّا.

والذي يحصل من جميع ما قررناه من مذاهبهم أنّ الجزء الروحانيّ إذا فارق القوى الجسمانيّة أدرك إدراكا ذاتيّا له مختصا بصنف من المدارك، وهي الموجودات التي أحاط بها علمنا، وليس بعامّ الإدراك في الموجودات كلّها، إذ لم تنحصر، وأنّه يبتهج بذلك النّحو من الإدراك ابتهاجا شديدا، كما يبتهج الصّبيّ بمداركه الحسيّة في أوّل نشوئه. ومن لنا بعد ذلك بإدراك جميع الموجودات أو بحصول السّعادة التي وعدنا بها الشّارع إن لم نعمل لها، هيهات هيهات لما توعدون.

وأمّا قولهم: إنّ الإنسان مستقلّ بتهذيب نفسه وإصلاحها بملابسة المحمود من الحلق ومجانبة المذموم، فأمر مبني على أنّ ابتهاج النفس بإدراكها الذي لها من ذاتها هو عين السّعادة الموعود بها، لأنّ الرذائل عائقة للنفس عن تمام إداركها ذلك بما يحصل لها من الملكات الجسمانيّة وألوانها.

بعدها؛ فيستولي النّاظر فيها بكثرة استعمال البراهين بشروطها على ملكة الإتقان والصّواب في الحجاج والاستدلالات؛ لأنها وإن كانت غير وافية بمقصودهم فهي أصحّ ما علمناه من قوانين الأنظار.

هذه هي ثمرة هذه الصّناعة مع الاطّلاع على مذاهب أهل العلم وآرائهم ومضارها ما علمت. فليكن النّاظر فيها متحرّزا جهده من معاطبها، وليكن نظر من ينظر فيها بعد الامتلاء من الشّرعيّات والاطّلاع على التفسير والفقه، ولا يكبّن أحد عليها وهو خلو من علوم الملّة، فقلّ أن يسلم لذلك من معاطبها. والله الموفّق للصّواب وللحقّ والهادي اليه. وما كنا لنهتدي لولا أن هدانا الله.

# فصل في أبطال صناعة النّجوم وضعف مداركها وفساد غايتهــا

هذه الصناعة يزعم أصحابها أنهم يعرفون بها الكائنات في عالم العناصر قبل حدوثها، من قبل معرفة قوى الكواكب وتأثيرها في المولدات العنصرية مفردة ومجتمعة. فتكون لذلك أوضاع الأفلاك والكواكب دالله على ما سيحدث من نوع من أنواع الكائنات الكليّة والشخصيّة. فالمتقدّمون منهم يرون أن معرفة قوى الكواكب وتأثيراتها بالتّجربة وهو أمر تقصر الأعمار كلّها عن تحصيله لو اجتمعت؛ إذ التجربة إنّما تحصل في المرّات المتعدّدة بالتّكرار ليحصل عنها العلم والظّنّ. وأدوار الكواكب منها ما هو طويل الزّمن، فيحتاج تكرّره الى آماد وأحقاب متطاولة يتقاصر عنها ما هو طويل من أعمار العالم. وربما ذهب ضعفاء منهم الى أن معرفة قوى الكواكب وتأثيراتها كانت بالوحي وهو رأي فائل، وقد كفونا مؤونة إبطاله.

ومن أوضح الأدلة فيه أن تعلم أن الأنبياء عليهم السلام أبعد النّاس عن الصّنائع، وأنّهم لا يتعرّضون للاخبار عن الغيب إلّا أن يكون من الله؛ فكيف يدّعون استنباطه بالصّناعة، ويشيرون بذلك لتابعيهم من الخلق. وأما بطليموس ومن تبعه من المتأخّرين فيرون أنّ دلالة الكواكب على ذلك دلالة طبيعيّة من قبل

مزاج يحصل للكواكب في الكائنات العنصريّة، قال: لأنّ فعل النيّرين وأثرهما في العنصريّات ظاهر لا يسع أحدا جحده، مثل فعل الشّمس في تبدّل الفصول وأمزجتها ونضج الثّمار والزّرع وغير ذلك، وفعل القمر في الرّطوبات والماء وإنضاج المواد المتعفّنة وفواكه القناء (<sup>96</sup>) وسائر أفعاله.

ثم قال : ولنا فيما بعدهما من الكواكب طريقتان :

الأولى: التقليد لمن نقل ذلك عنه من أئمة الصّناعة، إلا أنّه غير مقنع للنفس. والثانية: الحدس والتجربة بقياس كلّ واحد منها الى النّير الأعظم الذي عرفنا طبيعته وأثره معرفة ظاهرة، فننظر هل يزيد ذلك الكوكب عند القران في قوّته ومزاجه، فتعرف موافقته له في الطّبيعة، أو ينقص عنها فتعرف مضادّته.

ثم إذا عرفنا قواها مفردة عرفناها مركبة، وذلك عند تناظرها بأشكال التثليث والتربيع وغيرهما، ومعرفة ذلك من قبل طبائع البروج بالقياس أيضا الى النير الأعظم. وإذا عرفنا قوى الكواكب كلها فهي مؤثرة في الهواء، وذلك ظاهر والمزاج الذي يحصل منها للهواء يحصل لما تحتها من المولدات، وتتخلق به النظف والبزر فتصير حالا للبدن المتكون عنها، وللنفس المتعلقة به الفائضة عليه المكتسبة لما لها منه، ولما يتبع النفس والبدن من الأحوال، لأن كيفيات البزرة والنطفة كيفيات لما يتولد عنهما وينشأ منهما. قال : وهو مع ذلك ظني وليس من اليقين في شيء وليس هو أيضا من القضاء الإلهي يعني القدر، إنما هو من جملة الأسباب الطبيعية للكائن، والقضاء الإلهي سابق على كل شيء.

هذا محصل كلام بطليموس وأصحابه، وهو منصوص في كتابه الأربع وغيره. ومنه يتبيّن ضعف مدرك هذه الصّناعة. وذلك أنّ العلم الكائن أو الظنّ به إنما يحصل عن العلم بجملة أسبابه من الفاعل والقابل والصّورة والغاية، على ما تبيّن في موضعه. والقوى النجوميّة على ما قرّروه إنّما هي فاعلة فقط والجزء العنصريّ هو القابل. ثم إنّ القوى النجوميّة ليست هي الفاعل بجملتها، بل هناك قوى أخرى فاعلة معها في الجزء المادّي مثل قوّة التوليد للأب والنّوع التي في النطفة، وقوى

<sup>96)</sup> وردت في نسخة دار الكتاب بقناء جمع قناة : حفرة توضع فيها النخلة (قاموس) ويريد بفواكه القناء : فواكه الأشجار التي تغرس في الحفر.

إلخاصّة التي تميّز بها صنف من النّوع وغير ذلك.

فالقوى النّجوميّة إذا حصلت على كالها وحصل العلم بها، إنّما هي فاعل واحد من جملة الأسباب الفاعلة للكائن. ثم إنه يشترط مع العلم بقوى النّجوم وتأثيراتها مزيد حدس وتخمين، وحينئذ يحصل عنده الظّنّ بوقوع الكائن. والحدس والتّخمين قوى للنّاظر في فكره وليس من علل الكائن ولا من أسبابه، فإذا فقد هذا الحدس والتخمين رجعت أدراجها عن الظّنّ الى الشكّ. هذا إذا حصل العلم بالقوى النّجوميّة على سداده ولم تعترضه آفة، وهذا معوز لما فيه من معرفة حسبانات الكواكب في سيرها لتتعرّف به أوضاعها، ولما أنّ احتصاص كلّ كوكب بقوّة لا دليل عليه.

ومدرك بطليموس في إثبات القوى للكواكب الخمسة بقياسها إلى الشمس مدرك ضعيف، لأنّ قوّة الشّمس غالبة لجميع القوى من الكواكب؛ ومستولية عليها؛ فقلّ أن يشعر بالزّيادة فيها، أو النّقصان منها عند المقارنة كما قال، وهذه كلّها قادحة في تعريف الكائنات الواقعة في عالم العناصر بهذه الصّناعة.

ثم إن تأثير الكواكب فيما تحتها باطل، إذ قد تبيّن في باب التوحيد أن لا فاعل ألّا الله، بطريق استدلالي كما رأيته. واحتجّ له أهل علم الكلام، بما هو غني عن البيان، من أن إسناد الأسباب إلى المسبّبات مجهول الكيفيّة، والعقل متّهم على ما يقضي به فيما يظهر بادىء الرأي من التّأثير، فلعلّ استنادها على غير صورة التّأثير المتعارف. والقدرة الإلهيّة رابطة بينهما كما ربطت جميع الكائنات علوّا وسفلا، سيّما والشرع يردّ الحوادث كلّها إلى قدرة الله تعالى ويبرأ ممّا سوى ذلك.

والنبوّات أيضا منكرة لشأن النّجوم وتأثيراتها. واستقراء الشّرعيّات شاهد بذلك في مثل قوله: « إنّ الشمس والقمر لا يخسفان لموت أحد ولا لحياته » وفي قوله: « أصبح من عبادي مؤمن بي وكافر بي. فأمّا من قال مطرنا بفضل الله ورحمته فذلك مؤمن بي كافر بالكواكب، وأمّا من قال مطرنا بنوْ عِكذا فذلك كافر بي مؤمن بالكواكب ». الحديث الصّحيح.

فقد بان لك بطلان هذه الصّناعة من طريق الشّرع، وضعف مداركها مع ذلك من طريق العقل، مع مالها من المضارّ في العمران الإنسانيّ، بما تبعث في

عقائد العوام من الفساد إذا اتفّق الصدق من أحكامها في بعض الأحايين إتفاقا لا يرجع إلى تعليل ولا تحقيق، فيلهج بذلك من لا معرفة له، ويظن اطراد الصدق في سائر أحكامها وليس كذلك، فيقع في ردّ الأشياء إلى غير خالقها. ثم ما ينشأ عنها كثيرا في الدول من توقّع القواطع، وما يبعث عليه ذلك التّوقّع من تطاول الأعداء المتربّصين بالدّولة إلى الفتك والنّورة. وقد شاهدنا من ذلك كثيرا فينبغي أن تحظر هذه الصّناعة على جميع أهل العمران، لما ينشأ عنها من المضارّ في الدّين والدّول، ولا يقدح في ذلك كون وجودها طبيعيّا للبشر بمقتضى مداركهم وعلومهم، فالحير والشرّ طبيعتان موجودتان في العالم لا يمكن نزعهما، وإنّما يتعلّق التّكليف بأسباب حصولهما فيتعيّن السّعي في اكتساب الخير بأسبابه ودفع أسباب الشرّ والمضارّ.

هذا هو الواجب على من عرف مفاسد هذا العلم ومضاره وليعلم من ذلك أتها وإن كانت صحيحة في نفسها، فلا يمكن أحد من أهل الملّة تحصيل علمها ولا ملكتها، بل إن نظر فيها ناظر وظنّ الإحاطة بها فهو في غاية القصور في نفس الأمر. فإنّ الشريعة لما حظرت النّظر فيها فقد الاجتماع من أهل العمران لقراءتها والتّحليق لتعليمها، وصار المولع بها من النّاس، هم الأقلّ وأقلّ من الأقلّ، إنّما يطالع كتبها ومقالاتها في كسر بيته متستّرا عن الناس وتحت ربقة الجمهور، مع يطالع كتبها ومقالاتها في كسر بيته متستّرا عن الناس وتحت ربقة الجمهور، مع طائل ؟.

ونحن نجد الفقه الذي عمّ نفعه دينا ودنيا وسهلت مآخذه من الكتاب والسنة (المتداولة) وعكف الجمهور على قراءته وتعليمه، ثم بعد التحقيق والتجميع وطول المدارسة وكثرة المجالس وتعدّدها، إنّما يحذق فيه الواحد بعد الواحد في الأعصار والأجيال. فكيف يعلم مهجور للشريعة، مضروب دونه سدّ الحظر والتّحريم، مكتوم عن الجمهور، صعب المأخذ، محتاج بعد الممارسة والتّحصيل لأصوله وفروعه إلى مزيد حدس وتخمين يكتنفان به من النّاظر، فأين التّحصيل والحذق فيه مع هذه كلّها. ومدّعي ذلك من النّاس مردود على عقبه ولا شاهد له يقوم بذلك لغرابة الفنّ بين أهل الملّة وقلّة حملته، فاعتبر ذلك يتبين لك صحّة ما ذهبنا إليه. والله أعلم بالغيب فلا يظهر على غيبه أحدا.

ومّما وقع في هذا المعنى لبعض أصحابنا من أهل العصر عندما غلب العرب عساكر السلطان أبي الحسن وحاصروه بالقيروان وكثر إرجاف الفريقين الأولياء والأعداء، وقال في ذلك أبو القاسم الروحيّ من شعراء أهل تونس:

قد ذهب العيش والهناء والصّبــــح لله والمساء يُحدثهــا الهرج والوبــاء وما عسى ينفاع المراء حلّ به الهلك والتّـــواء به إليكـــم صبــا رخــاء يقضى لعبدي\_\_\_ه ما يشاء ما فعلت هذه السّماء أنكرم اليروم أمليكاء وجياء سبت وأربعكاء وثالث ضمّه الصقضاء أذاك جهـــل أم ازدراء أن ليس يستدفيع القضاء حسبكم البدر أو ذكاء وما لها في الـورى اقـــتضاء ما شأنه (الخرم) والفنهاء يحدث الماء والهواء ما الجوهـــر الفـــرد والخلاء ما لي عن صورة عراء ولا ثب\_وت ولا انتف\_اء ما جلب البيعي والشراء

ائستغفـــــر الله كلّ حين أصبــــع في تونس وأمسي والناس في مرية وحسرب فأحمديّ يرى عليّــــــا وآخـــر قال سوف يأتي ياراصد الخنّس الجواري مطلتمونا وقد رعسمتم مرّ خميس على خميس ونصف شهــــر وعشر ثان ولا نری غیر زور قول رضيت بالله لي إلها ما هذه الأنجم السواري يقضى عليها وليسيس تقضي ضلّت عقـــولٌ تری قدیما وحكّــمت في الوجـــود طبعـــا لم تر حلــــوا إزاء مرّ الله ربّــــي ولست أدري ولا الهيولي التي تنادي ولا وجـــود ولا انعـــدام ولست أدرى ما الـــكسب إلّا

ما كان والنّاس أولياء ولا جدال ولا ارتياء ولا جدال ولا ارتياء يا حبّادا (ذاك) الاقتفاء ولم يكان دلك (الهراء) أشعرني الصيف والشّاء والخير عن مثلاث جزاء وأعصي ولي رجاء أطاعاء العام والسقضاء أتاحه الحكم والسقضاء له إلى رأياء يقولوناء مراء مراء

وإنّما مذهبي وديني إذ لا فصول ولا أصول الله فصول ولا أصول ما تبع الصدر (٥٠) والبقايا (٥٠) كانسوا كا تعلمون منهم يا أشعري الزّمان إنّسي (إنّسي) أجري بالشرّ شرّا (٥٠) وإنّسي إن أكسن مطيعا وإنّسي إن أكسن مطيعا وإنّسي تحت حكسم بار ليس (بأسطاركم) ولكسن لو حدّث الأشعريّ عمّسن لقسال أخبرهسم بأنّسي

# فصل في إنكار ثمرة الكيمياء واستحالة وجودها وما ينشأ من المفاسد عن انتحالها

اعلم أنّ كثيرا من العاجزين عن معاشهم تحملهم المطامع على انتحال هذه (الصّناعة)، ويرون أنها أحد مذاهب المعاش ووجوهه، وأن اقتناء المال منها أيسر وأسهل على مبتغيه، فيرتكبون فيها من المتاعب والمشاق ومعاناة الصّعاب وعسف الحكّام وخسارة الأموال في النفقات، زيادة على النيل من غرضه والعطب آخرا إذا ظهر على خيبة، وهم يحسبون أنهم يحسنون صنعا. وإنما أطمعهم في ذلك رؤية أنّ المعادن تستحيل، وتنقلب بالصّنعة بعضها إلى بعض للمادّة المشتركة، فيحاولون بالعلاج صيرورة الفضّة ذهبا والنّحاس والقصدير فضّة، ويحسبون أنها من ممكنات عالم الطبيعة، ولهم في علاج ذلك طرق مختلفة لاختلاف مذاهبهم في التدبير

<sup>97).</sup> يقصد به صدر الاسلام.

<sup>98)</sup> في نسخة أخرى : واقتفينا.

<sup>99)</sup> في نسخة أُخرَى : « له اجز بالشر غير شر » وهو أصح من ناحية الوزن.

وصورته، وفي المادّة الموضوعة عندهم للعلاج، المسمّاة عندهم بالحجر المكرّم هل هي العذرة أو الدّم أو الشّعر أو البيض أو كذا أو كذا ممّا سوى ذلك.

وجملة التدبير عندهم بعد تعين المادة أن تمهى بالفهر على حجر صلد أملس وتسقى اثناء إمهائها بالماء، بعد أن يضاف إليها من العقاقير والأدوية ما يناسب القصد منها، ويؤثّر في انقلابها إلى المعدن المطلوب. ثم تجفّف بالشمس من بعد الستقي أو تطبخ بالنّار أو تصعّد أو تكلّس لاستخراج مائها أو ترابها. فإذا رضي بذلك كلّه من علاجها وتم تدبيره على ما اقتضته أصول صنعته، حصل من ذلك تراب أو مائع يسمّونه الإكسير، ويزعمون أنه إذا ألقي على الفضة المحماة بالنار عادت ذهبا، أو النّحاس المحمى بالنّار عاد فضة على حسب ما قصد به في عمله.

ويزعم المحققون منهم أنّ ذلك الإكسير مادّة مركّبة من العناصر الأربعة، حصل فيها بذلك العلاج الخاص والتدبير مزاج ذو قوى طبيعيّة تصرف ما حصلت فيه إليها، وتقلبه إلى صورتها ومزاجها، وتبتّ فيه ما حصل فيها من الكيفيّات والقوى، كالخميرة للخبز، تقلب العجين إلى ذاتها وتعمل فيه ما حصل لها من الانفشاش والهشاشة، ليحسن هضمه في المعدة ويستحيل سريعا إلى الغذاء. وكذا إكسير الذهب والفضيّة فيما يحصل فيه من المعادن، يصرفه اليهما ويقلبه إلى صورتهما.

هذا محصل زعمهم على الجملة، فتجدهم عاكفين على هذا العلاج يبتغون الرزق والمعاش فيه، ويتناقلون أحكامه وقواعده من كتب لأئمة الصناعة من قبلهم يتداولونها بينهم، ويتناظرون في فهم لغوزها وكشف أسرارها، إذ هي في الأكثر تشبه المعمّى كتأليف جابر بن حيّان في رسائله السبّعين، ومسلمة المجريطيّ في كتابه رتبة الحكيم، والطغرائي والمغيربيّ في قصائده العريقة في إجادة النّظم وأمثالها، ولا يحلون من بعد هذا كلّه بطائل منها.

فاوضت يوما شيخنا أبا البركات البلفيقي، كبير مشيخة الأندلس في مثل ذلك ووقفته على بعض التاليف فيها، فتصفّحه طويلا، ثم ردّه إليّ وقال لي : وأنا الضامن له أن لا يعود إلى بيته إلّا بالخيبة. ثم منهم من يقتصر في ذلك على الدّلسة فقط. إمّا الظاهرة، كتمويه الفضّة بالذّهب، أو النّحاس بالفضّة أو خلطهما على نسبة جزء أو جزأين أو ثلاثة، أو الخفيّة كإلقاء الشبه بين المعاذن لصناعة، مثل

تبييض النّحاس وتليينه (بالزّئبق) المصعّد، فيجيء جسما معدنيّا شبيها بالفضّة، ويخفى إلّا على النّقّاد المهرة، فيقّدر أصحاب هذه الدّلس، (من دلسهم) (100) هذه، سكّة يسرّبونها في الناس ويطبعونها بطابع السّلطان تمويها على الجمهور بالخلاص (من الغشّ) وهؤلاء أخسّ الناس حرفة وأسوأهم عاقبة لتلبّسهم بسرقة أموال الناس، فإنّ صاحب هذه الدّلسة إنّما هو يدفع نحاسا في الفضّة وفضّة في الذّهب، ليستخلصها لنفسه، فهو سارق وأشرّ من السّارق.

ومعظم هذا الصنف لدينا بالمغرب من طلبة البربر المنتبذين بأطراف البقاع ومساكن الأغمار، يأوون إلى مساجد البادية ويموّهون على (الأغبياء) منهم، بأنّ بأيديهم صناعة الذّهب والفضّة، والنفوس مولعة بحبّهما والاستهلاك في طلبهما فيحصلون من ذلك على معاش. ثم (يبتعي) ذلك عندهم تحت الخوف والرّقبة، إلى أن يظهر العجز وتقع الفضيحة، فيفرّوا إلى موضع آخر، ويستجدّوا حالا أخرى في استهواء بعض أهل الدّنيا بأطماعهم فيما لديهم. ولا يزالون كذلك في ابتغاء معاشهم. وهذا الصَّنف لا كلام معهم، لأنَّهم بلغوا الغاية في الجهل والرَّداءة والاحتراف بالسّرقة، ولا حاسم لعلّتهم إلّا اشتداد الحكّام عليهم، وتناولهم من حيث كانوا، وقطع أيديهم متى ظهروا على شأنهم، لأنَّ فيه إفسادا للسكَّة التي تعم بها البلوي، وهي متموّل النّاس كافة. والسلطان مكلّف بإصلاحها والاحتياط عليها والاشتداد على مفسديها، وأمّا من انتحل هذه الصّناعة، ولم يرض بحال الدّلسة، بل استنكف عنها ونزّه نفسه عن إفساد سكّة المسلمين ونقودهم، وإنّما يطلب إحالة الفضّة للذّهب، والرّصاس والتّحاس والقصدير إلى الفضّة بذلك النّحو من العلاج، وبالاكسير الحاصل عنده، فلنا مع هؤلاء متكلّم ويحث في مداركهم لذلك. مع أنّا لانعلم أنّ أحدا من أهل العلم تمّ له هذا الغرض أو حصّل منه على بغية. إنّما تذهب أعمارهم في التّدبير والفهر (101) والصّلابة والتّصعيد والتّكليس واعتيام الأحطار بجمعُ العقاقير والبحث عنها. ويتناقلون في ذلك حكايات وقعت

<sup>100)</sup> في لسان العرب : الدلس (بفتح الدال وسكون اللام) : الخديعة والدلسة (بضم الدال) الظلمة. 101) في لسان العرب : الفهر : « الحجر قدر ما يدق به الجوز ونحوه، وقيل هو حجر يملأ الكف ». وقد استعملت هنا فعلا، بمعنى الدق.

لغيرهم، ممّن تمّ له الغرض منها أو وقف على الوصول، يقنعون باستهاعها والمفاوضة فيها، ولا يستريبون في تصديقها، شأن الكلفين المغرمين بوساوس الأخبار فيما يكلفون به، فاذا سئلوا عن تحقيق ذلك بالمعاينة أنكروه، وقالوا إنّما سمعنا ولم نر. هكذا شأنهم في كلّ عصر وجيل.

واعلم أنَّ انتحال هذه الصَّنعة قديم في العالم، وقد تكلُّم الناس فيها من المتقدّمين والمتأخرين. فلننقل مذاهبهم في ذلك، ثم نتلوه بما يظهر (لنا) فيها من التّحقيق الذي عليه الأمر في نفسه، (والله موفّق للصواب)، فنقول: إنّ مبنى الكلام في هذه الصِّناعة عند الحكماء على حال المعادن السبعة المنطرقة، وهي الذهب والفضّة والرّصاص والقصدير والنّحاس والحديد والخارصين : هل هي مختلفات بالفصول، وكلُّها أنواع قائمة بأنفسها، أو أنَّها مختلفة بخواصٌ من الكيفيَّات، وهي كلُّها أصناف لنوع واحد ؟ فالذي ذهب إليه أبو نصر الفارابي، وتابعه عليه حكماء الأندلس أنها نوع واحد، وأنّ اختلافها إنّما هو بالكيفيّات، من الرطوبة واليبوسة واللّين والصّلابة والألوان، من الصّفرة والبياض والسّواد، وهي كلُّها أصناف لذلك النّوع الواحد. والذي ذهب إليه ابن سينا، وتابعه عليه حكماء المشرق، أنّها مختلفة بالفصول، وأنّها أنواع متباينة، كلّ واحد منها قائم بنفسه متحقّق بحقيقته، له فصل وجنس شأن سائر الأنواع. وبني أبو نصر الفارابيّ على مذهبه في إتّفاقها بالنوع إمكان انقلاب بعضها إلى بعض، لإمكان تبدّل الأعراض حينئذ وعلاجها بالصّنعة. فمن هذا الوجه كانت صناعة الكيمياء عنده ممكنة سهلة المأخذ. وبني أبو على ابن سينا على مذهبه في احتلافها بالنوع إنكار هذه الصنعة واستحالة وجودها، بناء على أنّ الفصل لا سبيل بالصناعة إليه، وإنّما يخلقه خالق الأشياء ومقدّرها وهو الله عزّ وجلّ. والفصول مجهولة الحقائق رأسا بالتصوّر، فكيف يحاول انقلابها بالصّنعة. وغلّطه الطّغرائيّ من أكابر أهل هذه الصَّناعة في هذا القول. وردّ عليه بأنّ التدبير والعلاج ليس في تخليق الفصل وإبداعه، إنّما هو إعداد المادّة لقبوله خاصّة. والفصل يأتي من بعد الاعداد من لدن خالقه وبارئه، كما يفيض النُّور على الأجسم بالصَّقل والإمهاء.

ولا حاجة بنا في ذلك إلى تصوّره ومعرفته، قال: « وإذا كنّا قد عنرنا على تخليق بعض الحيوانات، مع الجهل بفصولها، مثل العقرب من الترّاب (والنّبن)، ومثل الحيّات المتكوّنة من الشعر، ومثل ما ذكره أصحاب الفلاحة من تكوين النّحل إذا فقدت من عجاجيل البقر. وتكوين القصب من قرون ذوات الظّلف وتصييره سكرا بحشو القرون بالعسل بين يدي ذلك الفلح للقرون، فما المانع إذًا من العثور على مثل ذلك في الذّهب والفضّة، فتتخذ مادّة تضيفها للتدبير بعد أن يكون فيها استعداد أوّل لقبول صورة الذّهب والفضّة. ثم تحاولها بالعلاج إلى أن يتم يكون فيها الاستعداد بقبول فصلها ». انتهى كلام الطغرائي بمعناه.

وهذا الذي ذكره في الردّ على ابن سينا صحيح. لكنّ لنا في الردّ على أهل هذه الصناعة، مأخذا آخر يتبيّن منه استحالة وجودها وبطلان مزعمهم أجمعين، لا الطغرائي ولا ابن سينا. وذلك أنّ حاصل علاجهم أنّهم بعد الوقوف على المادّة المستعدّة بالاستعداد الأول يجعلونها موضوعا ويحاذون في تدبيرها وعلاجها تدبير الطبيعة في الجسم المعدني حتى إحالته ذهبا أو فضة، ويضاعفون القوى الفاعلة والمنفعلة ليتم في زمان أقصر. لأنّه تبيّن في موضعه أنّ مضاعفة قوّة الفاعل تنقص من زمن فعله، وتبيّن أنّ الذهب إنّما يتم كونه في معدنه بعد ألف وثمانين من السنين، دورة الشمس الكبرى. فإذا تضاعفت القوى والكيفيّات في العلاج كان زمن كونه أقصر من ذلك ضرورة على ما قلناه، أو يتحرّون بعلاجهم ذلك حصول صورة أقصر من ذلك ضرورة على ما قلناه، أو يتحرّون بعلاجهم ذلك حصول صورة مزاجيّة لتلك المادّة تصيّرها كالخميرة، فتفعل في الجسم المعالج الأفاعيل المطلوبة في إحالته، وذلك هو الإكسير على ما تقدّم.

واعلم أنّ كلّ متكون من المولدات العنصرية، فلا بدّ فيه من اجتاع العناصر الأربعة على نسبة متفاوتة؛ إذ لو كانت متكافئة في النّسبة لما تمّ امتزاجها، فلا بدّ من الجزء الغالب على الكلّ. ولا بدّ في كلّ ممتزج من المولدات من حرارة غريزية، هي الفاعلة لكونه، الحافظة لصورته. ثم كلّ متكون في زمان، فلابدّ من اختلاف أطواره وانتقاله في زمن التكوين من طور إلى طور، حتى ينتهي إلى غايته. وانظر شأن الإنسان في طور النّطفة، ثم العلقة، ثم المضغة، ثم التّصوير، ثم الجنين، ثم المولود، ثم الرّضيع، ثم ثم إلى نهايته. ونسب الأجزاء في كلّ طور تختلف مقاديرها وكيفيّانها، وإلّا لكان الطور بعينه الأوّل هو الآخر، وكذا الحرارة الغريزيّة في كلّ طور مخالفة لها في الطور الآخر. فانظر إلى الذهب ما يكون له في معدنه من طور مخالفة لها في الطور الآخر. فانظر إلى الذهب ما يكون له في معدنه من

الأطوار منذ ألف سنة وثمانين، وما ينتقل فيه من الأحوال، فيحتاج صاحب الكيمياء إلى أن يسمر وعلاجه إلى أن يتم.

ومن شرط الصناعة أبدا تصور ما يقصد إليه بالصنعة. فمن الأمثال السائرة للحكماء: أوّل العمل آخر الفكرة، وآخر الفكرة أوّل العمل فلا بدّ من تصور هذه الحالات للذّهب في أحواله المتعدّدة ونسبها المتفاوتة في كلّ طور وما ينوب واختلاف الحار الغريزي عند اختلافها ومقدار الزمان في كلّ طور وما ينوب عنه من مقدار القوى المضاعفة، ويقوم مقامه حتى يحاذي بذلك كلّه فعل الطبيعة في المعدن، أو تعدّ لبعض الموادّ صورة مزاجيّة تكون كصورة الخميرة للخبز، وتفعل في هذه المادّة بالمناسبة لقواها ومقاديرها. وهذه كلّها إنّما يحصرها العلم المحيط، والعلوم البشريّة قاصرة عن ذلك. وإنّما حال من يدّعي حصوله على الذهب بهذه الصنعة بمثابة من يدّعي بالصنعة تخليق انسان من المني. ونحن إذا سلمنا له الاحاطة بأجزاءه ونسبته وأطواره وكيفية تخليقه في رحمه، وعلم ذلك علما محصلا بتفاصيله، حتى لا يشدّ منه شيء عن علمه، سلّمنا له تخليق هذا الإنسان، وأنّى له ذلك !!.

ولنقرّب هذا البرهان بالاختصار ليسهل فهمه فنقول: حاصل صناعة الكيمياء، وما يدّعونه بهذا التدبير أنّه مساوقة الطبيعة المعدنيّة بالفعل الصناعيّ، أو محاذاتها به، إلى أن يتمّ كون الجسم المعدنيّ، أو تخليق مادّة بقوى وأفعال وصورة مزاجيّة تفعل في الجسم فعلا طبيعيّا فتصيّره وتقلبه إلى صورتها. والفعل الصناعيّ مسبوق بتصورات أحوال الطبيعة المعدنيّة، التي يقصد مساوقتها أو محاذاتها، أو فعل المادّة ذات القوى فيها، تصورا مفصّلا واحدة بعد أخرى. وتلك الأحوال لانهاية لها، والعلم البشريّ عاجز عن الإحاطة بما دونها، وهو بمثابة من يقصد تخليق إنسان أو حيوان أو نبات.

هذا محصل هذا البرهان وهو أوثق ما علمته، وليست الاستحالة فيه من جهة الفصول كما رأيته ولا من الطبيعة، إنما هو من تعذّر الإحاطة وقصور البشر عنها. وما ذكره ابن سينا بمعزل عن ذلك، وله وجه آخر في الاستحالة من جهة غايته. وذلك أنّ حكمة الله في الحجرين، وندورهما أنهما قِيمٌ لمكاسب الناس ومتموّلاتهم. فلو حصل عليهما بالصنعة لبطلت حكمة الله في ذلك، وكثر وجودهما حتى لا يحصل أحد من اقتنائهما على شيء. وله وجه آخر من الاستحالة

أيضا، وهو أنّ الطّبيعة لا تترك أقرب الطّرق في أفعالها وترتكب الأعوص والأبعد. فلو كان هذا الطريق الصناعي الذي يزعمون أنّه صحيح، وأنّه أقرب من طريق الطبيعة في معدنها وأقل زمانا، لما تركته الطبيعة إلى طريقها الذّي سلكته، في كون الفضّة والنّهب وتخلّقهما. وأمّا تشبيه الطغرائي هذا التّدبير بما عثر عليه من مفردات لأمثاله في الطبيعة كالعقرب والنّحل والحيّة وتخليقها، فأمر صحيح في هذه أدّى إليه العثور كما زعم.

وأمّا الكيمياء فلم ينقل عن أحد من أهل (العالم) أنّه عثر عليها ولا على طريقها، ومازال منتحلوها يخبطون فيها حبط عشواء إلى هلمّ . ولا يظفرون الا بالحكايات الكاذبة. ولو صحّ ذلك لأحد منهم لحفظه عنه (ولده) أو تلميذه أو أصحابه، وتنوقل في الأصدقاء، وضمن تصديقه صحّة العمل بعده إلى أن ينتشر ويبلغ إلينا أو إلى غيرنا.

وأمَّا قولهم إنَّ الإكسير بمثابة الخمير وأنَّه مركّب يحيل ما يحصل فيه ويقلبه إلى ذلك، فاعلم أنَّ الخميرة إنَّما تقلب العجين وتعدَّه للهضم وهو فساد، والفساد في الموادّ سهل يقع بأيسر شيء من الأفعال والصبائغ. والمطلوب بالإكسير قلب المعدن إلى ما هو أشرف منه وأعلى، فهو تكوين وصلاح، والتكوين أصعب من الفساد، فلا يقاس الإكسير (على) الخميرة، وتحقيق الأمر في ذلك أن الكيمياء إن صحّ وجودها كما يزعم الحكماء المتكلّمون فيها، مثل جابر بن حيّان ومسلمة بن أحمد المجريطي وأمثالهم ؛ فليست من باب الصنائع الطبيعيّة، ولا تتمّ بأمر صناعيّ. وليس كلامهم فيها من منحى الطبيعيّات، إنّما هو من منحى كلامهم في الأمور السَّحريَّة وسائر الخوارق، وما كان من ذلك للحلَّاج وغيره، وقد ذكر مسلمة في كتاب الغاية ما يشبه ذلك ؛ وكلامه فيها في كتاب رتبة الحكيم من هذا المنحى ؛ (وكذا) كلام جابر في رسائله. ونحو كلامهم فيه معروف ولا حاجة بنا إلى شرحه. وبالجملة فأمرها عندهم من كلّيات الموادّ الخارجة عن حكم الصّنائع ؟ فكما لا يتدبّر ما منه الخشب والحيوان في يوم أو شهر خشبا أو حيوانا فيما عدا مجرى تخليقه ؛ كذلك لا يتدبّر ذهب من مادّة الذَّهب في يوم ولا شهر ولا يتغيّر طريق عادته إلّا بإرفاد مما وراء عالم الطبائع وعمل الصّنائع، فكذلك من طلب الكيمياء طلبا صناعيًا ضيّع ماله وعمله. ويقال لهذا التدبير الصناعي التدبير العقيم، لأنَّ نيله إن كان صحيحاً فهو واقع مما وراء الطبائع والصنائع، فهو كالمشي على الماء وامتطاء الهواء والنفوذ في كثائف الأجساد، ونحو ذلك من كرامات الأولياء الخارقة للعادة ؛ أو مثل تخليق الطّير ونحوها من معجزات الأنبياء. قال تعالى :

« وإذ تخلق من الطّين كهيئة الطّير بإذني، فتنفخ فيها، فتكون طيرا بإذني (102) ». وعلى ذلك فسبيل تيسيرها مختلف بحسب حال من يؤتاها. فربّما أوتيها الصالح ويؤتيها غيره، فتكون عنده معارة. وربما أوتيها الصّالح ولا يملك إيتاءها فلا تتمّ في يد غيره.

ومن هذا الباب يكون عملها سحريًا، فقد تبيّن أنّها إنما تقع بتأثيرات النّفوس وخوارق العادة إمّا معجزة أو كرامة أو سحرا. ولهذا كان كلام الحكماء كلّهم فيها ألغازا، لا يظفر بحقيقته إلّا من خاض لجّة (من علوم السّحرة) واطلّع على تصرّفات النفس في عالم الطبيعة. وأمور خرق العادة غير منحصرة ولا يقصد أحد إلى تحصيلها. والله بما يعملون محيط.

وآكثر ما يحمل على التماس هذه الصّناعة وانتحالها هو كما قلناه العجز عن الطرق الطبيعيّة للمعاش، وابتغاؤه من غير وجوهه الطبيعيّة كالفلاحة والتّجارة والصناعة، فيستصعب العاجز ابتغاءه من هذه، ويروم الحصول على الكثير من المال دفعة بوجوه غير طبيعيّة من الكيمياء وغيرها. وأكثر من يعنى بذلك الفقراء من أهل العمران. وللناس أقوال كثيرة حتى في الحكماء المتكلّمين في إنكارها واستحالتها. فإنّ ابن سينا القائل باستحالتها كان علية الوزراء، فكان من أهل الغنى والثّروة، والفارابيّ القائل بإمكانها كان من أهل الفقر الذين يعوزهم أدنى بلغة من المعاش وأسبابه. وهذه تهمة ظاهرة في أنظار النّفوس المولعة بطرقها وانتحالها. والله الرزّاق، ذو القوّة المتين، لا ربّ سواه.

### فصل في أنّ كثرة التآليف في العلوم عائقة عن التّحصيل

اعلم أنّه ممّا أضرّ بالنّاس في تحصيل العلم والوقوف على غاياته كثرة التآليف

<sup>102)</sup> من آية 110 من سورة المائدة.

واحتلاف الاصطلاحات في التعليم، وتعدّد طرقها، ثم مطالبة المتعلّم والتّلميذ باستحضار ذلك، وحينئذ يسلّم له منصب التّحصيل، فيحتاج المتعلّم إلى حفظها كلّها أو أكثرها ومراعاة طرقها. ولا يفي عمره بما كتب في صناعة واحدة إذا تجرّد لها، فيقع القصور ولا بدّ دون رتبة التّحصيل. ويمثّل ذلك من شأن الفقه في المذهب المالكيّ بالكتب المدوّنة مثلا وما كتب عليها من الشروحات الفقهيّة، مثل كتاب ابن يونس واللّخميّ وابن بشير والتّنبيهات والمقدّمات والبيان والتّحصيل على العتبيّة، وكذلك كتاب ابن الحاجب وما كتب عليه. ثم إنّه يحتاج إلى تمييز الطّريقة القيروانيّة من القرطبيّة والبغداديّة والمصريّة وطرق المتأخرين عنهم، والإحاطة بذلك كلّه، وحينئذ يسلّم له منصب الفتيا وهي كلّها متكّرة والمعنى واحد.

والمتعلِّم مطالب باستحضار جميعها وتمييز ما بينها، والعمر ينقضي في واحد منها. ولو اقتصر المعلّمون بالمتعلّمين على المسائل المذهبيّة فقط، لكان الأمر دون ذلك بكثير، وكان التعليم سهلا ومأخذه قريبا ؛ ولكنّه داء لا يرتفع لاستقرار العوائد عليه، فصارت كالطبيعة التي لا يمكن نقلها ولا تحويلها. ويمثّل أيضا علم العربيّة من كتاب سيبويه، وجميع ما كتب عليه، وطرق البصريّين والكوفيّين والبغداديّين والأندلسيّين من بعدهم، وطرق المتقدّمين والمتأخّرين مثل ابن الحاجب وابن مالك وجميع ما كتب في ذلك. وكيف يطالب به المتعلّم، وينقضي عمره دونه، ولا يطمع أحد في الغاية منه إلَّا في القليل النادر ؟! مثل ما وصل إلينا بالمغرب لهذا العهد، من تآليف رجل من أهل صناعة العربيّة من أهل مصر يعرف بابن هشام، ظهر من كلامه فيه أنّه استولى على غاية من ملكة تلك الصناعة، لم تحصل إلّا لسيبويه وابن جنّى وأهل طبقتهما، لعظم ملكته وما أحاط به من أصول ذلك الفنّ وتفاريعه وحسن تصرّفه فيه. ودلّ ذلك على أنّ الفضل ليس منحصرا في المتقدّمين، سيّما مع ما قدّمناه من كثرة الشّواغب بتعدّد المذاهب والطرق والتآليف، ولكنّ فضل الله يؤتيه من يشاء. وهذا نادر من نوادر الوجود، وإلَّا فالظَّاهر أن المتعلَّم ولو قطع عمره في هذا كلَّه فلا يفي له بتحصيل علم العربيَّة مثلا الذي هو آلة من الآلات ووسيلة. فكيف يكون في المقصود الذي هو الثمرة ؟ ولكنّ الله يهدي من يشاء.

### فصل في المقاصد التي ينبغي اعتادها بالتّأليف وإلغاء ما سواها

اعلم أنّ العلوم البشريّة خزانتها النفس الإنسانيّة بما جعل الله فيها من الإدراك الذي يفيدها ذلك الفكر المحصّل لها ذلك بالتصوّر للحقائق أوّلا، ثم بإثبات العوارض الذّاتيّة لها أو نفيها عنها ثانيا ؛ إمّا بغير وسط أو بوسط ؛ حتى يستنتج الفكر بذلك مطالبه التي يعنى بإثباتها أو نفيها. فإذا استقرّت من ذلك صورة علميّة في الضمير فلا بدّ من بيانها لآخر : إمّا على وجه التّعليم، أو على وجه المفاوضة، لصقل الأفكار في تصحيحها. وذلك البيان إنّما يكون بالعبارة، وهي الكلام المركّب من الألفاظ النطقيّة التي خلقها الله في عضو اللّسان مركّبة من الحروف، وهي كيفيّات الأصوات المقطّعة بعضلة اللهاة واللّسان ليتبيّن بها ضمائر المتكلمين بعضهم لبعض في مخاطباتهم. وهذه رتبة أولى في البيان عمّا في الضمائر، وإن كان معظمها وأشرفها العلوم، فهي شاملة لكلّ ما يندرج في الضّمير من خبر أو إنشاء على العموم.

وبعد هذه الرّبة الأولى من البيان رتبة ثانية يؤدّى بها ما في الضّمير، لمن توارى أو غاب شخصه وبعد؛ أو لمن يأتي بعد ولم يعاصره ولا لقيه. وهذا البيان منحصر في الكتابة، وهي رقوم باليد تدلّ أشكالها وصورها بالتّواضع على الألفاظ النّطقيّة حروفا بحروف وكلمات بكلمات؛ فصار البيان فيها على ما في الضّمائر بواسطة الكلام المنطقيّ، فلهذا كانت في الرّبة الثّانية واحدا، فسمّي هذا البيان. يدلّ على ما في الضّمائر من العلوم والمعارف، فهو أشرفها. وأهل الفنون معتنون بايداع ما يحصل في ضمائرهم من ذلك في بطون الأوراق بهذه الكتابة (لتعمّ) الفائدة في حصوله للغائب والمتأخر، وهؤلاء هم المؤلّفون.

والتآليف بين العوالم البشريّة والأمم الإنسانيّة كثير، ومنتقلة في الأجيال والأعصار، وتختلف باختلاف الشرائع والملل والأخبار عن الأمم والدّول. وأمّا العلوم الفلسفيّة، فلا اختلاف فيها، لأنّها إنما تأتي على نهج واحد، فيما تقتضيه الطّبيعة الفكريّة، في تصوّر الموجودات على ما هي عليه؛ جسمانيّها وروحانيّها وفلكيّها وعنصريّها ومجرّدها؛ ومادّتها؛ فإنّ هذه العلوم لا تختلف، وإنّما يقع الاختلاف في

العلوم الشّرعيّة لاختلاف الملل، أو التّاريخيّة لاختلاف خارج الخبر. ثم الكتابة مختلفة باصصلاحات البشر في رسومها وأشكالها، ويسمّى ذلك قلما وخطا.

فمنها الخطّ الحميريّ، ويسمىّ المسند، وهو كتابة حمير وأهل اليمن الأقدمين، وهو يخالف كتابة العرب المتأخرين من مضر كما يخالف لغتهم. وإن كان الكلّ عربيّا؛ إلّا أنّ ملكة هؤلاء في اللّسان والعبارة غير ملكة أولئك. ولكلّ منهما قوانين كليّة مستقرأة من عبارتهم غير قوانين الآخرين. وربّما يغلط في ذلك من لا يعرف ملكات العبارة. ومنها الخطّ السّريانيّ، وهو كتابة النّبط والكلدانييّن. وربّما يزعم بعض أهل الجهل أنه الخطّ الطبيعيّ لقدمه فإنّهم كانوا أقدم الأمم، وهذا وهم، ومذهب عاميّ؛ لأنّ الأفعال الاختياريّة كلّها ليس بشيء منها بالطبع، وإنّما هو يستمرّ بالقدم والمران حتى يصير ملكة راسخة، فيظنها المشاهد طبيعيّة كما هو رأي كثير من البلدان في اللّغات العربيّة؛ فيقولون : العرب كانت تعرب بالطبع وتنطق بالطبّع؛ وهذا وهم. ومنها الخطّ العبرانيّ الذي هو كتابة بني عابر بن شالح من بني اسرائيل وغيرهم. ومنها الخطّ اللّعينيّ، خطّ اللّطينيّن من الرّوم، ولهم أيضا لسان مختصّ بهم. ولكل أمّة من الأمم اصطلاح في الكتاب يعزى اليها ويختصّ بها، مثل التّرك والفرنج والهنود وغيرهم. وإنّما وقعت العناية بالأقلام الثلاثة الأولى.

أمّا السرياني فلقدمه كما ذكرنا، وأمّا العربي والعبريّ فلتنزّل القرآن والتّوراة بهما بلسانهما. وكان هذان الخطّان بيانا لمتلوّهما، فوقعت العناية بمنظومهما أوّلا وانبسطت قوانين لاطّراد العبارة في تلك اللّغة على أسلوبها لتفهّم الشرائع التكليفيّة من ذلك الكلام الرّبانيّ. وأمّا اللّطيني فكان الرّوم، وهم أهل ذلك اللّسان، لما أخذوا بدين النّصرانيّة، وهو كلّه من التّوراة. كما سبق في أوّل الكتاب، ترجموا التّوراة وكتب الأنبياء الإسرائيليين الى لغتهم، ليقتنصوا منها الأحكام على أسهل الطرق. وصارت عنايتهم بلغتهم وكتابتهم آكد من سواها. وأمّا الخطوط الأخرى فلم تقع بها عناية، وإنّما هي لكل أمّة بحسب اصطلاحها. ثم إنّ النّاس حصروا مقاصد التأليف التي ينبغي اعتادها وإلغاء ما سواها، فعدّوها سبعة:

أوّلها استنباط العلم بموضوعه وتقسيم أبوابه وفصوله وتتبع مسائله، أو استنباط مسائل ومباحث تعرض للعالم المحقّق ويحرص على إيصاله بغيره، لتعمّ المنفعة به فيودع ذلك بالكتاب في المصحف، لعلّ المتأخّر يظهر على تلك الفائدة، كما وقع في الأصول في الفقه. تكلّم الشافعيّ أوّلا في الأدلّة الشّرعيّة اللّفظيّة ولخصها، ثم جاء الحنفيّة فاستنبطوا مسائل القياس واستوعبوها، وانتفع بذلك من بعدهم الى الآن.

وثانيها: أن يقف على كلام الأوّلين وتآليفهم فيجدها مستغلقة على الأفهام ويفتح الله له في فهمها فيحرص على إبانة ذلك لغيره ممّن عساه يستغلق عليه، لتصل الفائدة لمستحقها. وهذه طريقة البيان لكتب المعقول والمنقول، وهو فصل شريف.

وثالثها: أن يعثر المتأخر على غلط أو خطإ في كلام المتقدّمين ممّن اشتهر فضله وبعد في الإفادة صيته، ويستوثق في ذلك بالبرهان الواضح الذي لا مدخل للشّكّ فيه، فيحرص على إيصال ذلك لمن بعده، إذ قد تعدّر محوه ونزعه بانتشار التأليف في الآفاق والأعصار، وشهرة المؤلّف ووثوق النّاس بمعارفه، فيودع ذلك الكتاب ليقف على بيان ذلك.

ورابعها: أن يكون الفنّ الواحد قد نقصت منه مسائل أو فصول بحسب انقسام موضوعه، فيقصد المطّلع على ذلك أن يتمّم ما نقص من تلك المسائل ليكمل الفنّ بكمال مسائله وفصوله، ولا يبقى للنقص فيه مجال.

وخامسها: أن تكون مسائل العلم قد وقعت غير مربّبة في أبوابها ولا منتظمة؛ فيقصد المطّلع على ذلك أن يربّبها ويهذّبها، ويجعل كلّ مسألة في بابها، كما وقع في المدوّنة من رواية سحنون عن ابن القاسم؛ وفي العتبيّة من رواية العتبيّ عن أصحاب مالك، فإن مسائل كثيرة من أبواب الفقه منها قد وقعت في غير بابها فهذّب ابن أبي زيد المدوّنة وبقيت العتبيّة غير مهذّبة. فنجد في كلّ باب مسائل من غيره، واستغنوا بالمدوّنة وما فعله ابن أبي زيد فيها والبرادعيّ من بعده.

وسادسها: أن تكون مسائل العلم مفرّقة في أبوابها من علوم أخرى فيتنبّه بعض الفضلاء الى موضوع ذلك الفنّ وجميع مسائله فيفعل ذلك ، ويظهر به فنّ ينظمه في جملة العلوم التي ينتحلها البشر بأفكارهم، كما وقع في علم البيان. فإن عبد القاهر الجرجاني وأبا يوسف السكاكي وجدا مسائله مستقرية في كتب النتحو وقد جمع منها الجاحظ في كتاب البيان والتبيين مسائل كثيرة، تنبه الناس فيها لموضوع ذلك العلم وانفراده عن سائر العلوم؛ فكتبا في ذلك تآليفهم المشهورة، وصارت أصولا لفن البيان، ولقنها المتأخرون فأربوا فيها على كل متقدم. وسابعها: أن يكون الشيء من التآليف التي هي أمهات للفنون مطوّلا مسهبا فيقصد بالتآليف تلخيص ذلك، بالاختصار وبالإيجاز وحذف المتكرّر، إن وقع، مع الحذر من حذف الضروري لئلا يخل بمقصد المؤلف الأول.

فهذه جماع المقاصد التي ينبغي اعتادها بالتأليف ومراعاتها، وما سوى ذلك ففعل غير محتاج اليه، وخطأ عن الجادّة التي يتعيّن سلوكها في نظر العقلاء، مثل انتحال ما تقدّم لغيره من التآليف أن ينسبه الى نفسه ببعض تلبيس، من تبديل الألفاظ وتقديم المتأخّر وعكسه، أو يحذف ما يحتاج اليه في الفنّ او ياتي بما لا يحتاج إليه؛ أو يبدّل الصواب بالخطإ، أو يأتي بما لا فائدة فيه. فهذا شأن الجهل والقحة. ولذا قال أرسطو، لما عدّد هذه المقاصد، وانتهى الى آخرها فقال : وما سوى ذلك ففضل أو شره، يعني بذلك الجهل والقحة. نعوذ بالله من العمل في ما لا ينبغي للعاقل سلوكه. والله يهدي للتي هي أقوم.

# فصل في أن كثرة الاختصارات الموضوعة في العلموم مخلة بالتعليم

ذهب كثير من المتأخرين الى اختصار الطّرق والأنحاء في العلوم، يولعون بها ويدوّنون منها برنامجا مختصرا في كلّ علم يشتمل على حصر مسائله وأدلّها، باختصار في الألفاظ وحشو القليل منها بالمعاني الكثيرة من ذلك الفنّ. فصار ذلك مخلّد بالبلاغة وعسيرا على الفهم. وربما عمدوا الى الكتب الأمّهات المطّولة في الفنون للتّفسير والبيان؛ فاختصروها تقريبا للحفظ، كما فعله ابن الحاجب في الفقه وأصول الفقه، وابن مالك في العربيّة والخونجيّ في المنطق وأمثالهم؛ وهو فساد في التعليم وفيه إخلال بالتحصيل، وذلك لأن فيه تخليطا على المبتدىء بإلقاء الغايات

من العلم عليه، وهو لم يستعدّ لقبولها بعد، وهو من سوء التعليم كما سيأتي. ثم فيه مع ذلك شغل كبير على المتعلّم بتتبع ألفاظ الاختصار العويصة للفهم بتزاحم المعاني عليها وصعوبة استخراج المسائل من بينها. لأنّ ألفاظ المختصرات نجدها لأجل ذلك صعبة عويصة، فينقطع في فهمها حظ صالح من الوقت.

ثمّ بعد ذلك كلّه فالملكة الحاصلة من التعليم في تلك المختصرات، إذا تمّ على سداده، ولم تعقبه آفة؛ فهي ملكة قاصرة عن الملكات التي تحصل من الموضوعات البسيطة المطوّلة لكثرة ما يقع في تلك من التّكرار والإحالة المفيدين لحصول الملكة التامّة. وإذا اقتصر على التّكرار قصرت الملكة لقلّته كشأن هذه الموضوعات المختصرة؛ فقصدوا الى تسهيل الحفظ على المتعلّمين، فأركبوهم صعبا يقطعهم عن تحصيل الملكات النافعة وتمكنها. « ومن يهد الله فلا مضلّ له، ومن يضلل فلا هادي له. ».

## فصل في وجه الصواب في تعليم العلوم وطريق إفادته

اعلم أنّ تلقين العلوم للمتعلّمين إنّما يكون مفيدا، إذا كان على التّدريج، شيئا فشيئا وقليلا قليلا، يلقى عليه أوّلا مسائل من كلّ باب من الفنّ هي أصول ذلك الباب. ويقرّب له في شرحها على سبيل الإجمال، ويراعى في ذلك قوّة عقله واستعداده لقبول ما يورد عليه، حتّى ينتهي إلى آخر الفنّ، وعند ذلك يحصل له ملكة في ذلك العلم، إلّا أنّها جزئية وضعيفة. وغايتها أنّها هيئاته لفهم الفنّ ملكة في ذلك العلم، إلّا أنّها جزئية وضعيفة في التّلقين عن تلك الرّتبة إلى أعلى منها، ويستوفي الشرّح والبيان، ويخرج عن الإجمال، ويذكر له ما هنالك من الحلاف ووجهه، إلى أن ينتهي إلى آخر الفنّ؛ فتجود ملكته. ثمّ يرجع به وقد شدا فلا يترك عويصا ولا منهما ولا منغلقا إلّا وضّحه وفتح له مقفله، فيخلص من الفنّ فقد استولى على ملكته.

هذا وجه التعليم المفيد. وهو كما رأيت إنّما يحصل في ثلاث تكرارات. وقد

يحصل للبعض في أقل من ذلك بحسب ما يخلق له ويتيسر عليه. وقد شاهدنا كثيرا من المعلمين لهذا العهد الذي أدركنا يجهلون طرق هذا التعليم وإفاداته، ويحضرون للمتعلم في أوّل تعليمه المسائل المقفلة من العلم، يطالبونه بإحضار ذهنه في حلّها، ويحسبون ذلك مرانا على التعليم وصواب فيه، ويكلّفون موسبون ذلك وتحصيله، فيخلطون عليه بما يلقون له من غايات الفنون في مبادئها، وقبل أن يستعد لفهمها، فإنّ قبول العلم والاستعدادات لفهمه تنشأ تدريجا. ويكون المتعلّم أوّل الأمر عاجزا عن الفهم بالجملة، إلّا في الأقلّ وعلى سبيل التقريب والإجمال بالمثل الحسيّة. ثم لا يزال الاستعداد فيه يتدرّج قليلا قليلا، بمخالطة مسائل ذلك الفنّ وتكرارها عليه، والانتقال فيها من التقريب إلى الاستيعاب الذي فوقه، حتّى تتمّ الملكة في الاستعداد، ثم في التّحصيل ويحيط بمسائل الفنّ. وإذا ألقيت عليه الغايات في البدايات وهو حينئذ عاجز عن الفهم والوعي وبعيد عن الاستعداد له كلّ ذهنه عنها، وحسب ذلك من صعوبة العلم في نفسه، فتكاسل عنه وانحرف عن قبوله وتمادى في هجرانه. وإنّما أتى ذلك من سوء التّعليم.

ولا ينبغي للمعلم أن يزيد متعلّمه على فهم كتابه الذي أكبّ على التعليم منه بحسب طبقته، وعلى نسبة قبوله للتعليم مبتدئا كان أو منتهيا، ولا يخلط مسائل الكتاب بغيرها حتى يعيه من أوّله إلى آخره ويحصل أغراضه ويستولي منه على ملكة بها ينفذ في غيره، لأنّ المتعلّم إذا حصل ملكة ما في علم من العلوم استعلّ بها لقبول ما بقي، وحصل له نشاط في طلب المزيد والنّهوض إلى ما فوق، حتى يستولي على غايات العلم، وإذا خلط عليه الأمر عجز عن الفهم وادركه الكلال وانطمس فكره ويئس من التحصيل، وهجر العلم والتعليم. والله يهدي من يشاء.

وكذلك ينبغي أن لا يطوّل على المتعلّم في الفنّ الواحد والكتاب الواحد بتقطيع المجالس وتفريق ما بينها، لأنّه ذريعة إلى النّسيان وانقطاع مسائل الفنّ بعضها عن بعض، فيعسر حصول الملكة بتفريقها. وإذا كانت أوائل العلم وأواخره حاضرة عند الفكرة مجانبة للنّسيان، كانت الملكة أيسر حصولا وأحكم ارتباطا وأقرب صبغة، لأنّ الملكات إنّما تحصل بتتابع الفعل وتكرره، إذا تنوسي الفعل تنوسيت الملكة

الناشئة عنه. والله علمكم ما لم تكونوا تعلمون.

ومن المذاهب الجميلة والطّرق الواجبة في التّعليم أن لا يخلط على المتعلّم علمان معا، فإنّه حينئذ قلّ أن يظفر بواحد منهما، لما فيه من تقسّم البال وانصرافه عن كلّ واحد منهما إلى تفهّم الآخر، فيستغلقان معا ويستصعبان، ويعود منهما بالخيبة. وإذا تفرّغ الفكر لتعلّم ما هو بسبيله مقتصرا عليه، فربّما كان ذلك أجدر بتحصيله. والله الموفق للصّواب.

#### الفكر الانساني

واعلم أيها المتعلم أني أتحفك بفائدة في تعلمك، فإن تلقيتها بالقبول وامسكتها بيد الصناعة، ظفرت بكنز عظيم وذخيرة شريفة. وأقدم لك مقدمة تعينك في فهمها، وذلك أن الفكر الإنساني طبيعة مخصوصة، فطرها الله كما فطر سائر مبتدعاته، وهو (وجدان حركة للنفس) (103)في البطن الأوسط من الدماغ تارة يكون مبدأ للأفعال الإنسانية على نظام وترتيب، وتارة يكون مبدأ لعلم ما لم يكن حاصلا بأن يتوجه إلى المطلوب. وقد يصور طرفيه (104)ويروم نفيه أو إثباته، فيلوح له الوسط الذي يجمع ينهما، أسرع من لمح البصر إن كان واحدا، وينتقل إلى تحصيل وسط آخر إن كان متعددا، ويصير إلى الظفر بمطلوبه. هذا شأن هذه الطبيعة الفكرية التي تميز بها البشر من بين سائر الحيوانات.

ثم الصناعة المنطقية هي كيفية فعل هذه الطبيعة الفكرية النظرية، تصفه ليعلم سداده من خطئه. لأنها وإن كان الصواب لها ذاتيا، إلا أنه قد يعرض لها الخطأ. في الأقل من تصور الطرفين على غير صورتهما ومن اشتباه الهيآت في نظم القضايا وترتيبها للنتائج، فتعين المنطق على انتخلص من ورطة هذا الفساد إذا عرض. فالمنطق، إذا، أمر صناعي مساوق للطبيعة الفكرية ومنطبق على صورة فعلها، ولكونه أمراصناعيا استغني عنه في الأكثر. ولذلك تجد كثيرا من فحول النظار في الخليقة يحصلون على المطالب في العلوم دون صناعة علم المنطق، ولا سيما مع صدق النية والتعرض لرحمة الله تعالى، فان ذلك أعظم معنى. ويسلكون بالطبيعة الفكرية على سدادها، فتفضي بهم بالطبع إلى حصول الوسط والعلم بالمطلوب كما فطرها الله عليه.

<sup>103)</sup> ر خصور بين ( ) ورد في ب هكذا : « فعل وحركة في النفس بقوة ».

<sup>104)</sup> كد، وفي ب: طريقيه.

ثم من دون هذا الأمر الصناعي، الذي هو المنطق، مقدمة أخرى من التعليم وهي معرفة الألفاظ، ودلالتها على المعاني الذهنية تردها(١٥٥) من مشافهة الرسوم بالكتاب ومشافهة اللسان بالخطاب. فلا بد أيها المتعلم من مجاوزتك هذه الحجب كلها إلى الفكر في مطلوبك.

فأولا: دلالة الكتابة المرسومة على الألفاظ المقولة، وهي أخفها (106) ثم دلالة الألفاظ المقولة على المعاني المطلوبة، ثم القوانين في ترتيب المعاني للاستدلال في قوالبها المعروفة في صناعة المنطق، ثم تلك المعاني مجردة في الفكر اشتراكا يقتنص بها المطلوب بالطبيعة الفكرية بالتعرض لرحمة الله ومواهبه. وليس كل أحد يتجاوز هذه المراتب بسرعة، ولا يقطع هذه الحجب في التعليم بسهولة، بل ربما وقف الذهن في حجب الألفاظ بالمناقشات أو عثر في اشتراك الأدلة بشغب الجدال والشبهات، فقعد عن تحصيل المطلوب. ولم يكد يتخلص من تلك الغمرة إلا قليلا ممن هداه الله.

فإذا ابتليت بمثل ذلك وعرض لك ارتباك (107) في فهمك أو تشغيب بالشبهات في ذهنك، فاطرح ذلك وانتبذ حجب الألفاظ وعوائق الشبهات، واترك الأمر الصناعي جملة، واخلص إلى فضاء الفكر الطبيعي الذي فطرت عليه. وسرّح نظرك فيه وفرغ ذهنك فيه للغوص على مرامك منه، واضعا قدمك حيث وضعها أكابر النظار قبلك، متعرضا للفتح من الله، كما فتح عليهم من رحمته وعلمهم ما لم يكونوا يعلمون. فإذا فعلت ذلك أشرقت عليك أنوار الفتح من الله بالظفر بمطلوبك، وحصل الإمام الوسط الذي جعله الله من مقتضيات (108) هذا الكفر وفطرك عليه كما قلناه. وحينئذ فارجع به إلى قوالب الأدلة وصورها، فأفرغه فيها ووفه حقه من القانون الصناعي، ثم اكسه صور الألفاظ وأبرزه إلى عالم الخطاب والمشافهة وثيق العرى صحيح البنيان.

<sup>105)</sup> كذا، وفي ب : تؤديها.

<sup>106)</sup> كذا، وفي ب: احفظها.

<sup>107)</sup> كنا، وَفَي ب: ارتياب.

<sup>108)</sup> كذا، وفي ب: من مفيضات.

وأما إن وقفت عند المناقشة في الألفاظ والشبهة في الأدلة الصناعية وتحميص صوابها من خطئها، وهذه أمور صناعية وضعية تستوي جهاتها المتعددة وتتشابه لأجل الوضع والاصطلاح، فلا تتميز جهة الحق منها، إذ جهة الحق إنما تستبين (109) إذا كانت بالطبع، فيستمر ما حصل من الشك والارتياب، وتسدل الحجب على المطلوب، وتقعد بالناظر عن تحصيله. وهذا شأن الأكثر من النظار والمتأخرين، سيما من سبقت له عجمة في لسانه، فربطت على ذهنه، أو من حصل له شغف بالقانون المنطقي وتعصب له، فاعتقد أنه الذريعة إلى إدراك الحق بالطبع، فيقع في الحيرة بين شبه الأدلة وشكوكها، ولا يكاد يخلص منها. والذريعة إلى درك الحق بالطبع إنما هوالفكر الطبيعي كما قلناه، إذا جرد عن جميع الأوهام وتعرض الناظر فيه إلى رحمة الله تعالى. وأما المنطق فإنما هو واصف لفعل هذا الفكر، فيساوقه لذلك في الأكثر. فاعتبر ذلك واستمطر رحمة الله تعالى، متى أعوزك فهم المسائل، تشرق عليك انواره بالإلهام إلى الصواب. والله الهادى إلى أحرته، وما العلم الا من عند الله.

#### فصل في أن العلوم الآلية لا توسع فيها الأنظار ولا تفرع المسائل

اعلم أنّ العلوم المتعارفة بين أهل العمران على صنفين : علوم مقصودة بالذّات، كالشّرعيّات من التفسير والحديث والفقه وعلم الكلام وكالطّبيعيّات والآلهيّات من الفلسفة، وعلوم هي آلة ووسيلة لهذه العلوم، كالعربيّة والحساب وغيرهما للشّرعيّات، كالمنطق للفلسفة. وربّما كان آلة لعلم الكلام ولأصول الفقه على طريقة المتأتّرين.

فأما العلوم التي هي مقاصد، فلا حرج في توسعة الكلام فيها، وتفريع المسائل واستكشاف الأدلّة والأنظار، فإنّ ذلك يزيد طالبها تمكّنا في ملكته وإيضاحا

<sup>109)</sup> كذا، وفي ب: تتميز.

لمعانيها المقصودة. وأمّا العلوم التي هي آلة لغيرها مثل العربيّة والمنطق وأمثالهما، فلا ينبغي أن ينظر فيها إلّا من حيث هي آلة لذلك الغير فقط ولا يوسّع فيها الكلام ولا تفرّع المسائل، لأنّ ذلك يخرج بها عن المقصود، إذا المقصود منها ما هي آلة له لا غير. فكلّما خرجت عن ذلك خرجت عن المقصود وصار الاشتغال بها لغوا، مع ما فيه من صعوبة الحصول على ملكتها بطولها وكثرة فروعها. وربّما يكون ذلك عائقا عن تحصيل العلوم المقصودة بالذّات لطول وسائلها، مع أنّ شأنها أهمّ، والعمر يقصر عن تحصيل الجميع على هذه الصورة، فيكون الاشتغال بهذه العلوم الآليّة تضييعا للعمر وشغلا بما لايغنى.

وهذا كما فعله المتأخرون في صناعة النّحو وصناعة المنطق، لا بل وأصول الفقه، لأنهم أوسعوا دائرة الكلام فيها نقلا واستدلالا وأكثروا من التفاريع والمسائل بما أخرجها عن كونها آلة وصيّرها مقصودة بذاتها. وربّما يقع فيها لذلك أنظار ومسائل لا حاجة بها في العلوم المقصودة بالذّات فتكون لأجل ذلك من نوع اللّغو، وهي أيضا مضرّة بالمتعلّمين على الإطلاق، لأنّ المتعلّمين اهتمامهم بالعلوم المقصودة أكثر من اهتمامهم بهذه الآلات والوسائل. فإذا قطعوا العمر في تحصيل الوسائل، فمتى يظفرون بالمقاصد ؟ فلهذا يجب على المعلّمين لهذه العلوم الآليّة أن لا يستبحروا في شأنها ولا يستكثروا من مسائلها وينبّهوا المتعلّم على الغرض منها ويقفوا به عنده. فمن نزعت به همّته بعد ذلك إلى شيء من التوغل، ورأى من نفسه قياما بذلك وكفاية به فليختر لنفسه ما شاء من المراقي صعبا أو سهلا. وكلّ ميسرّ لما خلق له.

### فصل في تعليم الولدان واختلاف مذاهب الأمصار الاسلامية في طرقه

اعلم أنَّ تعليم الولدان للقرآن شعار من شعائر الدَّين، أخذ به أهل الملّة ودرجوا عليه في جميع أمصارهم، لما يسبق فيه إلى القلوب من رسوخ الإيمان وعقائده من آيات القرآن وبعض متون الأحاديث. وصار القرآن أصل التعليم الذي ينبني عليه

ما يحصل بعده من الملكات.

وسبب ذلك أنّ تعليم الصّغر أشد رسوخا وهو أصل لما بعده، لأنّ السّابق الأوّل للقلوب كالأساس للملكات. وعلى حسب الأساس وأساليبه يكون حال ما ينبني عليه. واختلفت طرقهم في تعليم القرآن للولدان، باختلافهم في اعتبار ما ينشأ عن ذلك التّعليم من الملكات. فأمّا أهل المغرب فمذهبهم في الولدان الاقتصار على تعليم القرآن فقط، وأخذهم أثناء المدارسة بالرسم ومسائله واختلاف حملة القرآن فيه، لا يخلطون ذلك بسواه في شيء من مجالس تعليمهم، لا من حديث ولا من فقه ولا من شعر ولا من كلام العرب، إلى أن يحذق فيه أو ينقطع دونه، فيكون انقطاعه في الغالب انقطاعا عن العلم بالجملة.

وهذا مذهب أهل الأمصار بالمغرب ومن تبعهم من قرّاء البربر، أمم المغرب، في ولدانهم إلى أن يجاوزوا حدّ البلوغ إلى الشبيبة وكذا في الكبير إذا راجع مدارسة القرآن بعد طائفة من عمره. فهم لذلك أقوم على رسم القرآن وحفظه من سواهم.

وأما أهل الأندلس فمذهبهم تعليم القرآن والكتاب من حيث هو، وهذا هو الذي يراعونه في التعليم، إلّا أنّه لمّا كان القرآن أصل ذلك وأسّه ومنبع الدين والعلوم جعلوه أصلا في التعليم، فلا يقتصرون لذلك عليه فقط، بل يخلطون في تعليمهم للولدان رواية الشّعر في الغالب (والتّرسيل)، وأخذهم بقوانين العربيّة وحفظها وتجويد الخطّ والكتاب.

ولا تختص عنايتهم في التعليم بالقرآن دون هذه، بل عنايتهم فيه بالخطّ أكثر من جميعها، إلى أن يخرج الولد من عمر البلوغ إلى الشبيبة، وقد شدا (110) بعض الشيء في العربية والشعر والبصر بهما، وبرز في الخطّ والكتاب وتعلّق بأذيال العلم على الجملة، لو كان فيها سند لتعليم العلوم، لكنّهم ينقطعون عند ذلك لانقطاع سند التعليم في آفاقهم، ولا يحصل بأيديهم إلّا ما حصل من ذلك التعليم الأوّل. وفيه كفاية لمن أرشده الله تعالى واستعداد إذا وُجد المعلّم.

<sup>110)</sup> شدا من المعلم شيئا : أخذ (قاموس).

وأما أهل إفريقية فيخلطون في تعليمهم للولدان القرآن بالحديث في الغالب، ومدارسة قوانين العلوم وتلقين بعض مسائلها، إلّا أن عنايتهم بالقرآن، واستظهار الولدان إيّاه، ووقوفهم على اختلاف رواياته وقراءاته أكثر مما سواه، وعنايتهم بالخطّ تبع لذلك. وبالجملة فطريقتهم في تعليم (الولدان) أقرب إلى طريقة أهل الأندلس، لأنّ سند طريقتهم في ذلك متصل بمشيخة الأندلس الذين أجازوا عند تغلّب النصارى على شرق الأندلس، واستقرّوا بتونس، وعنهم أخذ ولدانهم بعد ذلك.

وأمّا أهل المشرق فيخلطون في التّعليم كذلك على ما يبلغنا، ولا أدري بم عنايتهم منها. والذي ينقل لنا أنّ عنايتهم بدراسة القرآن وصحف العلم وقوانينه في زمن الشّبيبة، ولا يخلطونه بتعليم الخطّ، بل لتعليم الخطّ عندهم قانون ومعلّمون له على انفراده كما تتعلّم سائر الصّنائع، ولا يتداولونها في مكاتب الصّبيان. وإذا كتبوا لهم الألواح فبخطّ قاصر عن الإجادة، ومن أراد تعلّم الخطّ فعلى قدر ما يسنح له بعد ذلك من الهمّة في طلبه، ويبتغيه من أهل صنعته.

فأمّا أهل إفريقيّة والمغرب، فأفادهم الاقتصار على القرآن القصور عن ملكة اللّسان جملة، وذلك أن القرآن لا ينشأ عنه في الغالب ملكة لما أنّ البشر مصروفون عن الإتيان بمثله، فهم مصروفون كذلك عن الاستعمال على أساليبه والاحتذاء بها. وليس لهم ملكة في غير أساليبه، فلا يحصل لصاحبه ملكة في اللّسان العربيّ، وحظه الجمود في العبارات وقلّة التصرّف في الكلام. وربّما كان أهل إفريقيّة في ذلك أخفّ من أهل المغرب، لما يخلطون في تعليمهم القرآن بعبارات العلوم في قوانينها كما قلناه، فيقتدرون على شيء من التصرّف ومحاذاة المثل بالمثل، إلّا أنّ ملكتهم في ذلك قاصرة عن البلاغة، كما أنّ أكثر محفوظهم عبارات العلوم النّازلة عن البلاغة، كما سيأتي في فصله.

وأمّا أهل الأندلس فأفادهم التّفنّن في التّعليم وكثرة رواية الشّعر (والتّرسيل) ومدارسة العربيّة من أول العمر، حصول ملكة صاروا بها أعرق في اللّسان العربيّ. وقصروا في سائر العلوم، لبعدهم عن مدارسة القرآن والحديث الذي هو أصل العلوم وأساسها. فكانوا لذلك أهل خطّ وأدب بارع أو مقصر، على حسب ما يكون التعليم الثاني من بعد تعليم الصّبا.

ولقد ذهب القاضي أبو بكر بن العربيّ في كتاب رحلته إلى طريقة غريبة في وجه التّعليم، وأعاد في ذلك وأبدأ، وقدّم تعليم العربيّة والشّعر على سائر العلوم كما هو مذهب أهل الأندلس. قال : « لأنَّ الشَّعر ديوان العرب، ويدعو إلى تقديمه وتقديم العربيّة في التّعليم ضرورة، فسادا للّغة، ثم ينتقل منه إلى الحساب فيتمرن فيه حتى يرى القوانين، ثم ينتقل إلى درس القرآن، فإنّه يتيسّر عليه بهذه المقدّمة » ثم قال : « ويا غفلة أهل بلادنا في أن يؤخذ (الطفل) بكتاب الله في أوّل (أمره)، يقرأ ما لا يفهم وينصب في أمر، غيره أهمّ عليه منه ». قال : « ثم ينظر في أصول الدّين ثمّ أصول الفقه ثم الجدل ثم الحديث وعلومه ». ونهي مع ذلك أن يخلط في التّعليم علمان، إلّا أن يكون المتعلّم قابلا لذلك بجودة الدّهن والنّشاط. هذا ما أشار إليه القاضي أبوبكر رحمه الله، وهو لعمرى مذهب حسن، إلَّا أنَّ العوائد لا تساعد عليه وهي أملك بالأحوال ووجه ما اختصت به العوائد من تقديم دراسة القرآن، إيثارا للتبرك والقواب، وخشية ما يعترض الولد في جنون الصّبا من الآفات والقواطع عن العلم، فيفوته القرآن، لأنّه ما دام في الحجر منقاد للحكم. فإذا تجاوز البلوغ وانحلّ من ربقة القهر، فربّما عصفت به رياح الشّبيبة، فألقته بساحل البطالة، فيغتنمون في زمان الحجر وربقة الحكم تحصيل القرآن له لئلًا يذهب خلوا منه. ولو حصل اليقين باستمراره في طلب العلم، وقبول التّعلم، لكان هذا المذهب الذي ذكره القاضي أولى ما أخذ به أهل المغرب والمشرق. لكنّ الله يحكم ما يشاء، لا معقّب لحكمه سبحانه.

### فصل في أنّ الشدّة على المتعلمين مضرة بهم

وذلك أنّ إرهاف الحدّ في التعليم مضرّ بالمتعلّم، سيما في أصاغر الولد، لأنّه من سوء الملكة. ومن كان مرباه بالعسف والقهر من المتعلّمين أو المماليك أو الخدم، سطا به القهر وضيّق على النفس في انبساطها، وذهب بنشاطها ودعاه إلى الكسل وحمل على الكذب والخبث، وهو التظاهر بغير ما في ضميره، خوفا من انبساط الأيدي بالقهر عليه، وعلّمه المكر والخديعة لذلك، وصارت له هذه عادة وخلقا،

وفسدت معاني الإنسانية التي له من حيث الاجتماع والتمدّن، وهي الحميّة والمدافعة عن نفسه أو منزله. وصار عيالا على غيره في ذلك، بل وكسلت النفس عن اكتساب الفضائل والخلق الجميل، فانقبضت عن غايتها ومدى إنسانيّها، فارتكس وعاد في أسفل السّافلين.

وهكذا وقع لكل أمّة حصلت في قبضة القهر ونال منها العسف، واعتبره في كل من يملك أمره عليه. ولا تكون الملكة الكافلة له رفيقة به. وتجد ذلك فيهم استقراء. وانظره في اليهود وما حصل بذلك فيهم من خلق السّوء حتى إنّهم يوصفون في كلّ أفق وعصر بالخرج، ومعناه في الاصطلاح المشهور التخابث والكيد، وسببه ما قلناه. فينبغي للمعلم في متعلّمه والوالد في ولده أن لا يستبدّوا عليهم في التأديب. وقد قال محمّد بن أبي زيد في كتابه، الذي ألفه في حكم المعلّمين والمتعلّمين : « لا ينبغي لمؤدّب الصّبيان أن يزيد في ضربهم إذا احتاجوا إليه على ثلاثة أسواط شيئا » : ومن كلام عمر رضي الله عنه : « من لم يؤدّبه الشرع لا أدّبه الله ».حرصا على صون النفوس عن مذلّة التأديب، وعلما بأنّ المقدار الذي عيّنه الشرع لذلك أملك له، فإنّه أعلم بمصلحته.

ومن أحسن مذاهب التعليم، ما تقدّم به الرشيد لمعلّم ولده، قال خلف الأحمر: بعث إليّ الرشيد في تأديب ولده محمّد الأمين فقال: « يا أحمر إنّ أمير المؤمنين قد دفع إليك مهجة نفسه وثمرة قلبه، فصيّر يدك عليه مبسوطة وطاعته لك واجبة، فكن له بحيث وضعك أمير المؤمنين. أقرئه القرآن وعرّفه الأخبار وروّه الأشعار وعلّمه السّنن، وبصرّه بمواقع الكلام وبدئه وامنعه من الضّحك إلّا في أوقاته، وخذه بتعظيم مشايخ بني هاشم، إذا دخلوا عليه، ورفع مجالس القوّاد، إذا حضروا مجلسه. ولا تمرّن بك ساعة إلّا وأنت مغتنم فائدة تفيده إيّاها من غير أن تحزنه، فتميت ذهنه. ولا تمعن في مسامحته، فيستحلي الفراغ ويألفه. وقوّمه ما استطعت بالقرب والملاينة، فإنْ أباهما فعليك بالشدّة والغلظة. انتهى ».

### فصل في أن الرحلة في طلب العلوم ولقاء المشيخة مزيد كمال في التعليم

والسبب في ذلك أنّ البشر يأخذون معارفهم وأخلاقهم وما ينتحلونه به من المذاهب والفضائل: تارة علما وتعليما وإلقاء؛ وتارة محاكاة وتلقينا بالمباشرة. إلّا أنّ حصول الملكات عن المباشرة والتلقين أشدّ استحكاما وأقوى رسوخا. فعلى قدر كثرة الشيوخ يكون حصول الملكات ورسوخها. والاصطلاحات أيضا في تعليم العلوم مخلّطة على المتعلّم، حتى لقد يظنّ كثير منهم أنّها جزء من العلم. ولا يدفع عنه ذلك إلّا مباشرته لاختلاف الطّرق فيها من المعلّمين. فلقاء أهل العلوم، وتعدّد المشايخ، يفيده تمييز الاصطلاحات، بما يراه من اختلاف طرقهم فيها؛ فيجرد العلم عنها ويعلم أنها أنحاء تعليم وطرق توصيل. وتنهض قواه الى الرسوخ والاستحكام في الملكات. ويصحّح معارفه ويميّزها عن سواها مع تقوية ملكته بالمباشرة والتلقين وكثرتهما من المشيخة عند تعدّدهم وتنوّعهم.وهذا لمن يسرّ الله عليه طرق العلم والهداية. فالرّحلة لا بدّ منها في طلب العلم، لاكتساب الفوائد والكمال بلقاء والمسائغ ومباشرة الرجال. والله يهدي من يشاء الى صراط مستقيم.

### فصل في أن العلماء من بين البشر أبعد عن السياسة ومذاهبها

والسبب في ذلك أنهم معتادون النظر الفكريّ والغوص على المعاني، وانتزاعها من المحسوسات وتجريدها في الذّهن، أمورا كلّية عامّة، ليحكم عليها بأمر على العموم، لا بخصوص مادّة ولا شخص ولا جيل ولا أمّة ولا صنف من النّاس. ويطبّقون من بعد ذلك الكلّي على الخارجيات. وأيضا يقيسون الأمور على أشباهها وأمثالها، بما اعتادوه من القياس الفقهيّ. فلا تزال أحكامهم وأنظارهم كلّها في الذّهن، ولا تصير الى المطابقة إلّا بعد الفراغ من البحث والنظر، أو لا تصير بالجملة الى مطابقة، وإنما يتفرّع ما في الخارج عمّا في الذّهن من ذلك؛

كالأحكام الشرعية، فإنها فروع عما في المحفوظ من أدلة الكتاب والسنة، فتطلب مطابقة ما في الحارج لها، عكس الأنظار (١١١) في العلوم العقلية، التي يطلب في صحتها مطابقتها لما في الحارج. فهم متعوّدون في سائر أنظارهم الأمور الذهنية والأنظار الفكرية لا يعرفون سواها: والسياسة يحتاج صاحبها الى مراعاة ما في الخارج وما يلحقها من الأحوال ويتبعها، فإنها خفية. ولعل أن يكون فيها ما يمنع من إلحاقها بشبه أو مثال، وينافي الكلّى الذي يحاول تطبيقه عليها.

ولا يقاس شيء من أحوال العمران على الآخر، إذ كا اشتبها في أمر واحد، فلعلهما اختلفا في أمور، فتكون العلماء لأجل ما تعودوه من تعميم الأحكام وقياس الأمور، بعضها على بعض، إذا نظروا في السياسة، أفرغوا ذلك في قالب أنظارهم ونوع استدلالاتهم ؛ فيقعون في الغلظ كثيرا ولا يؤمن عليهم، ويلحق بهم أهل الدّكاء والكيس من أهل العمران، لأنهم ينزعون بثقوب بأذهانهم، الى مثل شأن الفقهاء، من الغوص على المعاني والقياس والمحاكاة، فيقعون في الغلط. والعاتمي السليم العلّبع المتوسط الكيس، لقصور فكره عن ذلك وعدم اعتياده إيّاه يقتصر لكلّ مادة على حكمها، وفي كلّ صنف من الأحوال والأشخاص على ما اختص لكلّ مادة على حكمها، وفي كلّ صنف من الأحوال والأشخاص على ما اختص به، ولا يعدّي الحكم بقياس ولا تعميم، ولا يفارق في أكثر نظره المواد المحسوسة ولا يجاوزها في ذهنه، كالسّابح لا يفارق البرّ عند الموج قال الشّاعر:

فلا توغلسن إذا ما سبسحت فإنّ السلامسة في السّاحسل فيكون مأمونا من النّظر في سياسته، مستقيم النّظر في معاملة أبناء جنسه؛ فيحسن معاشه وتندفع آفاقه ومضاره، باستقامة نظره. وفوق كلّ ذي علم عليم. ومن هنا يتبيّن أنّ صناعة المنطق غير مأمونة الغلط، لكثرة ما فيها من الانتزاع وبعدها عن المحسوس؛ فإنّها نظر في المعقولات التّواني. ولعلّ الموادّ فيها ما يمانع تلك الأحكام وينافيها عند مراعاة التطبيق اليقينيّ. وأمّا النظر في المعقولات الأول، وهي التي تجريدها قريب، فليست كذلك؛ لأنها خياليّة وصور المحسوسات حافظة مؤذنة بتصديق انطباقه.

<sup>111)</sup> لم نعار في لسان العرب على كلمة (أنظار). وأظنها معرفة عن كلمة (النظر). وذلك حسب مقتضى السياق.

### فصل في أنّ حملة العلم في الاسلام أكثرهم العجم

من الغريب الواقع أنّ حملة العلم في الملّة الاسلاميّة أكثرهم العجم، وليس في العرب حملة علم، لا في العلوم الشرعيّة ولا في العلوم العقليّة، إلّا في القليل النّادر. وإن كان منهم العربيّ في نسبه، فهو أعجميّ في لغته ومرباه ومشيخته، مع أنّ الملّة عربيّة، وصاحب شريعتها عربيّ. والسبب في ذلك أنّ الملّة في أوّلها لم يكن فيها علم ولا صناعة؛ لمقتضى أحوال السّذاجة والبداوة؛ وإنّما أحكام الشريعة التي هي أوامر الله ونواهيه، كان الرجال ينقلونها في صدورهم، وقد عرفوا مأخذها من الكتاب والسنّة، بما تلقّوه من صاحب الشرع وأصحابه. والقوم يومئذ عرب لم يعرفوا أمر التّعليم والتآليف والتّدوين، ولا دفعوا إليه ولا دعتهم اليه حاجة.

وجرى الأمر على ذلك زمن الصّحابة والتّابعين وكانوا يسمّون المختصّين بحمل ذلك. ونقله القرّاء أي الذين يقرأون الكتاب وليسوا أمّيين؛ لأنّ الأميّة يومئذ صفة عامة في الصّحابة بما كانوا عربا، فقيل لحملة القرآن يومئذ قرّاء، إشارة الى هذا. فهم قرّاء لكتاب الله والسّنة المأثورة عن الله، لأنّهم لم يعرفوا الأحكام الشرعيّة إلّا منه، ومن الحديث الذي هو في غالب موارده تفسير له وشرح. قال صلى الله عليه وسلّم: « تركت فيكم أمرين لن تضلّوا ما تمسّكتم بهما: كتاب الله وسنتي ». فلمّا بعد النقل من لدن دولة الرّشيد فما بعد احتيج الى وضع التفاسير القرآنية، وتقييد الحديث مخافة ضياعه؛ ثم احتيج الى معرفة الأسانيد وتعديل الرّواة للتمييز بين الصحيح من الاسانيد وما دونه؛ ثم كثر استخراج أحكام الوقائع من الكتاب والسنّة وفسد مع ذلك اللّسان، فاحتيج الى وضع القوانين النّحويّة، وصارت العلوم الشرعية كلّها ملكات في الاستنباط والاستخراج والتنظير والقياس؛ واحتاجت الى علوم أخرى هي وسائل لها: من معرفة قوانين العربية وقوانين ذلك الاستنباط والقياس والذّب عن العقائد الايمانيّة بالأدلّة لكثرة البدع والإلحاد؛ فصارت هذه والقياس والذّب عن العقائد الايمانيّة بالأدلّة لكثرة البدع والإلحاد؛ فصارت هذه العلوم كلّها علوما ذات ملكات محتاجة الى التّعليم؛ فاندرجت في جملة الصّنائع. العلوم كلّها علوما ذات ملكات محتاجة الى التّعليم؛ فاندرجت في جملة الصّنائع.

وقد كنّا قدّمنا أنّ الصّنائع من منتحل الحضر، وأنّ العرب أبعد النّاس عنها؟

فصارت العلوم لذلك حضرية وبعد العرب عنها وعن سوقها. والحضر لذلك العهد هم العجم أو من في معنا هم من الموالي وأهل الحواضر، الذين هم يومئذ تبع للعجم في الحضارة وأحوالها من الصنائع والحرف؛ لأنهم أقوم على ذلك للحضارة الرّاسخة فيهم منذ دولة الفرس؛ فكان صاحب صناعة النّحو سيبويه والفارسي من بعده والزّجاج من بعدهما، وكلّهم عجم في أنسابهم. وإنّما ربّوا في اللّسان العربي، فاكتسبوه بالمربى ومخالطة العرب، وصيّروه قوانين وفنّا لمن بعدهم.

وكذا حملة الحديث الذين حفظوه على أهل الإسلام أكثرهم عجم أو مستعجمون باللّغة والمربى لاتساع الفنّ بالعراق.

وكان علماء أصول الفقه كلّهم عجما كما تعرف، وكذا حملة علم الكلام وكذا أكثر المفسّرين. ولم يقم بحفظ العلم وتدوينه إلّا الأعاجم. وظهر مصداق قوله صلى الله عليه وسلّم: « لو تعلّق العلم بأكناف السّماء، لناله قوم من أهل فارس ».

وأما العرب الذين أدركوا هذه الحضارة وسوقها وخرجوا إليها عن البداوة فشغلتهم الرياسة في الدولة العبّاسيّة وما دفعوا إليه من القيام بالملك عن القيام بالعلم والنّظر فيه، فإنّهم كانوا أهل الدولة وحاميتها وأولي سياستها، مع ما يلحقهم من الأنفة عن انتحال العلم حينئذ بما صار من جملة الصنائع. والرّوساء أبدا يستنكفون عن الصنائع والمهن، وما يجرّ إليها، ودفعوا ذلك إلى من قام به من العجم والمولّدين. ومازالوا يرون لهم حقّ القيام به، فإنّه دينهم وعلومهم، ولا يحتقرون حملتها كلّ الاحتقار. حتى إذا خرج الأمر من العرب جملة وصار للعجم، صارت العلوم الشرعيّة غريبة (النّسب) عند أهل الملك، بما هم عليه من البعد عن نسبتها، العلوم الشرعيّة غريبة (انتسب) عند أهل الملك، بما هم عليه من البعد عن نسبتها، وامتهن حملتها بما يرون أنّهم بعداء عنهم (مشغولون) بما لا يغني ولا يجدى عليهم، في أنّ حملة الشريعة أو عامّتهم من العجم.

وأمّا العلوم العقليّة أيضا فلم تظهر في الملّة إلّا بعد أن تميّز حملة العلم ومؤلّفوه. واستقرّ العلم كلّه صناعة، فاختصّت بالعجم وتركها العرب، وانصرفوا عن انتحالها، فلم يحملها إلّا المعرّبون من العجم، شأن الصمائع كما قلناه أوّلا. فلم يزل ذلك في الأمصار الإسلاميّة ما دامت الحضارة في العجم وببلادهم من العراق

وخراسان وما وراء النهر. فلمّا خربت تلك الأمصار وذهبت منها الحضارة، التي هي سرّ الله في حصول العلم والصنائع، ذهب العلم من العجم جملة لما شملهم من البداوة. واختص العلم بالأمصار الموفورة الحضارة. ولا أوفر اليوم في الحضارة من مصر فهي أمّ العالم وإيوان الإسلام وينبوع العلم والصنائع. وبقي بعض الحضارة فيما وراء النهر، لما هناك من الحضارة بالدولة التي فيها، فلهم بذلك حصة من العلوم والصنائع لا تنكر. وقد دلنا على ذلك كلام بعض علمائهم في تآليف وصلت إلينا إلى هذه البلاد، وهو سعد الدين التفتازانيّ. وأما غيره من العجم، فلم نبعد الإمام ابن الخطيب ونصير الدين الطوسيّ كلاما يعول على غلم نر لهم، من بعد الإمام ابن الخطيب ونصير الدين الطوسيّ كلاما يعول على غلم نها لا إله الا هو وحده لا شريك له، له الملك وله الحمد وهو على كلّ شيء قدير، وحسبنا الله ونعم الوكيل والحمد لله.

### فصل في أن العجمة إذا سبقت إلى اللسان قصرت بصاحبها في تحصيل العلوم عن أهل اللسان العربي

والسر في ذلك أنّ مباحث العلوم كلّها إنّما هي في المعاني الدّهنيّة والخياليّة، من بين العلوم الشرعيّة، التي هي اكثر مباحثها في الألفاظ وموادّها من الأحكام المتلقّاة من الكتاب والسنّة ولغاتها المؤدّية لها، وهي كلّها في الخيال، وبين العلوم العقليّة وهي في الذّهن. واللّغات إنما هي ترجمان عما في الضمائر من تلك المعاني، يؤدّيها بعض إلى بعض بالمشافهة في المناظرة والتّعليم، وممارسة البحث بالعلوم لتحصيل ملكتها بطول المران على ذلك. والألفاظ واللّغات وسائط وحجب بين الضمائر، وروابط وختام عن المعاني. ولابد في اقتناص تلك المعاني من ألفاظها لمعرفة دلالاتها اللّغويّة عليها، وجودة الملكة لناظر فيها، وإلّا فيعتاص عليه اقتناصها زيادة على ما يكون في مباحثها الذهنيّة من الاعتياص. وإذا كانت ملكته في تلك الدّلالات راسخة، بحيث يتبادر المعاني إلى ذهنه من تلك الألفاظ عند استعمالها،

شأن البديهي والجيلي، زال ذاك الحجاب بالجملة بين المعاني والفهم، أو حفّ، ولم يبق إلّا معاناة ما في المعاني من المباحث فقط.

هذا كلّه إذا كان التّعليم تلقينا وبالخطاب والعبارة. وأمّا إن احتاج المتعلّم إلى (المدارسة) والتّقييد بالكتاب ومشافهة الرّسوم الخطّية من الدواوين بمسائل العلوم، كان هنالك حجاب آخر بين الخطّ ورسومه في الكتاب، وبين الألفاظ المقولة في الخيال؛ لأنّ رسوم الكتابة لها دلالة خاصّة على الألفاظ المقولة. وما لم تعرف تلك الدّلالة تعذّرت معرفة العبارة، وإن عرفت بملكة قاصرة كانت معرفتها أيضا قاصرة، ويزداد على النّاظر والمتعلّم بذلك حجاب آخر بينه وبين مطلوبه، من تحصيل ملكات العلوم أعوص من الحجاب الأوّل. وإذا كانت ملكته في الدّلالة اللّفظيّة والخطيّة مستحكمة ارتفعت الحجب بينه وبين المعاني. وصار إنّما يعاني فهم مباحثها فقط. هذا شأن المعاني مع الألفاظ والخطّ بالنسبة إلى كلّ لغة. والمتعلّمون لذلك في الصغر أشدّ استحكاما لملكاتهم.

ثم إنّ اللّه الإسلاميّة لما اتسع ملكها واندرجت الأمم في طيّها ودرست علوم الأوّلين بنبّوتها وكتابها، وكانت أميّة النزّعة والشّعار، فأخذ الملك والعزّة وسخرية الأمم لهم بالحضارة والتهذيب، وصيّروا علومهم الشّرعيّة صناعة، بعد أن كانت نقلا، فحدثت فيهم الملكات، وكثرت الدّواوين والتالّيف، وتشوّفوا إلى علوم الأمم فنقلوها بالتّرجمة إلى علومهم وأفرغوها في قالب أنظارهم، وجرّدوها من تلك اللّغات الأعجميّة إلى لسانهم وأربوا فيها على مداركهم، وبقيت تلك الدّفاتر التي بلغتهم الأعجميّة نسيا منسيا وطللا مهجورا وهباء منثورا. وأصبحت العلوم كلها بلغة العرب، ودواوينها المسطّرة بخطّهم، واحتاج القائمون بالعلوم إلى معرفة الدّلالات اللّفظيّة والخطيّة في لسانهم دون ما سواه من الألسن، لدورسها وذهاب العناية بها. وقد تقدّم لنا أنّ اللّغة ملكة في اللّسان، وكذا الخطّ صناعة ملكتها في اليد، فإذا تقدّمت في اللّسان ملكة العجمة، صار مقصرًا في اللّغة العربيّة، لما قدّمناه من أنّ الملكة إذا تقدّمت في صناعة بمحلّ، فقلّ أن يجيد صاحبها ملكة في صناعة أخرى، وهو ظاهر. وإذا كان مقصرًا في اللّغة العربيّة ودلالاتها اللّفظيّة والخطيّة العربية فهم المعاني منها كما مرّ، إلّا أن تكون ملكة العجمة السابقة لم اعتاص عليه فهم المعاني منها كما مرّ، إلّا أن تكون ملكة العجمة السابقة لم اعتاص عليه فهم المعاني منها كما مرّ، إلّا أن تكون ملكة العجمة السابقة لم اعتاص عليه فهم المعاني منها كما مرّ، إلّا أن تكون ملكة العجمة السابقة لم

تستحكم حين انتقل منها إلى العربيّة، كأصاغر أبناء العجم الذين يربّون مع العرب قبل أن تستحكم عجمتهم، فتكون اللّغة العربيّة كأنّها السابقة لهم، لأ يكون عندهم تقصير في فهم المعاني من العربيّة. وكذا أيضا شأن من سبق له تعلّم الخطّ الأعجميّ قبل العربيّ، ولهذا نجد الكثير من علماء الأعاجم في دروسهم ومجالس تعليمهم يعدلون عن نقل التفاسير من الكتب إلى قراءتها ظاهرا يخفّفون بذلك عن أنفسهم مؤونة بعض الحجب ليقرب عليهم تناول المعاني. وصاحب الملكة في العبارة والخطّ مستغن عن ذلك بتمام ملكته، وإنّه صار له فهم الأقوال من الخطّ، والمعاني من الأقوال، كالجبلّة الراسخة، وارتفعت الحجب بينه وبين المعاني. وربَّما يكون الدُّؤوب على التّعليم والمران على اللّغة، وممارسة الخطّ يفضيان بصاحبهما إلى تمكّن الملكة، كما نجده في الكثير من علماء الأعاجم، إلّا أنّه في النادر. وإذا قرن بنظيره من علماء العرب وأهل طبقته منهم، كان باع العربي أطول وملكته أقوى، لما عند المستعجم من الفتور بالعجمة السابقة التي يؤثر القصور بالضرورة، ولا يعترض ذلك بما تقدّم بأنّ علماء الإسلام أكثرهم العجم، لأنّ المراد بالعجم هنالك عجم النّسب، لتداول الحضارة فيهم التي قرّرنا أنّها سبب لانتحال الصنائع والملكات ومن جملتها العلوم. وأما عجمة اللّغة فليست من ذلك، وهي المرادة هنا. ولا تعترض ذلك أيضا مما كان **لليونانيين** في علومهم من رسوخ القدم فإنَّهم إنَّما تعلَّموها من لغتهم السَّابقة لهم وخطَّهم المتعارف بينهم. والأعجميّ المتعلَّم للعلم في الملَّة الإِسلاميَّة يأخذ العلم بغير لسانه الذي سبق إليه، ومن غير خطّه الذي يعرف ملكته. فلهذا يكون له ذلك حجاجا كما قلناه. وهذا عامّ في جميع أصناف أهل اللَّسان الأعجميّ من الفرس والرَّوم والتَّرك والبرير والفرنج، وسائر من ليس من أهل اللّسان العربيّ. وفي ذلك آيات للمتوسّمين.

> فصل في علوم اللّسان العِربيّ

وأركانه أربعة : وهي اللّغة والنحو والبيان والأدب. ومعرفته ضروريّة على أهل الشريعة، إذ مأخذ الأحكام الشرعيّة كلّها من الكتاب والسّنّة، وهي بلغة العرب ونقلتها من الصّحابة والتّابعين عرب، وشرح (مشكلها) من لغتهم، فلا بدّ من معرفة العلوم المتعلّقة بهذا اللّسان لمن أراد علم الشّريعة. وتتفاوت في التأكيد

بتفاوت مراتبها في التوفية بمقصود الكلام، حسبا يتبيّن في الكلام عليها فنّا فنّا.

والذي يتحصل أنّ الأهمّ المقدّم منها هو النّحو، إذ به يتبيّن أصول المقاصد بالدلالة فيعرف الفاعل من المفعول والمبتدأ من الخبر، ولولاه لجهل أصل الإفادة. وكان من حقّ علم اللغة التقدّم، لولا أنّ أكثر الأوضاع باقية في موضوعاتها، لم تتغيّر بخلاف الإعراب الدّال على الإسناد والمسند والمسند إليه، فإنّه تغيّر بالجملة ولم يبق له أثر. فلذلك كان علم النّحو أهمّ من اللّغة، إذ في جهله الإخلال بالتّفاهم جملة، وليست كذلك اللّغة. والله سبحانه وتعالى أعلم.

فصل في علم النحـو

اعلم أنّ اللّغة في المتعارف هي عبارة المتكلّم عن مقصوده. وتلك العبارة فعل لساني ناشيء عن القصد بإفادة الكلام، فلا بدّ أن تصير ملكة متقرّرة في العضو الفاعل لها، وهو اللّسان، وهو في كلّ أمّة بحسب إصطلاحاتهم. وكانت الملكة الحاصلة للعرب من ذلك أحسن الملكات وأوضحها إبانة عن المقاصد، لدلالة غير الكلمات فيها على كثير من المعاني. مثل الحركات التي تعيّن الفاعل من المفعول من المجرور أعني المضاف، ومثل الحروف التي تفضي بالأفعال أي الحركات إلى الذوات من غير تكلف ألفاظ أخرى. وليس يوجد ذلك إلا في لغة العرب. وأمّا غيرها من اللّغات فكلّ معنى أو حال لا بدّ له من ألفاظ تخصّه بالدّلالة، ولذلك غيرها من اللّغات فكلّ معنى أو حال لا بدّ له من ألفاظ تخصّه بالدّلالة، ولذلك غيرها من اللّغات فكلّ معنى أو حال لا بدّ له من ألفاظ تخصّه بالدّلالة ولذلك غيرها العجم في مخاطباتهم أطول مما نقدّره بكلام العرب. وهذا هو معنى قوله ضلى الله عليه وسلّم: « أوتيت جوامع الكلم واختصر لي الكلام اختصارا » فصار للحروف في لغتهم والحركات والهيآت والأوضاع اعتبار في الدّلالة على فصار للحروف في لغتهم والحركات والهيآت والأوضاع اعتبار في الدّلالة على المقصود غير متكلّفين فيه لصناعة يستفيدون ذلك منها. إنما هي ملكة في ألسنتهم المخدها الآخر عن الأوّل كا تأخذ صبياننا لهذا العهد لغاتنا.

فلما جاء الإسلام وفارقوا الحجاز لطلب الملك، الذي كان في أيدي الأمم والدول، وخالطوا العجم، تغيّرت تلك الملكة بما ألقى إليها السمع من المخالفات التي للمتعرّبين من العجم. والسمع أبو الملكات اللسانية، ففسدت بما ألقي إليها ممّا يغايرها، لجنوحها إليه باعتياد السمع. وخشي أهل العلوم منهم أن تفسد تلك الملكة رأسا ويطول العهد بها، فينغلق القرآن والحديث على المفهوم، فاستنبطوا من

بجاري كلامهم قوانين لتلك الملكة مطردة، شبه الكلّيات والقواعد، يقيسون عليها سائر أنواع الكلام ويلحقون الأشباه (منها) بالأشباه، مثل: أنّ الفاعل مرفوع والمفعول منصوب، والمبتدأ مرفوع. ثم رأوا تغيّر الدّلالة بتغيّر حركات هذه الكلمات، فاصطلحوا على تسميته إعرابا، وتسمية الموجب لذلك التّغيّر عاملا وأمثال ذلك. وصارت كلّها اصطلاحات خاصة بهم، فقيدوها بالكتاب وجعلوها صناعة لهم مخصوصة، واصطلحوا على تسميتها بعلم النّحو.

وأوّل من كتب فيها أبو الأسود الدّؤليّ من بني كنانة، ويقال باشارة عليّ رضي الله عنه، لأنّه رأى تغيّر الملكة، فأشار عليه بحفظها، ففزع إلى ضبطها بالقوانين الحاضرة (112) المستقرأة، ثم كتب فيها النّاس من بعده إلى أن انتهت إلى الخليل بن أحمد الفراهيديّ أيام الرّشيد، أحوج ما كان النّاس إليها، لذهاب تلك الملكة من العرب، فهذّب الصناعة وكمّل أبوابها. وأخذها عنه سيبويه، فكمّل تفاريعها واستكثر من أدلّتها وشواهدها، ووضع فيها كتابه المشهور الذي كان إماما لكلّ ما كتب فيها من بعده. ثم وضع أبو عليّ الفارسيّ وأبو القاسم الزّجاج كتبا مختصرة للمتعلّمين، يحذون فيها حذو الإمام في كتابه.

ثم طال الكلام في هذه الصناعة وحدث الخلاف بين أهلها، في الكوفة والبصرة، المصرين القديمين للعرب. وكثرت الأدلة والحجاج بينهم وتباينت الطرق في التعليم وكثر الاختلاف في إعراب كثير من آي القرآن، باختلافهم في تلك القواعد، وطال ذلك على المتعلمين. وجاء المتأخرون بهذاهبهم في الاختصار، فاختصروا كثيرا من ذلك الطول مع استيعابهم لجميع ما نقل، كما فعله ابن مالك في كتاب التسهيل وأمثاله، أو اقتصارهم على المبادىء للمتعلمين، كما فعله الزخشري في المفصل وابن الحاجب في المقدمة له. وربما نظموا ذلك نظما مثل ابن مالك في الأرجوزتين الكبرى والصغرى، وابن معطى في الأرجوزة الألفية. وبالجملة فالتآليف في هذا الفن أكثر من أن تحصى أو يحاط بها، وطرق التعليم فيها مختلفة، فالتآليف في هذا الفن أكثر من أن تحصى أو يحاط بها، وطرق التعليم فيها مختلفة، فطريقة المتقدمين مغايرة لطريقة المتأخرين. الكوفيون والبصريون والبغداديون والأندلسيون مختلفة طرقهم كذلك.

وقد كادت هذه الصناعة أن تؤذن بالذهاب لما رأينا من التّقص في سائر العلوم

<sup>112)</sup> كذا، وفي ب: الحاصرة.

والصّنائع بتناقص العمران، ووصل إلينا بالمغرب لهذه العصور ديوان من مصر، منسوب إلى جمال الدّين ابن هشام من علمائها، استوفى فيه أحكام الإعراب محملة ومفصلة. وتكلم على الحروف والمفردات والجمل، وحذف ما في الصّناعة من المتكرّر في أكثر أبوابها وسماه بالمغني في الإعراب. وأشار إلى نكت إعراب القرآن كلّها وضبطها بأبواب وفصول وقواعد انتظمت سائرها، فوقفنا منه على علم جمّ يشهد بعلوّ قدره في هذه الصناعة ووفور بضاعته منها، وكأنّه ينحو في طريقته منحى نحاة أهل الموصل، الذين اقتفوا أثر ابن جنّي واتبعوا مصطلح تعليمه، فأتى من ذلك بشيء عجيب دال على قوّة ملكته واطّلاعه. والله يزيد في الخلق ما يشاء.

فصل في علم اللّغة

هذا العلم هو بيان الموضوعات اللغوية. وذلك أنه لما فسدت ملكة اللسان العربيّ، في الحركات المسمّاة عند أهل النحو بالإعراب، واستنبطت القوانين لحفظها كما قلناه. ثم استمرّ ذلك الفساد بملابسة العجم ومخالطتهم، حتى تأدّى الفساد إلى موضوعات الألفاظ، فاستعمل كثير من كلام العرب في غير موضوعه عندهم، ميلا مع هجنة (١١٦) المتعرّبين في اصطلاحاتهم المخالفة لصريح العربية، فاحتيج إلى حفظ الموضوعات اللغوية بالكتاب والتدوين، خشية الدروس وما ينشأ عنه من الجهل بالقرآن والحديث، فشمّر كثير من أثمّة اللسان لذلك وأملوا فيه الدواوين. وكان سابق الحلبة في ذلك الخليل بن أحمد الفراهيديّ. ألف فيها كتاب العين، فحصر فيه مركبات حروف المعجم كلها، من التنائيّ والثلاثيّ والرباعيّ العين، فحصر فيه مركبات حروف المعجم كلها، من التنائيّة تخرج من جيمع والخماسيّ، وهو غاية ما ينتهي إليه التركيب في اللسان العربيّ. وتأتّى له حصر ذلك بوجوه عديدة حاصرة، وذلك أنّ جملة الكلمات الثنائية تخرج من جيمع الأعداد على التوالي من واحد إلى سبعة وعشرين، وهو دون نهاية حروف المعجم بواحد. لأنّ الحرف الواحد منها يؤخذ مع كلّ واحد من السبعة والعشرين كذلك. ثم الثالث سبعة وعشرين كلمة ثنائية. ثم يؤخذ الثاني مع السبّة والعشرين كذلك. ثم الثالث سبعة وعشرين كلمة ثنائية. ثم يؤخذ الثاني مع السبّة والعشرين كذلك. ثم الثالث سبعة وعشرين كلمة ثنائية. ثم يؤخذ الثاني مع السبّة والعشرين كذلك. ثم الثالث

<sup>(113)</sup> الهجنة في الكلام: العيب والقبح (قاموس).

والرّابع. ثم يؤخذ السابع والعشرون مع الثامن والعشرين، فيكون واحدا، فتكون كلّها أعدادا على توالي العدد من واحد إلى سبعة وعشرين، فتجمع كما هي بالعمل المعروف عند أهل الحساب وهو أن تجمع الأوّل مع الأخير وتضرب المجموع في نصف العدّة. ثم تضاعف لأجل قلب الثّنائيّ، لأنّ التقديم والتأخير بين الحروف معتبر في التركيب، فيكون الخارج جملة الثّنائيّات.

وتخرج الثلاثيّات من ضرب عدد التّنائيّات فيما يجتمع من واحد إلى ستّة وعشرين على توالى العدد، لأنّ كلّ ثنائيّة تزيد عليها حرفا، فتكون ثلاثيّة. فتكون التّنائيّة بمنزلة الحرف الواحد مع كلّ واحد من الحروف الباقية، وهي ستّة وعشرون حرفا، بعد التّنائيّة، فتجمع من واحد إلى ستة وعشرين على توالي العدد، ويضرب فيه جملة الثنائيّات. ثم تضرب الخارج في ستّة، جملة مقلوبات الكلمة الثلاثيّة، فيخرج مجموع تركيبها من حروف المعجم. وكذلك في الرباعيّ والخماسيّ. فانحصرت له التراكيب بهذا الوجه، وربّب أبوابه على حروف المعجم بالترتيب المتعارف. واعتمد فيه ترتيب المخارج، فبدأ بحروف الحلق، ثم ما بعده من حروف المنتعارف. واعتمد فيه ترتيب المخارج، فبدأ بحروف الحلق، ثم ما بعده من حروف الحنك ثم الأضراس، ثم الشّفة وجعل حروف العلّة آخرا، وهي الحروف الهوائيّة. وبدأ من حروف الحلق بالعين، لأنه الأقصى منها، فلذلك سمّي كتابه بالعين، لأنّ المتقدّمين كانوا يذهبون في تسمية دواوينهم إلى مثل هذا، وهو تسميته بأوّل ما يقع الرّباعي والخماسيّ أكثر لقلّة استعمال العرب له لثقله، ولحق به التّنائيّ لقلّة دورانه، وكان المهمل في الرّباعي والخماسيّ أكثر لقلّة استعمال العرب له لثقله، ولحق به التّنائيّ لقلّة دورانه، وكان المهمل في الرّباعي والخماسيّ أكثر لقلّة استعمال العرب له لثقله، ولحق به التّنائيّ لقلّة دورانه، وكان الاستعمال في الثّلاثيّ أغلب، فكانت أوضاعه أكثر لدورانه. وضمّن الخليل ذلك كلّه في كتاب العين واستوعبه أحسن استيعاب وأوفاه.

وجاء أبو بكر الزبيدي وكتب لهشام المؤيّد بالأندلس، في المائة الرّابعة، فاختصره مع المحافظة على الاستيعاب وحذف منه المهمل كلّه، وكثيرا من شواهد المستعمل، ولخّصه للحفظ أحسن تلخيص.

وألّف الجوهريّ من المشارقة، كتاب الصّحاح، على التّرتيب المتعارف لحروف المعجم، فجعل البداءة منها بالهمزة وجعل الترجمة بالحروف على الحرف الأخير من الكلمة، لاضطرار الناس في الأكثر إلى أواخر الكلم، فيجعل ذلك بابا. ثم يأتي

بالحروف أوّل الكلمة، على ترتيب حروف المعجم أيضا. ويترجم عليها بالفصول إلى آخرها. وحصر اللّغة اقتداء بحصر الخليل.

ثم ألف فيها من الأندلسيين ابن سيده من أهل دانية، في دولة علي بن مجاهد، كتاب المحكم على ذلك المنحى من الاستيعاب، وعلى نحو ترتيب كتاب العين. وزاد فيه التعرض لاشتقاقات الكلم وتصاريفها، فجاء من أحسن الدواوين. ولخصه محمد بن أبي الحسين صاحب المستنصر من ملوك الدولة الحفصية بتونس. وقلب ترتيبه إلى ترتيب كتاب الصمحاح في اعتبار أواخر الكلم وبناء التراجم عليها، فكانا توأمي رحم وسليلي أ بوة.

ولكراع من أثمّة اللغة كتاب المنجد، ولابن دريد كتاب الجمهرة، ولابن الأنباري كتاب الزاهر.

هذه أصول كتب اللّغة فيما علمناه. وهناك مختصرات أخرى مختصّة بصنف من الكلمات ومستوعبة لبعض الأبواب أو لكلّها، إلّا أنّ وجه الحصر فيها خفيّ، ووجه الحصر في تلك جلّي من قبل التراكيب كما رأيت.

ومن الكتب الموضوعة أيضا في اللّغة كتاب الزّمخشريّ في المجاز، وسمّاه أساس البلاغة، بيّن فيه كلّ ما تجوّزت به العرب من الألفاظ، فيما تجوّزت به من المدلولات، وهو كتاب شريف الإفادة.

ثم لمّا كانت العرب تضع الشّيء لمعنى على العموم، ثم تستعمل في الأمور الخاصّة ألفاظا أخرى خاصة بها، فرّق ذلك عندنا، بين الوضع والاستعمال، واحتاج الناس إلى فقه في اللّغة عزيز المأخذ، كما وضع الأبيض بالوضع العامّ لكلّ ما فيه بياض، ثم اختصّ ما فيه بياض من الخيل بالأشهب، ومن الإنسان بالأزهر، ومن الغنم بالأملح، حتى صار استعمال الأبيض في هذه كلّها لحنا وخروجا عن لسان العرب. واختصّ بالتأليف في هذا المنحى الثعالبيّ وأفرده في كتاب له سمّاه فقه اللّغة، وهو من آكد ما يأخذ به اللّغويّ نفسه، أن يحرّف استعمال العرب عن مواضعه. فليس معرفة الوضع الأوّل بكاف في التركيب، حتى يشهد له استعمال العرب للعرب لذلك. وأكثر ما يحتاج إلى ذلك الأديب في فنّي نظمه ونثوه، وحذرا من أن يكثر لحنه في الموضوعات اللّغويّة في مفرداتها وتراكيبها، وهو أشرّ من اللّحن في يكثر لحنه في الموضوعات اللّغويّة في مفرداتها وتراكيبها، وهو أشرّ من اللّحن في

الإعراب وأفحش. وكذلك ألّف بعض المتأخّرين في الألفاظ المشتركة وتكفّل بحصرها، وإن لم يبلغ إلى النّهاية في ذلك، فهو مستوعب للأكثر.

وأمّا المختصرات الموجودة في هذا الفنّ، المخصوصة بالمتداول من اللّغة الكثير الاستعمال، تسهيلا لحفظها على الطّالب، فكثيرة مثل الألفاظ لابن السّكّيت والفصيح لثعلب وغيرهما. وبعضها أقلّ لغة من بعض لاختلاف نظرهم في الأهمّ على الطالب للحفظ. والله الحلّق العلم.

#### فصل

واعلم أنّ النقل الذي تثبت به اللّغة إنما هو النّقل عن العرب أنهم استعملوا هذه الألفاظ لهذه المعاني، لا تقل إنّهم وضعوها لأنّه متعذّر وبعيد، ولم يعرف لأحد منهم. وكذلك لا تثبت اللغات بقياس ما لم (يعرف) استعماله، على ما عرف استعماله في ماء العنب، باعتبار الإسكار الجامع. لأنّ شهادة الاعتبار في باب القياس إنّما يدركها الشرع الدال على صحّة القياس من أصله. وليس لنا مثله في اللّغة إلّا بالعقل، وهو تحكّم، وعلى هذا جمهور الأئمة. وإن مال إلى القياس فيها القاضي وابن سريج وغيرهم. ولكنّ القول بنفيه أرجح. ولا تتوهمن أنّ القيات اللّغة في باب الحدود اللّفظيّة، لأنّ الحدّ راجع إلى المعاني، ببيان أنّ مدلول اللفظ المجهول الخفيّ هو مدلول الواضح المشهور، واللّغة إثبات أنّ اللّفظ كذا، لمعنى كذا، والفرق في غاية الظّهور.

#### فصل علم البيان

هذا العلم حادث في الملّة بعد علم العربيّة واللّغة، وهو من العلوم اللّسانيّة لأنّه متعلّق بالألفاظ وما تفيده. ويقصد بها الدّلالة عليه من المعاني. وذلك أنّ الأمور التي يقصد بها المتكلّم إفادة السامع من كلامه هي : إمّا تصوّر مفردات تسند ويسند إليها ويفضي بعضها إلى بعض؛ والدّلالة على هذه هي المفردات من الأسماء والأفعال والحروف، وإمّا تمييز المسندات من المسند إليها والأزمنة، ويدلّ عليها بتغيّر

الحركات، وهو الاعراب وأبنية الكلمات. وهذه كلّها هي صناعة النّحو. ويبقى من الأمور المكتنفة بالواقعات المحتاجة للدّلالة أحوال المتخاطبين أو الفاعلين، وما يقتضيه حال الفعل، وهو محتاج إلى الدّلالة عليه، لأنّه من تمام الإفادة، وإذ حصلت للمتكلّم فقد بلغ غاية الإفادة في كلامه. وإذا لم يشتمل على شيء منها، فليس من جنس كلام العرب، فإنّ كلامهم واسع، ولكلّ مقام عندهم مقال يختص به بعد كال الإعراب والإبانة.

ألا ترى أنّ قولهم: (زيد جاءني) مغاير لقولهم (جاءني زيد) من قبل أنّ المتقدّم منهما هو الأهمّ عند المتكلّم. فمن قال: جاءني زيد، أفاد أنّ اهتهامه بالمجيء، قبل الشّخص المسند إليه، ومن قال: زيد جاءني، أفاد أنّ اهتهامه بالشّخص، قبل المجيء المسند. وكذا التّعبير عن أجزاء الجملة، بما يناسب المقام، من موصول أو مهرفة.

وكذا تأكيد الإسناد (في) الجملة، كقولهم: زيد قائم، وإنّ زيدا قائم، وإنّ زيدا لقائم، متغايرة كلّها في الدّلالة، وإن استوت من طريق الإعراب، فإنّ الأوّل العاري عن التّأكيد إنّما يفيد الخالي الذّهن، والثاني المؤكّد به (إنّ) يفيد المتردّد، والثالث يفيد المنكر، فهي مختلفة، وكذلك تقول: جاءني الرجل، ثم تقول مكانه بعينه: جاءني رجل؛ إذا قصدت بذلك التّنكير تعظيمه، وأنّه رجل لا يعادله أحد من الرّجال.

ثم الجملة الإسناديّة تكون خبريّة، وهي التي لها خارج تطابقه أوّلا، وإنشائيّة وهي التي لا خارج لها كالطّلب وأنواعه. ثم قد يتعيّن ترك العاطف بين الجملتين إذا كان للثانية محلّ من الإعراب: فينزّل بذلك منزلة التابع المفرد نعتا أو توكيدا أو بدلا بلا عطف، أو يتعيّن العطف إذا لم يكن للثّانية محلّ من الإعراب. ثم يقتضي المحلّ الإطناب أو الإيجاز فيورد الكلام عليهما. ثم قد يدلّ باللّفظ ولا يراد منطوقه ويراد لازمه إن كان مفردا، كما تقول: زيد أسد، فلا تريد حقيقة الأسد لمنطوقه، وإنّما تريد شجاعته اللازمة وتسندها إلى زيد، وتسمّى هذه استعارة.

وقد ترید باللّفظ المركب الدّلالة على ملزومه، كما تقول: زید كثیر رماد (القدر)، وترید به ما لزم ذلك عنه من الجود وقرى الضّیف، لأنّ كثرة الرماد ناشئة

عنهما، فهي دالة عليهما. وهذه كلّها (دلالات) زائدة على دلالة الألفاظ من المفرد والمركّب، وإنّما هي هيآت وأحوال للواقعات جعلت للدّلالة عليها أحوال وهيآت في الألفاظ كلّ بحسب ما يقتضيه مقامه، فاشتمل هذا العلم المسمّى بالبيان على البحث عن هذه الدّلالات التي للهيآت والأحوال والمقامات، وجعل على ثلاثة أصناف:

الصنف الأول، يبحث فيه عن هذه الهيات والأحوال حتى تطابق باللّفظ جميع مقتضيات الحال، ويسمّى علم البلاغة.

والصنف النّاني يبحث فيه عن الدّلالة على اللازّم اللّفظيّ وملزومه؛ وهي الاستعارة والكناية كما قلناه ويسمّى علم البيان.

وألحقوا بهما صنفا آخر، وهو النظر في تزيين الكلام وتحسينه بنوع من التنميق: إمّا بسجع يفصله، أو تجنيس يشابه بين ألفاظه، أو ترصيع يقطع أوزانه، أو تورية عن المعنى المقصود بإيهام (114)معنى أخفى منه، لاشتراك اللفظ بينهما أو طباق بالتقابل بين الأضداد، وأمثال ذلك، ويسمّى عندهم علم البديع.

وأطلق على الأصناف النّلاثة عند المحدثين اسم البيان، وهو اسم الصنف الثاني، لأن الأقدمين أول ما تكلّموا فيه. ثم تلاحقت مسائل الفنّ واحدة بعد أخرى، وكتب فيها جعفر بن يحي والجاحظ وقدامة وأمثالهم إملاءات غير وافية (بها).

غم لم تزل مسائل الفنّ تكمل شيئا فشيئا إلى أن مخض السّكّاكيّ زبدته وهذبّ مسائله وربّب أبوابه، على نحو ما ذكرناه آنفا من التّرتيب، وألّف كتابه المسمّى بالمفتاح في النّحو والتصريف والبيان، فجعل هذا الفنّ من بعض أجزائه. وأخذه المتأخّرون من كتابه، ولخّصوا منه أمّهات هي المتداولة لهذا العهد، كما فعله السكّاكيّ في كتاب التّبيان، وابن مالك في كتاب المصباح، وجلال الدّين القروينيّ في كتاب الإيضاح (وفي كتاب) التّلخيص، وهو أصغر حجما من الإيضاح، والعناية به لهذا العهد، عند أهل المشرق، في الشرّح والتّعليم منه أكثر من غيره.

<sup>114)</sup> ورد في هامش نسخة دار الكتاب : كذا، وفي نسخة : بابهام.

وبالجملة فالمشارقة على هذا الفن أقوم من المغاربة، وسببه والله أعلم أنه كالتي في العلوم اللسانية، والصنائع الكمالية توجد في وفور العمران. والمشرق أوفر عمرانا من المغرب كما ذكرناه، أو نقول لعناية العجم وهم معظم أهل المشرق، كتفسير الزّمخشري، وهو كلّه مبنّى على هذا الفنّ (بل) هو أصله.

وإنما اختص بأهل المغرب من أصنافه علم البديع خاصة، وجعلوه من جملة علوم الأدب الشعرية، وفرّعوا له ألقابا وعدّدوا أبوابا ونوّعوا أنواعا. وزعموا أنهم أحصوها من لسان العرب. وإنّما حملهم على ذلك الولوع بتزيين الألفاظ، وأنّ علم البديع سهل المأخذ. وصعبت عليهم مآخذ البلاغة والبيان لدقّة أنظارهما وغموض معانيهما فتجافوا عنهما.

وممّن ألف في البديع من أهل افريقيّة ابن رشيق، وكتاب العمدة له مشهور. وجرى كثير من أهل افريقيّة والأندلس على منحاه. واعلم أنّ ثمرة هذا الفنّ إنّما هي في فهم الإعجاز من القرآن، لأنّ إعجازه في وفاء الدّلالة منه بجميع مقتضيات الأحوال منطوقة ومفهومة، وهي أعلى مراتب الكمال، مع الكلام فيما يختصّ بالألفاظ، في انتقائها وجودة رصفها وتركيبها، وهذا هو الإعجاز الذي تقصر الأفهام عن (دركه). وإنما يدرك بعض الشيء منه من كان له ذوق بمخالطة اللسان العربيّ وحصول ملكته، فيدرك من إعجازه على قدر ذوقه.

فلهذا كانت مدارك العرب الذين سمعوه من مبلّغه أعلى مقاما في ذلك، لأنهم فرسان الكلام وجهابذته، والدّوق عندهم موجود بأوفر ما يكون وأصحّه. وأحوج ما يكون إلى هذا الفنّ المفسّرون، وأكثر تفاسير المتقدّمين غفل منه، حتى ظهر جار الله الزّغشريّ ووضع كتابه في التّفسير، وتتبّع آي القرآن بأحكام هذا الفنّ، بما يبدي البعض من إعجازه، فانفرد بهذا الفضل على جميع التّفاسير، لولا أنّه يؤيّد عقائد أهل البدع عند اقتباسها من القرآن بوجوه البلاغة. ولأجل هذا يتحاماه كثير من أهل السنّة، مع وفور بضاعته من البلاغة. فمن أحكم عقائد السنّة، وشارك في هذا الفنّ بعض المشاركة حتى يقتدر على الردّ عليه من جنس كلامه، أو يعلم أنّها بدعة فيعرض عنها ولا تضرّه في معتقده، فإنّه يتعيّن عليه النّظر في هذا الكتاب، للظّفر بشيء من الإعجاز، مع السّلامة من البدع والأهواء. والله الهادى من يشاء إلى سواء السّبيل.

## فصل علم الأدب

هذا العلم لا موضوع له، ينظر في إثبات عوارضه أو نفيها، وإنّما المقصود منه عند أهل اللّسان ثمرته، وهي الإجادة في فنّي المنظوم والمنثور، على أساليب العرب ومناحيهم، فيجمعون لذلك من كلام العرب ما عساه تحصل به الكلمة، من شعر عالي الطبقة وسجع متساو في الإجادة ومسائل من اللّغة والنّحو، مبثوثة أثناء ذلك، متفرّقة، يستقري منها النّاظر في الغالب معظم قوانين العربية، مع ذكر بعض من أيام العرب، يفهم به ما يقع في أشعارهم منها، وكذلك ذكر المهمّ من الأنساب الشهيرة والأخبار العامّة. والمقصود بذلك كلّه أن لا يخفى على النّاظر فيه شيء من كلام العرب وأساليبهم ومناحي بلاغتهم إذا تصفّحه، لأنّه لا تحصل الملكة من حفظه إلا بعد فهمه، فيحتاج إلى تقديم جميع ما يتوقّف عليه فهمه.

ثم إنهم إذا أرادوا حدّ هذا الفنّ قالوا: الأدب هو حفظ أشعار العرب وأخبارها والأخذ من كلّ علم بطرف؛ يريدون من علوم اللّسان أو العلوم الشّرعيّة من حيث متونها فقط، وهي القرآن والحديث. إذ لا مدخل لغير ذلك من العلوم في كلام العرب إلا ما ذهب إليه المتأخّرون عند كلفهم بصناعة البديع من التّورية في أشعارهم وترسّلهم بالاصطلاحات العلميّة، فاحتاج صاحب هذا الفنّ حينئذ إلى معرفة اصطلاحات العلوم، ليكون قائما على فهمها. وسمعنا من شيوخنا في مجالس التّعليم أنّ أصول هذا الفنّ وأركانه أربعة دواوين وهي : أدب الكاتب لابن قتيبة، وكتاب البيان والتّبيين للجاحظ، وكتاب النوادر لأبي عليّ القالي البغداديّ. وما سوى هذه الأربعة فتبع لها وفروع عنها وكتب المحدثين في ذلك كثيرة.

وكان الغناء في الصدر الأول من أجزاء هذا الفنّ، لما هو تابع للشعر، إذ الغناء إنما هو تلحينه. وكان الكتّاب والفضلاء من الخواصّ في الدّولة العبّاسيّة يأخذون أنفسهم به، حرصا على تحصيل أساليب الشّعر وفنونه، فلم يكن انتحاله قادحا في العدالة والمروءة. وقد ألف القاضي أبو الفرج الأصبهانيّ وهو ما هو، كتابه في الأغاني، جمع فيه أخبار العرب وأشعارهم وأنسابهم وأيّامهم ودولهم. وجعل مبناه

على الغناء في المائة صوت التي احتارها المغنون للرّشيد، فاستوعب فيه ذلك أتمّ استيعاب وأوفاه. ولعمري إنّه ديوان العرب وجامع أشتات المحاسن التي سلفت لهم، في كلّ فنّ من فنون الشعر والتاريخ والغناء وسائر الأحوال، ولا يعدل به كتاب في ذلك فيما نعلمه، وهو الغاية التي يسمو إليها الأديب ويقف عندها، وأتى له بها. ونحن الآن نرجع بالتحقيق على الإجمال فيما تكلّمنا عليه من علوم اللّسان. والله الهادي للصّواب.

#### فصل في أن اللغة ملكة صناعية

اعلم أنّ اللّغات كلّها ملكات شبيهة بالصّناعة، إذ هي ملكات في اللّسان، للعبارة عن المعاني وجودتها وقصورها بحسب تمام الملكة أو نقصانها. وليس ذلك بالنّظر إلى المفردات، وإنّما هو بالنّظر إلى التّراكيب. فإذا حصلت الملكة التامّة في تركيب الألفاظ المفردة، للتعبير بها عن المعاني المقصودة، ومراعاة التأليف الذي يطبّق الكلام على مقتضى الحال، بلغ المتكلم حينئذ الغاية من إفادة مقصوده للسيّامع، وهذا هو معنى البلاغة. والملكات لا تحصل إلّا بتكرار الأفعال؛ لأنّ الفعل يقع أولا وتعود منه للذّات صفة، ثم تتكرّر فتكون حالا. ومعنى الحال أنها صفة راسخة،

فالمتكلّم من العرب حين كانت ملكة اللّغة العربيّة موجودة فيهم، يسمع كلام أهل جيله، وأساليبهم في مخاطباتهم وكيفيّة تجيرهم عن مقاصدهم، كما يسمع الصبيّ استعمال المفردات في معانيها، فيلقّنها أولا، ثم يسمع التراكيب بعدها فيلقنها كذلك، ثم لا يزال سماعهم لذلك يتجدّد في كلّ لحظة ومن كلّ متكلّم، واستعماله يتكرر إلى أن يصير ذلك ملكة وصفة راسخة ويكون كأحدهم. هكذا تصيّرت الألسن واللّغات من جيل إلى جيل وتعلّمها العجم والأطفال. وهذا هو معنى ما تقوله العامة من أنّ اللغة للعرب بالطبع أي بالملكة الأولى التي أخذت عنهم، ولم يأخذوها عن غيرهم. ثم فسدت هذه الملكة لمضر بمخالطتهم الاعاجم. وسبب فسادها أنّ النّاشيء من الجيل، صار يسمع في العبارة عن العبارة عن العبارة عن

المقاصد كيفيّات أخرى غير الكيفيّات التي كانت للعرب، فيعبّر بها عن مقصوده لكثرة المخالطين للعرب من غيرهم، ويسمع كيفيّات العرب أيضا فاختلط عليه الأمر وأخذ من هذه وهذه، فاستحدث ملكة وكانت ناقصة عن الأولى، وهذا معنى فساد اللّسان العربيّ.

ولهذا كانت لغة قريش أفصح اللّغات العربيّة وأصرحها لبعدهم عن بلاد العجم من جميع جهاتهم. ثم من اكتنفهم من ثقيف وهذيل وخزاعة وبني كنانة وغطفان وبني أسد وبني تميم، وأمّا من بعد عنهم من ربيعة ولخم وجذام وغسّان وإياد وقضاعة وعرب اليمن المجاورين لأمم الفرس والرّوم والحبشة، فلم تكن لغتهم تامّة الملكة بمخالطة الأعاجم. وعلى نسبة بعدهم من قريش كان الاحتجاج بلغاتهم في الصبّحة والفساد عند أهل الصناعة العربيّة. والله اعلم.

# فصل في أن لغة العرب لهذا العهد لغة مستقلة مغايرة للغة مضر ولغة حمير

وذلك أنّا نجدها في بيان المقاصد والوفاء بالدّلالة على سنن اللّسان المضري، لم يفقد منها إلّا دلالة الحركات على تعيّن الفاعل من المفعول، فاعتاضوا منها بالتّقديم والتأخير، وبقرائن تدلّ على خصوصيّات المقاصد. إلّا أنّ البيان والبلاغة في اللّسان المضرى أكثر وأعرق، لأنّ الألفاظ بأعيانها دالّة على المعاني بأعيانها. ويبقى ما تقتضيه الأحوال ويسمّى بساط الحال ععتاجا إلى ما يدلّ عليه. وكلّ معنى لا بدّ وأن تكتنفه أحوال تخصّه، فيجب أن تعتبر تلك الأحوال في تأدية المقصود لأنها صفاته. وتلك الأحوال في جميع الألسن أكثر ما يدلّ عليها بألفاظ تخصّها بالوضع. وأمّا في اللّسان العربيّ فإنّما يدلّ عليها بأحوال وكيفيّات، في تراكيب الألفاظ وتأليفها، من تقديم أو تأخير أو حذف أو حركة إعراب. وقد يدلّ عليها بالحروف غير المستقلّة. ولذلك تفاوت طبقات الكلام في اللّسان العربيّ بحسب المؤوث الدّلالة على تلك الكيفيّات كما قدّمناه، فكان الكلام العربيّ لذلك أوجز تفاوت الدّلالة على تلك الكيفيّات كما قدّمناه، فكان الكلام العربيّ لذلك أوجز

وأقلّ ألفاظا وعبارة من جميع الألسن.

وهذا معنى قوله صلى الله عليه وسلم: «أوتيت جوامع الكلم واختصر لي الكلام اختصارا ». واعتبر ذلك بما يحكى عن عيسى بن عمر وقد قال له بعض النحاة: « إنّي أجد في كلام العرب تكرارا في قولهم: زيد قائم، وإنّ زيدا قائم، وإنّ زيدا لقائم والمعنى واحد ». فقال له: إنّ معانيها مختلفة، فالأوّل: لإفادة الخالي الدّهن من قيام زيد، والثاني: لمن سمعه فتردّد فيه: والثالث: لمن عرف بالإصرار على إنكاره؛ فاختلفت الدّلالة باختلاف الأحوال.

ومازالت هذه البلاغة والبيان ديدن العرب ومذهبهم لهذا العهد. ولا تلتفتن في ذلك إلى خوفشة النّحاة أهل صناعة الإعراب القاصرة مداركهم عن التّحقيق، حيث يزعمون أنّ البلاغة لهذا العهد ذهبت، وأنّ اللّسان العربيّ فسد، اعتبارا بما وقع أواخر الكلم من فساد الإعراب الذي يتدارسون قوانينه. وهي مقالة دسّها التشيّع في طباعهم، وألقاها القصور في أفئدتهم، وإلّا فنحن نجد اليوم الكثير من ألفاظ العرب لم تزل في موضوعاتها الأولى، والتّعبير عن المقاصد والتعاون فيه بتفاوت الإبانة موجود في كلامهم لهذا العهد، وأساليب اللّسان وفنونه من النظم والنثر موجودة في مخاطباتهم، وفيهم الخطيب المصقع في محافلهم ومجامعهم، والشاعر المفلق على أساليب لغتهم. والدّوق الصحيح والطبع السليم شاهدان بذلك. ولم المفلق على أساليب لغتهم. والدّوق الصحيح والطبع السليم شاهدان بذلك. ولم يفقد من أحوال اللّسان المدوّن إلّا حركات الإعراب في أواخر الكلم فقط، الذي يفقد من أحكام اللّسان، وإنّما وقعت العناية بلسان مضر، لما فسد بمخالطتهم الأعاجم، حين استولوا على ممالك العراق والشام ومصر والمغرب، وصارت ملكته على غير استولوا على ممالك العراق والشام ومصر والمغرب، وصارت ملكته على غير استولوا على ممالك العراق والشام ومصر والمغرب، وصارت ملكته على غير استولوا على كانت أوّلا، فانقلب لغة أخرى.

وكان القرآن (متنزّلا) به، والحديث النبوي منقولا بلغته، وهما أصل الدّين والملّة. فخشي تناسيهما وانغلاق الأفهام عنهما بفقدان اللّسان الذي تنزّلا به، فاحتيح إلى تدوين أحكامه ووضع مقاييسه واستنباط قوانينه. وصار علما ذا فصول وأبواب ومقدّمات ومسائل، سماه أهله بعلم النّحو، وصناعة العربيّة فأصبح فنّا محفوظا وعلما مكتوبا وسلّما إلى فهم كتاب الله وسنّة رسوله صلى الله عليه

وسلّم راقيا.

ولعلّنا لو اعتنينا بهذا اللّسان العربيّ لهذا العهد واستقرينا أحكامه، نعتاض عن الحركات الإعرابيّة التي فسدت في دلالتها بأمور أخرى وكيفيّات موجودة فيه، فتكون لها قوانين تخصّها. ولعلّها تكون في أواخره على غير المنهاج الأوّل في لغة مضر، فليست اللغات وملكاتها مجّانا.

ولقد كان اللّسان المضريّ مع اللّسان الحميريّ بهذه المثابة، وتغيّرت عند مضر كثير من موضوعات اللّسان الحميريّ وتصاريفِ كلماته. تشهد بذلك الأنقال الموجودة لدينا خلافا لمن يحمله القصور على أنهما لغة واحدة، ويلتمس إجراء اللّغة الحميريّة على مقاييس اللّغة المضريّة وقوانينها، كما يزعم بعضهم في اشتقاق (القيل) في اللّسان الحميريّ أنّه من القول وكثير من أشباه هذا، وليس ذلك بصحيح. ولغة حمير لغة أخرى مغايرة للغة مضر في الكثير من أوضاعها وتصاريفها وحركات اعرابها ، كما هي لغة العرب لعهدنا مع لغة مضر، إلّا أنّ العناية بلسان مضر، من أجل الشريعة كما قلناه، حمل ذلك على الاستنباط والاستقراء، وليس عندنا نحن لهذا العهد ما يحملنا على مثل ذلك ويدعونا إليه.

وممّا وقع في لغة هذا الجيل العربي لهذا العهد، حيث كانوا من الأقطار شأنهم في النّطق بالقاف، فإنّهم لا ينطقون بها من مخرج القاف عند أهل الأمصار، كا هو مذكور في كتب العربيّة، إنّه من أقصى اللّسان وما فوقه من الحنك الأعلى. وما ينطقون بها أيضا من مخرج الكاف، وإن كان أسفل من موضع القاف وما يليه من الحنك الأعلى كما هي، بل يجيئون بها متوسّطة بين الكاف والقاف، وهو موجود للجيل أجمع حيث كانوا من غرب أوشرق، حتى صار ذلك علامة عليهم من بين الأمم والأجيال ومختصّا بهم لا يشاركهم فيها غيرهم، حتى إنّ من يريد التعرّب والانتساب إلى الجيل والدخول فيها يحاكيهم في النّطق بها.

وعندهم أنه إنّما يتميّز العربيّ الصريح من الدخيل في العروبية والحضريّ بالنّطق بهذه القاف، ويظهر بذلك أنها لغة مضر بعينها، فإنّ هذا الجيل الباقين معظمهم (ورياساتهم) شرقا وغربا في ولد منصور بن عكرمة بن حصفة بن قيس بن عيلان من سليم بن منصور، ومن بني عامر بن صعصعة بن معاوية بن بكر بن هوازن بن

منصور. وهم لهذا العهد أكثر الأمم في المعمور وأغلبهم، وهم من أعقاب مضر، وسائر الجيل معهم من بني كهلان، في النّطق بهذه القاف أسوة. وهذه اللغة لم يبتدعها هذا الجيل بل هي متوارثة فيهم متعاقبة، ويظهر من ذلك أنها لغة مضر الأولين، ولعلّها لغة النبيّ صلى الله عليه وسلّم بعينها. وقد ادّعى ذلك فقهاء أهل البيت، وزعموا أنّ من قرأ في أمّ القرآن «إهدنا الصراط المستقيم» بغير القاف التي لهذا الجيل فقد لحن وأفسد صلاته، وما أدري من أين جاء هذا ؟ فإنّ (لغة) أهل الأمصار أيضا لم يستحدثوها، وإنّما تناقلوها من لدن سلفهم وكان أكثرهم من مضر لمّا نزلوا الأمصار من لدن الفتح. وأهل الجيل أيضا لم يستحدثوها، إلّا أنهم أبعد من مخالطة الأعاجم من أهل الأمصار. فهذا يرجّح، فيما يوجد من اللغة لديهم، أنّه من لغة سلفهم. هذا مع اتفاق أهل الجيل كلّهم شرقا وغربا في النّطق لديهم، وأنّها الخاصيّة التي يتميّز بها العربيّ من الهجين والحضريّ.

والظاهر أنّ هذه القاف التي ينطق بها أهل الجيل العربيّ البدويّ هو من مخرج القاف عند أوّهم من أهل اللغة، وأنّ مخرج القاف متسع، فأوّله من أعلى الحنك وآخره مما يلي الكاف. فالنّطق بها من أعلى الحنك هو لغة الأمصار، والنّطق بها مما يلي الكاف هي لغة هذا الجيل البدويّ. بهذا يندفع ما قاله أهل البيت من فساد الصلاة بتركها في أمّ القرآن، فإنّ فقهاء الأمصار كلّهم على خلاف ذلك. وبعيد أن يكونوا أهملوا ذلك، فوجهه ما قلناه. نعم نقول إنّ الأرجح والأولى ما ينطق به أهل الجيل البدويّ لأنّ تواترها فيهم كما قدّمناه، شاهد بأنّها لغة الجيل الأول من الكاف لتقارب المخرجين. ولو كانت كما ينطق بها أهل الأمصار من أصل الحنك، الكاف لتقارب المخرجين. ولو كانت كما ينطق بها أهل الأمصار من أصل الحنك، القاف القريبة من الكاف، وهي التي ينطق بها أهل الجيل البدويّ من العرب لهذا القاف القريبة من الكاف، وهي التي ينطق بها أهل الجيل البدويّ من العرب لهذا القاف القريبة من الكاف، وهي التي ينطق بها أهل الجيل البدويّ من العرب لهذا القهد، وجعلوها متوسّطة بين مخرجي القاف والكاف. على أنها حرف مستقّل، وهو بعيد. والظاهر أنها من آخر مخرج القاف لاتساعه كما قلناه. ثم إنّهم يصرّحون باستهجانه واستقباحه كأنهم لم يصحّ عندهم أنها لغة الجيل الأوّل. وفيما ذكرناه من اتصال نطقهم بها، لأنهم إنّما ورثوها من سلفهم جيلا بعد جيل، وأنها من اتصال نطقهم بها، لأنهم إنّما ورثوها من سلفهم جيلا بعد جيل، وأنها

شعارهم الحاصّ بهم، دليل على أنّها لغة ذلك الجيل الأول، ولغة النبي صلى الله عليه وسلّم كما تقدم ذلك كلّه.

وقد يزعم زاعم أنّ هذه القاف التي ينطق بها أهل الأمصار ليست من هذا الحرف، وأنّها إنّما جاءت من مخالطتهم للعجم، وأنّهم ينطقون بها كذلك، فليست من لغة العرب، ولكن الأقيس كما قدّمناه من أنّهما حرف واحد متسع المخرج. فتفهّم ذلك، والله الهادى المبين.

#### فصل في أن لغة أهل الحضر والأمصار لغة قائمة بنفسها مخالفة للغة مضر

اعلم أنّ عرف التخاطب في الأمصار وبين الحضر ليس بلغة مضر القديمة، ولا بلغة أهل الجيل، بل هي لغة أخرى قائمة بنفسها بعيدة عن لغة مضر وعن لغة هذا الجيل العربيّ الذي لعهدنا، وهي عن لغة مضر أبعد.

فأمّا أنّها لغة قائمة بنفسها فهو ظاهر، يشهد له ما فيها من التّغاير الذي بعد عن أهل صناعة النّحو لحنا. وهي مع ذلك تختلف باختلاف الأمصار في اصطلاحاتهم، فلغة أهل المشرق مباينة بعض الشيء للغة أهل المغرب، وكذا أهل الأندلس معهما، وكل منهم متوصل بلغته إلى تأدية مقصوده والإبانة عمّا في نفسه. وهذا معنى اللّسان واللّغة. وفقدان الإعراب ليس بضائر لهم كما قلناه في لغة العرب لهذا العهد.

وأمّا أنّها أبعد عن اللّسان الأوّل من لغة هذا الجيل، فلأنّ البعد عن اللّسان إنّما هو بمخالطة العجمة. فمن خالط العجم أكثر كانت لغته عن ذلك اللّسان الأصلّي أبعد، لأنّ الملكة إنّما تحصل بالتعليم كما قلناه. وهذه ملكة ممتزجة من الملكة الأولى التي كانت للعرب ومن الملكة الثانية التي للعجم. فعلى مقدار ما يسمعونه من العجمة ويربّون عليه يبعدون عن الملكة الأولى. واعتبر ذلك في أمصار إفريقية والمغرب والأندلس والمشرق، فخالطت العرب فيها البرابرة من العجم لوفور عمرانها بهم، ولم يكد يخلو (عنها) مصر ولا جيل، فغلبت العجمة على اللّسان

العربيّ الذي كان لهم، وصارت لغة أخرى ممتزجة. والعجمة فيها أغلب لما ذكرناه، عن اللّسان الأول أبعد. وكذا المشرق لما غلب العرب على أممه من فارس والترك فخالطوهم، وتداولت بينهم لغاتهم في الأكرة والفلّاحين والسبي الذين اتخذوهم خولا ودايات وأظارا ومراضع، ففسدت لغتهم بفساد الملكة حتى انقلبت لغة أخرى. وكذا أهل الأندلس مع عجم الجلالقة والإفرنجة. وصار أهل الأمصار كلّهم من هذه الأقاليم أهل لغة أخرى مخصوصة بهم، تخالف لغة مضر ويخالف أيضا بعضها بعضا كما نذكره، وكأنّها لغة أخرى لاستحكام ملكتها في أجيالهم. والله يخلق ما يشاء.

## فصل في تعلم اللسان المضري

اعلم أنّ ملكة اللّسان المضري، لهذا العهد، قد ذهبت وفسدت، ولغة أهل الجيل كلّهم مغايرة للغة مضر التي نزل بها القرآن، وإنّما هي لغة أخرى من امتزاج العجمة بها كا قدّمناه. إلّا أنّ اللغات لما كانت ملكات كا مرّ كان تعلّمها امتزاج العجمة بها كا قدّمناه. إلا أنّ اللغات لما كانت ملكات كا مرّ كان تعلّمها المكنا، شأن سائر الملكات. ووجه التعليم لمن يبتغي هذه الملكة ويروم تحصيلها أن يأخذ نفسه بحفظ كلامهم القديم الجاري على أساليبهم من القرآن والحديث، وكلام السلف، ومخاطبات فحول العرب في أسجاعهم وأشعارهم، وكلمات المولّدين أيضا في سائر فنونهم، حتى يتنزّل لكثرة حفظه لكلامهم من المنظوم والمنثور منزلة من نشأ بينهم ولقن العبارة عن المقاصد منهم، ثم يتصرّف بعد ذلك في التعبير عما في ضميره على حسب عباراتهم، وتأليف كلماتهم، وما وعاه وحفظه من أساليبهم وترتيب ألفاظهم، فتحصل له هذه الملكة بهذا الحفظ والاستعمال، ويزداد بكثرتها وأساليبهم في التراكيب ومراعاة التطبيق بينها وبين مقتضيات الأحوال. والذوق يشهد بذلك، وهو ينشأ ما بين هذه الملكة والطبّع السّليم فيهما كما نذكر بعد. وعلى قدر المحفوظ، وكثرة الاستعمال تكون جودة المقول (المؤلف) نظما ونثرًا. ومن حصل على هذه الملكات، فقد حصل على العدة مضر، وهو التاقد البصير بالبلاغة

# فصل في أن ملكة هذا اللسان غير صناعة العربية ومستغنية عنها في التعليم

والسبب في ذلك أن صناعة العربية إنّما هي معرفة قوانين هذه الملكة ومقاييسها خاصة. فهو علم بكيفيّة، لا نفس كيفيّة. فليست نفس الملكة، وإنّما هي بمثابة من يعرف صناعة من الصنائع علما، ولا يحكمها عملا. مثل أن يقول بصير بالخياطة، غير محكم لملكتها، في التّعبير عن بعض أنواعها: الخياطة هي أن تدخل الخياط، في خرْت الإبرة، ثم تغرزها في لفقي الثوب مجتمعيْن، وتخرجها من الجانب الآخر بمقدار كذا، ثمّ تردّها إلى حيث ابتدأت، وتخرجها قدّام منفذها الأول بمطرح ما بين الثقبين الأولين، ثم يتادى على وصفه إلى آخر العمل، ويعطي صورة الحبك والتنبيت والتفتيح وسائر أنواع الخياطة وأعمالها. وهو إذا طولب أن يعمل ذلك بيده لا يحكم منه شيئا.

وكذا لو سئل عالم بالنّجارة عن تفصيل الخشب فيقول : هو أن تضع المنشار على رأس الخشبة وتمسك بطرفه، وآخر قبالتك ممسك بطرفه الآخر وتتعاقبانه بينكما، وأطرافه المضرّسة المحدّدة تقطّع ما مرّت عليه ذاهبة وجائية، إلى أن ينتهي إلى (أسفل) الخشبة. وهو لو طولب بهذا العمل أو شيء منه لم يحكمه.

وهكذا العلم بقوانين الإعراب مع هذه الملكة في نفسها، فإن العلم بقوانين الإعراب إنّما هو علم يكيفية العمل وليس هو نفس العمل. وكذلك تجد كثيرا من جهابذة النّحاة، والمهرة في صناعة العربية المحيطين علما بتلك القوانين، إذا سئل في كتابة سطرين إلى أخيه أو ذي مودّته، أو شكوى ظلامة أو قصد من قصوده، أخطأ فيها الصواب وأكثر من اللّحن، ولم يجد تأليف الكلام لذلك، والعبارة عن المقصود فيه على أساليب اللّسان العربيّ. وكذا نجد كثيرا ممن يحسن هذه الملكة ويجيد الفنين من المنظوم والمنثور، وهو لا يحسن إعراب الفاعل من المفعول، ولا المرفوع من المجرور، ولا شيئا من قوانين صناعة العربيّة.

فمن هنا يعلم أنّ تلك الملكة هي غير صناعة العربيّة، وأنها مستغنية عنها بالجملة. وقد نجد بعض المهرة في صناعة الإعراب بصيرا بحال هذه الملكة، وهو قليل واتفاقيّ، وأكثر ما يقع للمخالطين لكتاب سيبويه. فإنّه لم يقتصر على قوانين الإعراب فقط، بل ملا كتابه من أمثال العرب وشواهد أشعارهم وعباراتهم، فكان فيه جزء صالح من تعليم هذه الملكة، فتجد العاكف عليه والمحصّل له، قد حصل على حظّ من كلام العرب واندرج في محفوظه في اماكنه ومفاصل حاجاته. وتنبه به لشأن الملكة، فاستوفى تعليمها فكان أبلغ في الإفادة.

ومن هؤلاء المخالطين لكتاب سيبويه من يغفل عن التفطّن لهذا، فيحصل على علم اللسان صناعة ولا يحصل عليه ملكة. وأمّا المخالطون لكتب المتاخرين العارية من ذلك ، إلّا من القوانين النحوية، مجرّدة عن أشعار العرب وكلامهم، فقلّما يشعرون لذلك بأمر هذه الملكة أو يتنبّهون بشأنها، فتجدهم بحسبون أنهم حصلوا على رتبة في لسان العرب، وهم أبعد النّاس عنه. وأهل صناعة العربية بالأندلس ومعلّموها أقرب إلى تحصيل هذه الملكة وتعليمها ممّن سواهم، لقيامهم فيها على شواهد العرب وأمثالهم، والتفقّة في الكثير من التراكيب في مجالس تعليمهم، فيسبق إلى المبتدىء كثير من الملكة أثناء التعليم، فتنطبع النفس بها وتستعد إلى تحصيلها وقبولها.

وأمّا من سواهم من أهل المغرب وإفريقيّة وغيرهم، فأجروًا صناعة العربيّة مجرى العلوم بحثا، وقطعوا النّظر عن التفقّه في تراكيب كلام العرب، إلّا إن أعربوا شاهدا أو رجّحوا (معنى) من جهة الاقتضاء الذّهنيّ، لا من جهة محامل اللّسان وتراكيبه. فأصبحت صناعة العربيّة (عندهم) كأنها من جملة قوانين المنطق العقليّة والجدل، وبعدت عن مناحي اللّسان وملكته، وأفاد ذلك حملتها في هذه الآفاق وأمصارها البعد عن الملكة بالكليّة، وكأنّهم لا ينظرون في كلام العرب. وما ذلك إلا لعدوهم عن المحت في شواهد اللّسان وتراكيبه وتمييز أساليبه، وغفلتهم عن المران في ذلك للمتعلّم، فهو أحسن ما تفيده الملكة في اللّسان.

وتلك القوانين إنما هي وسائل للتعليم، لكنّهم أجروها على غير ما قصد بها، وأصاروها علما بحتا وبعدوا عن ثمرتها. وتعلّم ما قرّرناه في هذا الباب، أنّ حصول ملكة اللّسان العربيّ إنما هو بكثرة الحفظ من كلام العرب، حتى يرتسم في خياله المنوال الذي نسجوا عليه تراكيبهم فينسج هو عليه. ويتنزّل بذلك منزلة من نشأ معهم وخالط عباراتهم في كلامهم، حتى حصلت له الملكة المستقرّة في العبارة عن المقاصد على نحو كلامهم. والله مقدّر الأمور.

# فصل في تفسير لفظة الدّوق في مصطلح أهل البيان وتحقيق معناه وبيان أنها لا تحصل غالبا للمستعربين من العجم

اعلم أنّ لفظة الذّوق يتداولها المعنيّون بفنون البيان، ومعناها حصول ملكة البلاغة للسان. وقد مرّ تفسير البلاغة، وأنها مطابقة الكلام للمعنى من جميع وجوهه، بخواصّ تقع للتراكيب في إفادة ذلك. فالمتكلّم بلسان العرب والبليغ فيه يتحرّى الهيئة المفيدة لذلك، على أساليب العرب وأنحاء مخاطباتهم، وينظم الكلام على ذلك الوجه جهده، فإذا اتصلت معاناته لذلك بمخالطة كلام العرب، حصلت له الملكة في نظم الكلام على ذلك الوجه، وسهل عليه أمر التركيب، حتى لا يكاد ينحو فيه غير منحى البلاغة التي للعرب، وإن سمع تركيبا غير جار على ذلك المنحى، مجّه ونبا عنه سمعه بأدنى فكر، بل وبغير فكر، إلّا بما استفاده من حصول هذه الملكة. فإنّ الملكات إذا استقرّت ورسخت في محالها ظهرت كأنها طبيعة وجبلة لذلك المحلّ. ولذلك يظنّ كثير من المغفلين ممن لم يعرف شأن الملكات، أنّ الصواب للعرب في لغتهم إعرابا وبلاغة أمر طبيعيّ. ويقول : كانت العرب تنطق بالطبع وليس كذلك، وإنّما هي ملكة لسانيّة في نظم الكلام تمكنت العرب تنطق بالطبع وليس كذلك، وإنّما هي ملكة لسانيّة في نظم الكلام تمكنت ورسخت فظهرت في بادى الرأي أنها جبلة وطبع.

وهذه الملكة كما تقدّم إنّما تحصل بممارسة كلام العرب وتكرّره على السّمع والتفطّن لخواص تركيبه، وليست تحصل بمعرفة القوانين العمليّة في ذلك التي استنبطها أهل صناعة البيان فإنّ هذه القوانين إنّما تفيد علما بذلك اللّسان، ولا تفيد حصول الملكة بالفعل في محلّها، وقد مرّ ذلك. وإذا تقرّر ذلك فملكة البلاغة في اللّسان تهدي البليغ إلى وجوه النّظم وحسن التركيب الموافق لتراكيب العرب في لغتهم ونظم كلامهم. ولو رام صاحب هذه الملكة حيدا عن هذه السّبيل المعيّنة

والتراكيب المخصوصة، لما قدر عليه ولا وافقه عليه لسانه، لأنه لا يعتاده ولا تهديه إليه ملكته الراسخة عنده. وإذا عرض عليه الكلام، حائدا عن أسلوب العرب وبلاغتهم في نظم كلامهم أعرض عنه ومجه، وعلم أنه ليس من كلام العرب الذين مارس كلامهم. (وربّما) يعجز عن الاحتجاج لذلك، كما يصنع أهل القوانين النحوّية والبيانية، فإنّ ذلك استدلال بما حصل من القوانين المفادة بالاستقراء. وهذا أمر وجدانيّ حاصل بممارسة كلام العرب، حتّى يصير كواحد منهم.

ومثاله: لو فرضنا صبيًا من صبيانهم، نشأ وربيّ في جيلهم فإنه يتعلّم لغتهم ويحكم شأن الإعراب والبلاغة فيها، حتى يستولي على غايتها. وليس من العلم القانونيّ في شيء، وإنما هو بحصول هذه الملكة في لسانه ونطقه. وكذلك تحصل هذه الملكة لمن بعد ذلك الجيل، بحفظ كلامهم وأشعارهم وخطبهم والمداومة على ذلك، بحيث يُحصل الملكة ويصير كواحد ميّن نشأ في جيلهم وربيّ بين أحيائهم، والقوانين بمعزل عن هذا. واستعير لهذه الملكة، عندما ترسخ وتستقر اسم الذوق الذي اصطلح عليه أهل صناعة البيان والذوق إنّما هو موضوع لإدراك الطعوم. لكن لمّا كان محل هذه الملكة في اللّسان، من حيث النّطق بالكلام، كما الطعوم محسوسة له، فقيل له ذوق.

وإذا تبيّن لك ذلك، علمت منه أن الأعاجم الداخلين في اللّسان العربي الطارئين عليه المضطريّن إلى النّطق به لمخالطة أهله، كالفرس والرّوم والتّرك بالمشرق وكالبربر بالمغرب، فإنّه لا يحصل لهم هذا الذوق لقصور حظهم في هذه الملكة التي قرّرنا أمرها، لأنّ قصاراهم بعد طائفة من العمر وسبق ملكة أحرى إلى اللّسان، وهي لغاتهم، أن يعتنوا بما يتداوله أهل المصر بينهم في المحاورة من مفرد ومركّب، لما يضطرّون إليه من ذلك.

وهذه الملكة قد ذهبت لأهل الأمصار، وبعدوا عنها كما تقدّم. وإنّما لهم في ذلك ملكة أخرى وليست هي ملكة اللّسان المطلوبة. ومن عرف أحكام تلك الملكة من القوانين المستطرة في الكتب، فليس من تحصيل الملكة في شيء، إنّما حصّل أحكامها كما عرفت. وإنّما تحصل هذه الملكة بالممارسة والاعتياد والتكرّر لكلام العرب. فإن عرض لك ما تسمعه، من أنّ سيبويه والفارسيّ والزمخشريّ

وأمثالهم من فرسان الكلام كانوا أعجاما مع حصول هذه الملكة لهم، فاعلم أنّ أولئك القوم الذين تسمع عنهم إنّما كانوا عجما في نسبهم فقط. أمّا المربي والنّشأة فكانت بين أهل هذه الملكة من العرب ومن تعلّمها منهم، فاستولوا بذلك من الكلام على غاية لا وراءها، وكأنّهم في أوّل نشأتهم بمنزلة الأصاغر من العرب الذين نشأوا في أحيائهم، حتى أدركوا كنه اللّغة وصاروا من أهلها. فهم وإن كانوا عجما في النّسب فليسوا بأعجام في اللّغة والكلام، لأنّهم أدركوا الملّة في عنفوانها واللغة في شبابها، ولم تذهب آثار الملكة منها ولا من أهل الأمصار، ثم عكفوا على المدارسة لكلام العرب حتى استولوا على غايته.

والواحد اليوم من العجم، إذا حالط أهل اللسان العربي بالأمصار، فأوّل ما يجد تلك الملكة المقصودة من اللسان العربي ممتحية الآثار. ويجد ملكتهم الحاصة بهم ملكة أخرى مخالفة لملكة اللسان العربي. ثم إذا فرضنا أنه أقبل على الممارسة لكلام العرب وأشعارهم بالمدارسة والحفظ ليستفيد تحصيلها، فقل أن يحصل له ما قدّمناه من أنّ الملكة إذا سبقتها ملكة أخرى في المحلّ، فلا تحصل إلّا ناقصة مخدوشة. وإن فرضنا أعجميّا في النسب سلم من مخالطة اللسان الأعجميّ بالكليّة، وذهب إلى تعلّم هذه الملكة بالحفظ والمدارسة، فربّما يحصل له ذلك، لكنّه من النّدور بحيث لا يخفى عليك بما تقرّر. وربّما يدّعي كثير ممّن ينظر في هذه القوانين البيانيّة حصول هذا الذّوق له بها، وهو غلط أو مغالطة، وإنّما حصلت له الملكة إن حصلت في تلك القوانين البيانيّة، وليست من ملكة العبارة في شيء. والله يهدي من يشاء إلى صراط مستقيم.

فصل

في أن أهل الأمصار على الإطلاق قاصرون في تحصيل هذه الملكة اللسانية التي تستفاد بالتعليم ومن كان منهم أبعد عن اللسان العربي كان حصوله عليه أصعب وأعسر والسبب في ذلك ما يسبق إلى المتعلم من حصول ملكة منافية للملكة المطلوبة، بما سبق إليه من اللسان الحضريّ الذي أفادته العجمة، حتى نزل بها

اللّسان عن ملكته الأولى إلى ملكة أخرى هي لغة الحضر لهذا العهد. ولهذا نجد المعلّمين يذهبون إلى المسابقة بتعليم اللسان للولدان. وتعتقد النّحاة أنّ هذه المسابقة بصناعتهم، وليس كذلك، وإنّما هي بتعليم هذه الملكة بمخالطة اللّسان وكلام العرب. نعم صناعة النّحو أقرب إلى مخالطة ذلك. وما كان من لغات أهل الأمصار أعرق في العجمة وأبعد عن لسان مضر قصر بصاحبه عن تعلّم اللّغة المضريّة وحصول ملكتها لتمكّن المنافاة (١١٥) حينئذ. واعتبر ذلك في أهل الأمصار.

فأهل إفريقية والمغرب لما كانوا أعرق في العجمة وأبعد عن اللسان الأول، كان لهم قصور تام في تحصيل ملكته بالتعليم. ولقد نقل ابن الرقيق أن بعض كتاب القيروان كتب إلى صاحب له: يا أخي ومن لا عدمت فقده، أعلمني أبو سعيد كلاما أنك كنت ذكرت أنك تكون مع الذين تأتي، وعاقنا اليوم فلم يتهيأ لنا الخروج. وأما أهل المنزل الكلاب(116)من أمر التبن فقد كذّبوا هذا باطلا، ليس من هذا حرفا واحدا، وكتابي إليك وأنا مشتاق إليك. وهكذا كانت ملكتهم في اللسان المضريّ وسببه ما ذكرنا.

وكذلك أشعارهم كانت بعيدة عن الملكة نازلة عن الطبقة ولم تزل كذلك لهذا العهد. ولهذا ما كان بإفريقية من مشاهير الشعراء، إلّا ابن رشيق وابن شرف. وأكثر ما يكون فيها الشعراء طارئين عليها، ولم تزل طبقتهم في البلاغة حتى الآن مائلة إلى القصور. وأهل الأندلس أقرب منهم إلى تحصيل هذه الملكة، بكثرة معاناتها وامتلائهم من المحفوظات اللغوية نظما ونثرا. وكان فيهم ابن حيّان المؤرخ إمام أهل الصناعة في هذه الملكة ورافع الراية لهم فيها، وابن عبد ربّه والقسطلي وأمثالهم من شعراء ملوك الطّوائف، لما زخرت فيها بحار اللسان والأدب وتداول ذلك فيهم مئين من السنين، حتى كان الانفضاض والجلاء أيّام تغلّب النصرانية. وشغلوا عن تعلّم ذلك، وتناقص العمران فتناقص لذلك شأن الصنائع كلها، فقصرت الملكة فيهم عن شأنها حتى بلغت الحضيض.

<sup>115)</sup> في هامش نسخة دار الكتاب كذا، وفي ب: المكافأة.

<sup>116)</sup> كالب الرجل كلابا : عاداه جهارا (قاموس).

وكان من آخرهم صالح بن شريف، ومالك بن المرحّل من تلاميذ الطبقة الإشبيليّين بسبتة وكانت دولة بني الأحمر في أوّلها. وألقت الأندلس أفلاذ كبدها، من أهل تلك الملكة بالجلاء إلى العدوة، من عدوة إشبيليّة إلى سبتة، ومن شرق الأندلس إلى إفريقيّة. ثم لم يلبثوا أن انقرضوا وانقطع سند تعليمهم في هذه الصناعة، لعسر قبول أهل العدوة لها وصعوبتها عليهم، بعوج ألسنتهم ورسوخهم في العجمة البربريّة وهي منافية لما قلناه.

ثم عادت الملكة من بعد ذلك إلى الأندلس كما كانت، ونجم بها ابن سيرين وابن جابر وابن الجيّاب وطبقتهم، ثم إبراهيم السّاحليّ الطويجن وطبقته، وقفّاهم ابن الخطيب من بعدهم الهالك لهذا العهد شهيدا بسعاية أعدائه، وكان له في اللّسان ملكة لا تدرك واتبع أثره تلميذه من بعده.

وبالجملة فشأن هذه الملكة بالأندلس أكثر، وتعليمها أسهل وأيسر؛ بما هم عليه لهذا العهد كما قدّمناه من معاناة علوم اللسان ومحافظتهم عليها وعلى علوم الأدب وسند تعليمها، ولأنّ أهل اللسان العجميّ الذين تفسد ملكتهم إنّما هم طارئون عليهم. وليست عجمتهم أصلا للغة أهل الأندلس والبربر في هذه العدوة، وهم أهلها ولسانهم لسانها إلا في الأمصار فقط. وهم فيها منغمسون في بحر عجمتهم ورطانتهم البربريّة، فيصعب عليهم تحصيل الملكة اللسانيّة بالتّعليم بخلاف أهل الأندلس.

وأما المشرق لعهد الدولة الأمويّة والعباسيّة، فكان شأنهم شأن أهل الأندلس في تمام هذه الملكة وإجادتها، لبعدهم لذلك العهد عن الأعاجم ومخالطتهم إلّا في القليل. فكان أمر هذه الملكة في ذلك العهد أقوم، وكان فحول الشعراء والكتاب لعهدهم أوفر لتوفّر العرب وأبنائهم بالمشرق.

وانظر ما اشتمل عليه كتاب الأغاني من نظمهم ونثرهم، فإن ذلك الكتاب هو كتاب العرب وديوانهم، وفيه لغتهم وأخبارهم وأيّامهم، وملّتهم العربيّة، وسير نبيّهم عُرِيليَّة وآثار خلفائهم وملوكهم، وأشعارهم وغناؤهم وسائر (أحوالهم)، فلا كتاب أوعب منه لأحوال العرب. وبقي أمر هذه الملكة مستحكما بالمشرق في الدّولتين، وربّما كانت فيهم أبلغ (من) سواهم ممن كان في الجاهليّة كما نذكره بعد،

حتى تلاشى أمر العرب ودرست لغتهم وفسد كلامهم وانقضى أمرهم ودولهم، وصار الأمر للأعاجم والملك في أيديهم والتغلّب لهم، وذلك في دولة الدّيلم والسّلجوقيّة، وخالطوا أهل الأمصار وكثّروهم فامتلأت الأرض بلغاتهم، واستولت العجمة على أهل الأمصار والحواضر حتى بعدوا عن اللّسان العربيّ وملكته، وصار متعلّمها منهم مقصرًا عن تحصيلها. وعلى ذلك نجد لسانهم لهذا العهد في فنّي المنظوم والمنثور، وإن كانوا مكثرين منه. والله يخلق ما يشاء ويختاره.

#### فصل

في انقسام الكلام إلى فتى النَّظم والنَّثر

اعلم أن لسان العرب وكلامهم على فنين في الشعر المنظوم، وهو الكلام الموزون المقفى، ومعناه الذي تكون أوزانه كلها على روي واحد وهو القافية. وفي النثر وهو الكلام غير الموزون، وكل واحد من الفنين يشتمل على فنون ومذاهب في الكلام. فأمّا الشعر، فمنه المدح والهجاء والرّثاء. وأما النثر فمنه الستجع الذي يؤتى به قطعا، ويلتزم (فيه أو) في كلّ كلمتين منه قافية واحدة يسمّى سجعا، ومنه المرسل، وهو الذي يطلق فيه الكلام إطلاقا ولا يقطع أجزاء، بل يرسل إرسالا من غير تقييد بقافية ولا غيرها، ويستعمل في الخطب والدّعاء وترغيب الجمهور وترهيبهم.

وأمّا القرآن وإن كان من المنثور إلّا أنه خارج عن الوصفين وليس يسمّى مرسلا مطلقا ولا مسجّعا. بل (هو مفصّل) آيات تنتهي إلى مقاطع يشهد الذوق بانتهاء الكلام عندها. ثم يعاد الكلام في الآية الأخرى بعدها، ويثنّى من غير التزام حرف يكون سجعا ولا قافية، وهو معنى قوله تعالى : « الله نزّل أحسن الحديث كتابا متشابها، مثاني تقشعر منه جلود الذين يخشون ربّهم »(١١٦) وقال : « قد فصلنا الآيات ». وتسمّى آخر الآيات فيه فواصل إذ ليست أسجاعا، ولا التزم فيها ما يلتزم في السّجع، ولا هي أيضا قواف. وأطلق اسم المثاني على آيات القرآن كلها على العموم لما ذكرناه، واختص بأمّ القرآن للغلبة فيها كالنّجم للتريّا. ولهذا سميت السبّع المثاني.

<sup>117)</sup> الآية 23 من سورة الزمر.

وانظر هذا مع ما قاله المفسّرون في تعليل تسميتها بالمثاني، يشهد لك الحقّ برجحان ما قلناه.

واعلم أنّ لكلّ واحد من هذه الفنون الشعرية أساليب تختص به عند أهله ولا تصلح لفن الآخر، ولا تستعمل فيه، مثل النسيب المختص بالشعر، والحمد والدّعاء المختص بالخطب، والدّعاء المختص بالخطب وأمثال ذلك. وقد استعمل المتأخرون أساليب الشعر ومنازعه في المنثور من كثرة الأسجاع، والتزام التّقفية وتقديم النسيب بين يدي الأغراض، وصار هذا المنثور إذا تأمّلته من باب الشّعر وفنّه، ولم يفترقا إلّا في الوزن، واستمر المتأخرون من الكتّاب على هذه الطّريقة واستعملوها في المخاطبات السلطانية، وقصروا الاستعمال في المنثور كلّه على هذا الفنّ الذي ارتضوه، وخلطوا الأساليب فيه، وهجروا المرسل وتناسوه وخصوصا أهل المشرق، وصارت المخاطبات السلطانية لهذا العهد عند الكتّاب الغفل جارية على هذا الأسلوب الذي أشرنا إليه، وهو غير صواب من جهة البلاغة، لما يلاحظ في تطبيق الكلام على مقتضى الحال، من أحوال المخاطب والمخاطب.

وهذا الفنّ المنثور المقفّى أدخل المتأخرون فيه أساليب الشّعر، فوجب أن تنزّه المخاطبات السلطانية عنه، إذ أساليب الشّعر تباح فيها (اللّوذعة) وخلط الجدّ بالهزل، والإطناب في الأوصاف وضرب الأمثال وكثرة التّشبيهات والاستعارات، حيث لا تدعو لذلك كلّه ضرورة في الخطاب. والتزام التّقفية أيضا من اللّوذعة والتّزيين وجلال الملك والسلطان، وخطاب الجمهور عن الملوك بالتّرغيب والتّرهيب ينافي ذلك ويباينه. والمحمود في المخاطبات السلطانية الترسل، وهو إطلاق الكلام ينافي ذلك ويباينه. والمحمود في المخاطبات السلطانية الترسل، وهو إطلاق الكلام الرسالا من غير تسجيع الله في الأقل النادر. وحيث ترسله الملكة ارسالا من غير تكلّف له، ثم إعطاء الكلام حقّه في مطابقته لمقتضى الحال، فإنّ المقامات مختلفة، ولكلّ مقام أسلوب يخصّه من إطناب أو إيجاز أو حذف أو إثبات أو تصريح أو إلى مقام أسلوب يخصّه من إطناب أو إيجاز أو حذف أو إثبات أو تصريح أو إلى وكناية واستعارة.

وأمّا إجراء المخاطبات السلطانيّة على هذا النّحو الذي هو على أساليب الشّعر فمذموم، وما حمل عليه أهل العصر إلّا استيلاء العجمة على ألسنتهم، وقصورهم لذلك عن إعطاء الكلام حقّه في مطابقته لمقتضى الحال، فعجزوا عن الكلام

المرسل لبعد أمده في البلاغة وانفساح خطوته. وولعوا بهذا المسجّع، يلفّقون به ما نقصهم من تطبيق الكلام على المقصود، ومقتضى الحال فيه. ويجبرونه بذلك القدر من التّزيين بالاسجاع والألقاب البديعيّة، ويغفلون عما (وراء) ذلك. وأكثر من أخذ بهذا الفّن وبالغ فيه في سائر أنحاء كلامهم كتّاب المشرق وشعراؤه لهذا العهد، حتى إنّهم ليخلّون بالإعراب في الكلمات والتصريف، إذا دخلت لهم في تجنيس أو مطابقة، لا يجتمعان معها، فيرجّحون ذلك الصنف من التّجنيس. ويدعون الإعراب ويفسدون بنية الكلمة عساها تصادف التجنيس. فتأمل ذلك وانتقد بما قدّمناه لك، تقف على صحّة ما ذكرناه. والله الموفق.

# في أنه لا تتفق الإجاده في فتي المنطوم والمنثور معا إلّا للأقل

والسبّب في ذلك أنّه كم بيّناه ملكة في اللّسان، فإذا سبقت إلى محلّه ملكة أخرى، قصرت بالمحلّ عن تمام الملكة اللّاحقة؛ لأنّ قبول الملكات وحصولها للطّباع التي على الفطرة الأولى أسهل وأيسر. وإذا تقدّمتها ملكة أخرى كانت منازعة لها في المدّة المقابلة وعائقة عن سرعة القبول، فوقعت المنافاة وتعذّر التّمام في الملكة. وهذا موجود في الملكات الصناعيّة كلّها على الإطلاق. وقد برهنّا عليه في موضعه بنحو من هذا البرهان، فاعتبر مثله في اللّغات، فإنّها ملكات اللّسان، وهي بمنزلة الصّناعة.

وانظر من تقدّم له شيء من العجمة، كيف يكون قاصرا في اللّسان العربي أبدا، فالأعجمي الذي سبقت له اللّغة الفارسيّة لا يستولي على ملكة اللّسان العربيّ، ولا يزال قاصرا فيه ولو تعلّمه وعلّمه. وكذا البربريّ والرّوميّ والإفرنجيّ قلّ أن تجد أحدا منهم محكما لملكة اللّسان العربيّ. وما ذلك إلّا لما سبق إلى ألسنتهم من ملكة اللّسان الآخر، حتى أن طالب العلم من أهل هذه الألسن إذا طلبه بين أهل اللّسان العربيّ ومن كتبهم جاء مقصرًا في معارفه عن الغاية والتّحصيل، وما أنّ اللّسان واللّغات شبيهة أتى إلّا من قبل اللّسان. وقد تقدّم لك من قبل أنّ الألسن واللّغات شبيهة بالصنائع، وقد تقدّم لك أنّ الصنائع وملكاتها لا تزدحم، وأنّ من سبقت له إجادة

في صناعة فقل أنّ يجيد أخرى أو يستولي فيها على الغاية. والله خلقكم وما تعملون.

## فصل في صناعة الشعر ووجه تعلمه

هذا الفنّ من فنون كلام العرب وهو المسمّى بالشّعر عندهم، ويوجد في سائر اللغات، إلّا أنّا الآن إنما نتكلّم في الشّعر الذي للعرب، فإن أمكن أن يجد فيه أهل الألسن الأخرى مقصودهم من كلامنا، وإلّا فلكلّ لسان أحكام في البلاغة تخصّه. وهو في لسان العرب غريب النّزعة عزيز المنحى، إذ هو كلام مفصل قطعا قطعا متساوية في الوزن، متّحدة في الحرف الأخير من كلّ قطعة، وتسمّى كلّ قطعة من هذه القطعات عندهم بيتا، ويسمّى الحرف الأخير الذي تتّفق به رويًا وقافية، ويسمّى جملة الكلام إلى آخره قصيدة وكلمة. وينفرد كلّ بيت منه بإفادته في تراكيبه، حتّى كأنّه كلام وحده، مستقلّ عمّا قبله وما بعده. وإذا أفرد كان في تراكيبه، حتّى كأنّه كلام وحده، مستقلّ عمّا قبله وما بعده. وإذا أفرد كان يستقلّ في إفادته. ثمّ يستأنف في البيت الآخر كلاما آخر كذلك البيت ما للخروج من فنّ إلى فنّ ومن مقصود إلى مقصود، بأن يوطّيء المقصود الأوّل للخروج من فنّ إلى فنّ ومن مقصود إلى مقصود، بأن يوطّيء المقصود الأوّل النسيب إلى المدح، ومن وصف البيداء والطلول إلى وصف الركاب أو الخيل أو الخيل أو الخيل وصف المدوح إلى وصف قومه وعساكره، ومن التّفجّع والعزاء في الطّيف ومن وصف الممدوح إلى وصف قومه وعساكره، ومن التّفجّع والعزاء في الرأاء إلى اللّه المدوح إلى وصف قومه وعساكره، ومن التّفجّع والعزاء في الرأء إلى المناء إلى المناع إلى المناع ألى المناع ألى المدوح إلى وصف قومه وعساكره، ومن التّفجّع والعزاء في الرئاء إلى التأبين وأمثال ذلك.

ويراعي فيه اتفاق القصيدة كلّها في الوزن الواحد، حذرا من أن يتساهل الطّبع في الخروج من وزن إلى وزن يقاربه، فقد يخفى ذلك من أجل المقاربة على كثير من النّاس. ولهذه الموازين شروط وأحكام تضمنها علم العروض. وليس كلّ وزن يتّفق في الطّبع استعملته العرب في هذا الفنّ، وإنّما هي أوزان مخصوصة يسمّيها أهل تلك الصّناعة البحور. وقد حصروها في خمسة عشر بحرا، بمعنى أنّهم لم يجدوا للعرب في غيرها من الموازين الطّبيعيّة نظما.

واعلم أنّ فن الشّعر من بين الكلام كان شريفا عند العرب ولذلك جعلوه ديوان علومهم وأخبارهم وشاهد صوابهم وخطئهم، وأصلا يرجعون إليه في الكثير من علومهم وحكمهم. وكانت ملكته مستحكمة فيهم شأن ملكاتهم كلّها. والملكات اللّسانية كلّها إنّما تكتبب بالصّناعة والارتياض في كلامهم، حتى يخصل شبه في تلك الملكة. والشّعر من بين فنون الكلام، صعب المأخذ على من يريد اكتساب ملكته بالصناعة من المتأخرين، لاستقلال كلّ بيت منه بأنه كلام تام في مقصوده، ويصلح أن ينفرد دون ما سواه، فيحتاج من أجل ذلك إلى نوع تلطّف في تلك الملكة، حتى يفرغ الكلام الشعريّ في قوالبه التي عرفت له في تلطّف في تلك الملكة، حتى يفرغ الكلام الشعريّ في قوالبه التي عرفت له في ذلك المنحى من شعر العرب، ويبرزه مستقلاً بنفسه، ثم يأتي ببيت آخر كذلك، ثم ببيت آخر ويستكمل الفنون الوافية بمقصوده. ثم يناسب بين البيوت في موالات بعضها مع بعض بحسب اختلاف الفنون التي في القصيدة ولصعوبة منحاه وغرابة في كان محكًا للقرائح في استجابة أساليبه، وشحذ الأفكار في تنزيل الكلام في قوالبه. ولا تكفي فيه ملكة الكلام العربي على الاطلاق بل يحتاج بخصوصه إلى قوالبه. ولا تكفي فيه ملكة الكلام العربي على الاطلاق بل يحتاج بخصوصه إلى تنظف وعاولة في رعاية الأساليب التي اختصته العرب بها وباستعمالها فيه.

ولنذكر هنا مدلول لفظة الأسلوب عند أهل هذه الصناعة وما يريدون بها في اطلاقهم. فاعلم أنها عبارة عندهم عن المنوال الذي تنسج فيه التراكيب، أو القالب الذي يُفرغ فيه. ولا يرجع إلى الكلام باعتبار إفادته كال المعنى الذي هو وظيفة الإعراب، ولا باعتبار إفادته أصل المعنى من خواص التراكيب، الذي هو وظيفة البلاغة والبيان، ولا باعتبار الوزن كا استعمله العرب فيه الذي هو وظيفة العروض. فهذه العلوم الثلاثة خارجة عن هذه الصناعة الشعرية، وإنما ترجع إلى صورة ذهنية للتراكيب المنتظمة كلية باعتبار انطباقها على تركيب خاص. وتلك الصورة ينتزعها الذهن من أعيان التراكيب وأشخاصها، ويصيرها في الخيال كالقالب أو المنوال، ثم ينتقي التراكيب الصحيحة عند العرب باعتبار الإعراب والبيان، فيرصها فيه رصا، كما يفعله البناء في القالب أو النساج في المنوال، حتى يتسع القالب بحصول التراكيب الوافية بمقصود الكلام. ويقع على الصورة يتسع القالب بحصول التراكيب الوافية بمقصود الكلام. ويقع على الصورة الصحيحة باعتبار ملكة اللسان العربي فيه، (فإن) لكل فن من الكلام أساليب الصحيحة باعتبار ملكة اللسان العربي فيه، (فإن) لكل فن من الكلام أساليب تختص به وتوجد فيه على أنحاء مختلفة، فسؤال الظلول في الشعر يكون بخطاب

الطُّلُولُ كَقُولُهُ :

« يا دار ميّة بالعلياء فالسّند ».

ويكون باستدعاء الصحب للوقوف والسوال كقوله:

« قَفَا نَسْأَلُ الدَّارِ التي خفَّ أهلها ».

أو باستبكاء الصحب على الطلل كقوله:

« قفا نبك من ذكرى حبيب ومنزل ».

أو بالاستفهام عن الجواب لمخاطب غير معيّن كقوله:

« ألم تسأل فتخبرك الرسّوم ».

ومثل تحيّة الطّلول بالأمر لمخاطب غير معيّن بتحيّتها كقوله :

«حيّ الديار بجانب الغزل(118)».

أو بالدّعاء لها بالسّقيا كقوله:

(أسقى) طلولم أجش هذيم وغدت عليهم نضرة (119)ونعيم أو بسؤال السقيا لها من البرق كقوله:

يا برق طالع منزلا بالأبرق وآحد السّحاب لها حداء الأنيق أو مثل التفجّع في الرّثاء باستدعاء البكاء كقوله:

كذا فليجلّ الخطب وليفدح الأمر فليس لعين لم يفض ماؤها عذر أو باستعظام الحادث كقوله:

« أرأيت من حُملوا على الأعرواد أرأيت كيف خبا ضياء النّادى » أو بالتسجيل على الأكوان بالمصيبة لفقده كقوله:

منابت الـعشب لا حام ولا راع مضى الرّدى بطويل الرّم والباع أو بالإنكار على من لم يتفجّع له من الجمادات كقول الخارجيّة:

أيا شجر الخابور ما لك مورقا كأنّك لم تجزع على ابن طريف أو بتهنئة قريعه بالراحة من ثقل وطأته كقوله :

ألــق الرّمــاح ربيعـــة بن نزار أودى الــرّدى بقريــعك المغــوار

<sup>118)</sup>كذا، وفي ب : حتى الدار بجانب العزل.

<sup>119)</sup> كذا، وفي ب: روضة.

وأمثال ذلك كثير في سائر فنون الكلام ومذاهبه. وتنتظم التراكيب فيه بالجمل وغير الجمل، إنشائية وخبرية، اسمية أو فعلية، متبعة وغير متبعة، مفصولة وموصولة على ما هو شأن التراكيب في الكلام العربي، في مكان كلّ كلمة من الأخرى. فيه ما تستفيده بالارتياض في أشعار العرب، من القالب الكلّي الجرّد في الذهن، من التراكيب المعيّنة التي ينطبق ذلك القالب على جميعها. فإنّ مؤلفٌ الكلام هو كالبنّاء أو كالنّسنّاج، والصورة الذهنية المنطبقة كالقالب الذي يبنى فيه أو المنوال الذي ينسج عليه. فإن حرج عن القالب في بنائه أو على المنوال في نسجه كان فاسدا. ولا تقولن إنَّ معرفة قوانين البلاغة كافية في ذلك، لآنًا نقول: قوانين البلاغة إنّما هي قواعد علميّة وقياسيّة، تفيد جواز استعمال التراكيب على هيأتها الخاصّة بالقياس. وهو قياس علميّ صحيح مطّرد، كما هو قياس القوانين الإعرابيّة. وهذه الأساليب التّي نحن نقرّرها ليست من القياس في شيء، إنّما هي هيئة ترسخ في النفس من تتبّع التراكيب في شعر العرب بجريانها على اللّسان، حتى تستحكم صورتها، فيستفيد بها العمل على مثالها والاحتذاء بها في كلِّ تركيب من الشعر كما قدّمنا ذلك في الكلام باطلاق. وإنّ القوانين العلميّة من (الإعراب) أو البيان لا يفيد تعليمه بوجه، وليس كُلُّ ما يصّح في قياس كلام العرب وقوانينه العلميّة استعملوه، وإنّما المستعمل عندهم من ذلك أنحاء معروفة يطّلع عليها الحافظون لكلامهم، تندرج (صورها) تحت تلك القوانين القياسيّة. فإذا نظر في شعر العرب على هذا النَّحو، وبهذه الأساليب الذهنّية، التي تصير كالقوالب، كان نظرا في المستعمل من تراكيبهم لا فيما يقتضيه القياس. ولهذا قلنا إن المحصّل لهذه القوالب في الذَّهن، إنَّما هو حفظ أشعار العرب وكلامهم.

وهذه القوالب كما تكون في المنظوم تكون في المنثور، فإن العرب استعملوا كلامهم في كلا الفنين، وجاؤوا به مفصلا في التوعين ففي الشعر بالقطع الموزونة والقوافي المقيدة، واستقلال الكلام في كل قطعة، وفي المنثور، يعتبرون الموازنة والتشابه بين القطع غالبا، وقد يقيدونه بالأسجاع، وقد يرسلونه، (وقوالب) كل واحد من هذه معروفة في لسان العرب. والمستعمل منها عندهم هو الذي يبني مؤلف الكلام عليه تأليفه، ولا يعرفه إلا من حفظ كلامهم. حتى يتجرد في ذهنه من القوالب المعينة الشخصية، قالب كلي مطلق يحذو حذوه في التأليف، كما

يحذو البنّاء على القالب، والنسّاج على المنوال. فلهذا كان من تأليف الكلام منفردا عن نظر النّحويّ والبياني والعروضي. نعم إنّ مراعاة قوانين هذه العلوم شرط فيه لا يتمّ بدونها، فإذا تحصّلت هذه الصفات كلّها في الكلام اختصّ بنوع من النّظر، لطيف في هذه القوالب، التّي يسمونها أساليب. ولا يفيده إلا حفظ كلام العرب نظما ونثرا. وإذا تقرّر معنى الأسلوب ما هو، فلنذكر بعده حدّا أو رسما للشّعر يفهمنا حقيقته على صعوبة هذا الغرض. فإنّا لم نقف عليه لأحد من المتقدّمين فيما رأيناه.

وقول العروضيّين في حدّه إنه الكلام الموزون المقفّى، ليس بحدّ لهذا الشعر الذي غن بصدده، ولا رسم له. وصناعتهم إنّما تنظر في الشّعر من حيث اتّفاق أبياته في عدد المتحركات والسّواكن على التّوالي، ومماثلة عروض أبيات الشعر لضربها. وذلك نظر في وزن مجرّد عن الألفاظ ودلالتها، فناسب أن يكون حدّا عندهم ونحن هنا ننظر في الشعر باعتبار ما فيه من الإعراب والبلاغة والوزن والقوالب الخاصّة. فلا جرم إنّ حدّهم ذلك لا يصلح له عندنا، فلا بدّ من تعريف يعطينا حقيقته من هذه الحيثيّة فنقول:

الشعر هو الكلام البليغ المبني على الاستعارة والأوصاف، المفصل بأجزاء متفقة في الوزن والروى، مستقل كل جزء منها في غرضه ومقصده عما قبله وبعده، الجاري على أساليب العرب المخصوصة به.

فقولنا الكلام البليغ جنس، وقولنا المبنيّ على الاستعارة والأوصاف فصل له عما يخلو من هذه، فإنّه في الغالب ليس بشعر، وقولنا المفصل بأحراء متفقة الوزن والروى فصل له عن الكلام المنثور الذي ليس بشعر عند الكلّ، وقولنا مستقلّ كلّ جزء منها في غرضه ومقصده عما قبله وبعده بيان للحقيقة، لأنّ الشعر لا تكون أبياته إلّا كذلك، ولم يفصل به شيء. وقولنا الجاري على الأساليب المخصوصة به، فصل له عمّا لم يجر منه على أساليب الشعر المعروفة، فإنّه حينئذ لا يكون شعرا، إنّما هو كلام منظوم لأنّ الشّعر له أساليب تخصّه، لا تكون للمنثور. وكذا أساليب المنثور لا تكون للمنثور. وكذا أساليب المنثور لا تكون للشّعر، فما كان من الكلام منظوما وليس على تلك أساليب، فلا يسمّى شعرا، وبهذا الاعتبار كان الكثير ممن لقيناه من شيوخنا في

هذه الصناعة الأدبيّة يرون أنّ نظم المتنبّي والمعّري ليس هو من الشعر في شيء، لأنّهما لم يجريا على أساليب العرب فيه، وقولنا في الحدّ الجاري على أساليب العرب فصل له عن شعر غير العرب من الأمم، عند من يرى أنّ الشّعر يوجد للعرب ولغيرهم، فلا يحتاج إلى ذلك، ويقول مكانه الجاري على الأساليب المخصوصة. وإذ قد فرغنا من الكلام على حقيقة الشّعر، فلنرجع إلى الكلام في كيفيّة عمله فنقول:

إعلم أنَّ لعمل الشَّعر وإحكام صناعته شروطا، أوَّلها : الحفظ من جنسه أي من جنس شعر العرب، حتّى تنشأ في النّفس ملكة ينسج على منوالها، ويتخيّر المحفوظ من الحرّ النقيّ الكثير الأساليب. وهذا المحفوظ المختار أقلّ ما يكفي فيه شعر شاعر من الفحول الإسلامييّن، مثل ابن أبي ربيعة وكثيّر وذي الرِّمّة وجرير وأبي نواس وحبيب والبحتريّ والرضيّ، وأبي فراس. وأكثره شعر كتاب الأغاني، لأنّه جمع شعر أهل الطَّبقة الإسلاميّة كلّه، والمختار من شعر الجاهليّة. ومن كان خالياً من المحفوظ فنظمه قاصر ردىء، ولا يعطيه الرّونق والحلاوة إلّا كثرة المحفوظ. فمن قُل حفظه أو عدم لم يكن له شعر، وإنَّما هو نظم ساقط. واجتناب الشَّعر أولى بمن لم يكن له محفوظ. ثم بعد الامتلاء من الحفظ، وشحد القريحة للنسج على المنوال يقبل على النَّظم، وبالإكثار منه تستحكم ملكته وترسخ. وربَّما يقال : إنَّ من شرطه نسيان ذلك المحفوظ، لتمحى رسومه الحرفيّة الظاهرة، إذ هي صادّة عن استعمالها بعينها، فإذا نسيها، وقد تكيّفت النفس بها، انتُقِش الأسلوب فيها، كأنّه منوال يأخذ في النّسج عليه بأمثالها من كلمات أخرى ضرورة. ثم لابدّ له من الخلوة واستجادة المكان المنظور فيه من المياه والأزهار، وكذا من المسموع لاستنارة القريحة باستجماعها وتنشيطها بملاذّ السرور. ثم مع هذا كلُّه فشرطه أن يكون على جمام ونشاط، فذلك أجمع له وأنشط للقريحة أن تأتي بمثل ذلك المنوال الذي في /حفظه.

قالوا: وخير الأوقات لذلك أوقات البُكر عند الهبوب من النّوم وفراغ المعدة ونشاط الفكر، وفي هواء الجمام. وربّما قالوا: إنّ من بواعثه العشق والانتشاء، ذكر ذلك ابن رشيق في كتاب العمدة، وهو الكتاب الذي انفرد بهذه الصّناعة

وإعطاء حقّها، ولم يكتب أحد فيها قبله ولا بعده مثله. قالوا: فان استصعب عليه بعد هذا كلّه فليتركه إلى وقت آخر، ولا يكره نفسه عليه. وليكن بناء البيت على القافية من أوّل صوغه ونسجه يضعها، ويبني الكلام عليها إلى آخره، لأنّه إن غفل عن بناء البيت في القافية صعب عليه وضعها في محلّها. فربّما تجيء نافرة قلقة، وإذا سمح الخاطر بالبيت، ولم يناسب الذي عنده فليتركه إلى موضعه الأليق به، فإنّ كلّ بيت مستقلّ بنفسه، ولم تبق إلّا المناسبة فليتخيّر فيها ما يشاء، وليراجع شعره بعد الخلاص منه بالتنقيح والنقد، ولا يضنّ به على الترك إذا لم يبلغ الإحادة، فإنّ الإنسان مفتون بشعره، إذ هو نبات فكره واحتراع قريحته، ولا يستعمل فيه من الكلام إلّا الأفصح من التراكيب والخالص من الضرورات اللسانية إذ هو قصور في الملكة الإنسانية، فليهجرها، فإنّها تنزل بالكلام عن طبقة البلاغة.

وقد حظر أثمة اللسان على المولد ارتكاب الضرورة، إذ هو في سعة منها بالعدول عنها إلى الطريقة المثلى من الملكة. ويجتنب أيضا المعقد من التراكيب جهده. وإنّما يقصد منها ما كانت معانيه تسابق ألفاظه إلى الفهم. وكذلك كثرة المعاني في البيت الواحد فإنّ فيه نوع تعقيد على الفهم. وإنّما المختار منه ما كانت المعاني في البيت الواحد فإنّ فيه نوع تعقيد على الفهم. وإنّما المختار منه ما كانت الفاظه طبقا على معانيه أو أوفى منها. فإن كانت المعاني كثيرة كان حشوا، واشتغل الدّهن بالغوص عليها، فمنع الدوق عن استيفاء مدركه من البلاغة. ولا يكون الشعر سهلا إلّا إذا كانت معانيه تسابق ألفاظه إلى الدّهن. وبهذا كان شيوخنا معانيه وازدحامها في البيت الواحد، كما كانوا يعيبون شعر المتنبّي والمعرّي بعدم معانيه وازدحامها في البيت الواحد، كما كانوا يعيبون شعر المتنبّي والمعرّي بعدم الشعر، والحاكم بذلك هو الذّوق. وليجتنب الشاعر أيضا الحوشيّ من الألفاظ والمقعّر، وكذلك السوقيّ المبتذل بالتداول بالاستعمال، فإنه ينزل بالكلام عن طبقة البلاغة. وكذلك المعاني المبتذلة بالشهرة فإنّ الكلام ينزل بها عن البلاغة أيضا، فيصير مبتذلا ويقرب من عدم الإفادة كقولهم: النّار حارة والسماء فوقنا. وبمقدار ما يقرب من طبقة عدم الإفادة يبعد عن رتبة البلاغة، إذ هما طرفان. ولهذا كان

<sup>120)</sup> علَق الهوريني على هذه الكلمة فقال : قوله (أبي بكر). وفي نسخة أبي اسحق...

الشّعر في الربانيّات والنّبويّات قليل الإجادة في الغالب، ولا يجيد فيه إلّا الفحول، وفي القليل، على العسر، لأنّ معانيها متداولة بين الجمهور، فتصير مبتذلة لذلك. وإذا تعذّر الشعر بعد هذا كلّه فليراوضه ويعاوده، فإن القريحة مثل الضرع يدرّ بالامتراء ويجفّ ويغرّر بالترك والإهمال.

وبالجملة فهذه الصناعة وتعلّمها مستوفى في كتاب العمدة لابن رشيق، وقد ذكرنا منها ما حضرنا بحسب الجهد، ومن أراد استيفاء ذلك فعليه بذلك الكتاب ففيه البغية. وهذه نبذة كافية والله المعين.

وقد نظم الناس في أمر هذه الصناعة الشعريّة ما يجب فيها. ومن أحسن ما قيل في ذلك، وأظنّه لابن رشيق :

من صنوف الجهّال فيها لقينا كان سهلا للسامبعين مبينا وحسيس الكلام شيئا ثمينا ثمينا ون للجهال أنهم يجهلون ون وفي الحقّ عندنا يعذرونا م وإن كان في الصّفات فنونا وأقامت له الصدور المتونا تتمنّى لو لم يكن أو يكونا كاد حسنا يبين للناظرينا والمعاني ركّبن فيه عيونا يتحلّى بحسنه المنشدونا وجعلت المديح صدقا مبينا وإن كان لفظهم موزونا وإن كان لفظهم المرقبينا (121)

لعن الله صنعة الشعر ماذا يؤسرون الغريب منه على ما ويرون المحال معنى صحيحا بجهلون الصواب منه ولا يد فهم عند من سوانا يلامو أنما الشعر ما يناسب في النظ فأتى بعضه يشاكل بعضا كل معنى أتاك منه على ما فتناهي من البيان إلى أن فكأن الألفاظ منه وجوه فكأن الألفاظ منه وجوه فائما في المرام حسب الأماني فإذا ما مدحت بالشعر حرّا فبحلت النسيب سهلا قريسا وبذكبت ما تهجن في السمع

<sup>121)</sup> كذا، وفي ب: المستهبينا.

<sup>122)</sup> كذا، وفي ب: المرفتينا.

وجعلت التعريض داء دفينا ديسن يوما للبين والظاعنينا ن من الدمع في العيون مصونا وعيدا وبالصعوبة لينا حذرا، آمنا، عزيزا، مهينا وإن كان واضحا مستبينا وإذا ريم أعجاز المعجزينا

وفتحت بالإيجاز عور عيونه ووصلت بين مُجمِّه ومعينه شبها به فقرینـــه بقرینـــه وقضيته بالشكر حقّ ديونه وخصصته بخطيره وثمينه ويكون سهلا في اتّفاق فنونسه أجريت للمحزون ماء شئونـــه(123) بايسنت بين ظهروره وبطونه بثنائه وظنونه بيقينه أدمجت شدّتــه له في لينــه مستأمنا لوعوثسه وحزونسه إذ صارمتك بفاتنات شؤونه وأشكت بين مخيله ومبينه عتيا عليه مطالبا بيمينه

فجعلت التصريح منه دواء وجعله وإذا ما بكيت فيه على الغيا ديس حلت دون الأسى وذلّ لت ما كا ن من ثم إن كنت عاتبا جئت بالوعد وعيم فتركت الدي عتبت عليه حذرا، وأصح القريض ما فات في النظم وإن كا فإذا قيل أطمع النياس طرّا وإذا واذا ومن ذلك أيضا قول بعضهم وهو الناشي: ومن ذلك أيضا قول بعضهم وهو الناشي: ورأيت بالإطناب شعب صدوعه وفت وجمعت بين قريبه وبعيده ووصله وعمدت منه منجد أمر يقتضي شبها وإذا مدحت به جوادا ماجدا وقضيت وخصه

فيكون جزلا في مساق صنوفه

وإذا بكيت به الدّيار وأهلها

وإذا أردت كنايـة عن ريبـة

فجعلت سامعه يشوب شكوكه وإذا عتب على أخ في زلسة

فتركته مستأنسا بدماثهة

وإذا نبذت إلى النذي علقتها

تيمتها بلطيف ورفيق ه

وإذا اعتذرت لسقطة أسقطتها

فيحول ذنبك عند من يعتدده

123) الشئون : مجاري الدّموع في العينين.

#### فصل

# في أن صناعة النظم والنثر إنما هي في الألفاظ لا في المعاني

اعلم أنّ صناعة الكلام نظما ونثرا إنّما هي في الألفاظ لا في المعاني، وإنّما المعاني تبع لها وهي أصل. فالصانع الذي يحاول ملكة الكلام في النظم والنثر، إنّما يحاولها في الألفاظ بحفظ أمثالها من كلام العرب، ليكثر استعماله وجريه على لسانه، حتى تستقر له الملكة في لسان مضر، ويتخلّص من العجمة التي ربّي عليها في جيله، ويفرض نفسه، مثل وليد ينشأ في جيل العرب ويلقّن لغتهم كا يلقنها الصبي، حتى يصير كأنّه واحد منهم في لسانهم ذلك.

وذلك أنّا قدّمنا أنّ للسان ملكة من الملكات في النطق يحاول تحصيلها بتكرارها على اللّسان حتى تخصل شأن الملكات، والذي في اللّسان والنطق إنّما هو الألفاظ، وأمّا المعاني فهي في الضّمائر. وأيضا فالمعاني موجودة عند كلّ واحد وفي طوع كلّ فكر منها ما يشاء ويرضى، فلا تحتاج إلى تكلّف صناعة في تأليفها. وتأليف الكلام للعبارة عنها هو المحتاج للصناعة كما قلناه وهو بمثابة القوالب للمعاني. فكما أنّ الأواني التي يغترف بها الماء من البحر منها آنية الدّهب والفضة والصدف والزجاج والخزف، والماء واحد في نفسه. وتختلف الجودة في الأواني المملوءة بالماء باختلاف الماء، كذلك جودة اللّغة وبلاغتها في المساعة بالختلاف باختلاف الماء باعتبار تطبيقه على المساعد، والمعاني واحدة في نفسها، وإنّما الجاهل بتأليف الكلام وأساليبه، على المقاصد، والمعاني واحدة في نفسها، وإنّما الجاهل بتأليف الكلام وأساليبه، على مقتضى ملكة اللّسان، إذا حاول العبارة عن مقصوده، ولم يحسن، بمثابة المقعد، الذي يروم النهوض ولا يستطيعه، لفقدان القدرة عليه. والله يعلّمكم ما لم تكونوا تعلمون.

## فصل في أن حصول هذه الملكة بكثرة الحفظ وجودتها بجودة المحفوظ

قد قدّمنا أنه لابدّ من كثرة الحفظ، لمن يروم تعلّم اللّسان العربيّ، وعلى قدر

جودة المحفوظ وطبقته في جنسه وكثرته من قلَّته، تكون جودة الملكة الحاصلة عنه للحافظ، فمن كان محفوظه من أشعار العرب الإسلاميين شعر حبيب أو العتابي أو ابن المعتزّ أو ابن هانيء أو الشريف الرضيّ، أو رسائل ابن المقفّع أو سهل ابن هارون أو ابن الزيّات أو البديع أو الصابيء، تكون ملكته أجود وأعلى مقاما ورتبة في البلاغة، ممن يحفظ أشعار المتأخِّرين مثل شعر ابن سهل أو ابن النبيه، أو ترسُّل البيساني أو العماد الأصبهاني، لنزول طبقة هؤلاء عن أولئك. يظهر ذلك للبصير الناقد صاحب الذوق. وعلى مقدار جودة المحفوظ أو المسموع، تكون جودة الاستعمال من بعده، ثم إجادة الملكة من بعدهما. فبارتقاء المحفوظ في طبقته من الكلام، ترتقي الملكة الحاصلة لأنَّ الطبع إنَّما ينسج على منوالها، وتنمو قوى الملكة بتغذيتها. وذلك أنَّ النفس، وان كانت في جبلتَّها واحدة بالنوع، فهي تختلف في البشر بالقوّة والضّعف في الإدراكات. واختلافها إنّما هو باختلاف ما يرد عليها من الإدراكاتوالملكات والألوانالتّي تكيّفها من خارج. فبهذه يتمّ وجودها، وتخرج من القوَّة إلى الفعل صورتها. والملكات التي تحصل لها إنَّما تحصل على التَّدريج كا قدّمناه. فالملكة الشعريّة تنشأ بحفظ الشعر، وملكة الكتابة بحفظ الأسجاع والترسيل، والعلميّة بمخالطة العلوم والإدراكات والأبحاث والأنظار، والفقهيّة بمخالطة الفقه وتنظير المسائل وتفريعها وتخريج الفروع على الأصول، **والتصوّفيّة** الربانيّة بالعبادات والأذكار وتعطيل الحواسّ الظاهرة بالخلوة والانفراد عن الخلق ما استطاع، حتى تحصل له ملكة الرجوع إلى حسّه الباطن وروحه، وينقلب ربّانيّا وكذا سائرها.

وللنفس في كلّ واحد منها لون تتكيّف به، وعلى حسب ما نشأت الملكة عليه من جودة أو رداءة تكون تلك الملكة في نفسها، فملكة البلاغة العالية الطبقة في جنسها إنّما تحصل بحفظ العالي في طبقته من الكلام، ولهذا كان الفقهاء وأهل العلوم كلّهم قاصرين في البلاغة، وما ذلك إلّا لما يسبق إلى محفوظهم، ويمتلئ به من القوانين العلميّة والعبارات الفقهيّة الخارجة عن أسلوب البلاغة والنازلة عن الطبقة، لأنّ العبارات عن القوانين والعلوم لا حظّ لها في البلاغة، فإذا سبق ذلك

المحفوظ إلى الفكر وكثر، وتلوّنت به النفس جاءت الملكة الناشئة عنه في غاية القصور وانحرفت عباراته عن أساليب العرب في كلامهم. وهكذا نجد شعر الفقهاء والنّحاة والمتكلّمين والنظار وغيرهم ممّن لم يمتلئ من حفظ النقيّ الحرّ من كلام العرب.

أحبرني صاحبنا الفاضل أبو القاسم بن رضوان كاتب العلامة بالدولة المرينيّة قال : ذاكرت يوما صاحبنا أبا العباس بن شعيب كاتب السلطان أبي الحسن. وكان المقدّم في البصر باللّسان لعهده فأنشدته مطلع قصيدة ابن النحويّ ولم أنسبه له وهو هذا :

لم أدر حين وقفت بالأطلال ما الفرق بين جديدها والباني

فقال لي على البديهة : هذا شعر فقيه، فقلت له : ومن أين لك دلك ؟ قال : من قوله : ما الفرق ؟ إذ هي من عبارات الفقهاء، وليست من أساليب كلام العرب، فقلت له : لله أبوك، إنّه ابن النّحوي.

وأما الكتّاب والشعراء فليسوا كذلك، لتخيّرهم في محفوظهم ومخالطتهم كلام أنعرب وأساليبهم في التّرسيّل، وانتقائهم له الجيّد من الكلام.

ذاكرت يوما صاحبنا أبا عبد الله بن الخطيب، وزير الملوك بالأندلس من بني الأحمر، وكان الصدر المقدّه في الشعر والكتابة فقلت له : « أجد استصعابا على في نظم الشّعر متى رمته، مع بصري به وحفظي للجيّد من الكلام، من القرآن والحديث وفنون من كلام العرب، وإن كان محفوظي قليلا. وإنّما أتيت، والله أعلم بحقيقة الحال، من قبل ما حصل في حفظي من الأشعار العلميّة والقوانين التأليفيّة. فإنّي حفظت قصيدتي الشاطبيّ الكبرى والصّغرى في القرآآت والرّسم واستظهرتهما، وتدارست كتابي ابن الحاجب في الفقه والأصول، وجمل الخوجيّ في المنطق وبعض كتاب التسهيل وكثيرا من قوانين التعليم في المجالس، فامتلأ محفوظي من ذلك، وخدش وجه الملكة التي استدعيت لها بالمحفوظ الجيّد من القرآن والحديث وكلام العرب، فعاق القريحة عن بلوغها. ». فنظر إليّ ساعة متعجّبا ثم قال : لله أنت، وهل يقول هذا إلّا مثلك ؟.

ويظهر لك من هذا الفصل، وما تقرّر فيه سرّ آخر، وهو إعطاء السبب في أنّ كلام الإسلاميّين من العرب أعلى طبقة في البلاغة وأذواقها من كلام الجاهليّة، في منثورهم ومنظومهم. فإنا نجد شعر حسّان بن ثابت وعمر بن أبي ربيعة والحطيئة وجرير والفرزدق ونصيب وغيلان وذي الرّمّة والأحوص وبشّار، ثمّ كلام السلف من العرب في الدّولة الأمويّة وصدرا من الدّولة العبّاسيّة، في خطبهم وترسيلهم ومحاورتهم للملوك أرفع طبقة في البلاغة بكثير من شعر النّابغة وعنترة وابن كلثوم وعاورتهم، وعلقمة بن عبدة وطرفة بن العبد، ومن كلام الجاهليّة في منثورهم ومحاوراتهم، ولطبع السّليم والذوق الصّحيح شاهدان بذلك للنّاقد البصير بالبلاغة.

والسبب في ذلك أن هؤلاء الذين أدركوا الإسلاء سمعوا الطبقة العالية من كلاء في القرآن والحديث، اللذين عجز البشر عن الإتيان بمثليهما، لكونها ولجت في قعوبهم ونشأت على أسالبيها نفوسهم، فنهضت طباعهم وارتقت ملكاتهم في البلاعة عن ملكات من قبلهم من أهل الجاهليّة، ممّن له يسمع هذه الطبقة ولا نشأ عليها، فكان كلامهم في نظمهم ونثرهم أحسن ديباجة، وأصفى رونقا من أولئك، وأرصف مبنى، وأعدل تثقيفا بما استفادوه من الكلام العالى الطبقة. وتأمّل ذلك يشهد لك به ذوقك إن كنت من أهل الذوق والتبصر بالبلاغة.

ولقد سألت يوما شيخنا الشريف أبا القاسم قاضي غرناطة لعهدنا، وكان شيخ هذه الصناعة، أخذ بسبتة عن جماعة من مشيختها من تلاميذ الشلوبين، استبحر في علم اللسان وجاء من وراء الغاية فيه، فسألته يوما : ما بال العرب الإسلاميين أعلى طبقة في البلاغة من الجاهليين ؟ ولم يكن ليستنكر ذلك بذوقه، فسكت طويلا ثم قال لي : و الله ما أدري. فقلت له : أعرض عليك شيئا ظهر ي في ذلك، ولعله السبب فيه. وذكرت له هذا الذي كتبت فسكت معجبا، ثم قال لي : يا فقيه ! هذا كلام من حقّه أن يكتب بالذهب. وكان من بعدها يؤثر محلي، ويصيخ في مجالس التعليم إلى قولي، ويشهد في بالنباهة في العلوم. والله حلق الإنسان وعلمه البيان.

# فصل في بيان المطبوع من الكلام والمصنوع وكيف جودة المصنوع أو قصروه

اعلم أنّ الكلام الذي هو العبارة والخطاب، إنّما سرّه وروحه في إفادة المعنى. وأما إذا كان مهملا فهو كالموات الذي لاعبرة به. وكال الإفادة هو البلاغة على ما عرفت من حدّها عند أهل البيان لأنّهم يقولون هي مطابقة الكلام لمقتضى الحال، ومعرفة الشرّوط والأحكام التي بها تطابق التراكيب اللّفظيّة مقتضى الحال، هو فن البلاغة. وتلك الشرّوط والأحكام للتراكيب في المطابقة استقريت من لغة العرب وصارت كالقوانين. فالتراكيب بوضعها تفيد الإسناد بين المسندين، بشروط وأحكام هي حلّ قوانين العربيّة. وأحوال هذه التراكيب من تقديم وتأخير، وتعريف وتنكير، وإضمار وإظهار، وتقييد وإطلاق وغيرها، يفيد (الأحوال) المكتنفة من خارج بالإسناد، وبالمتخاطبين حال التّخاطب بشروط وأحكام هي قوانين لفنّ سمّوه علم المعاني من فنون البلاغة. فتندرج قوانين العربيّة لذلك في قوانين علم المعاني لأنّ إفادتها الإسناد جزء من إفادتها للأحوال المكتنفة بالإسناد. وما قصر من المعاني لأنّ إفادة مقتضى الحال لخلل في قوانين الإعراب أو قوانين المعاني عداد الموات.

ثم يتبع هذه الإفادة لمقتضى الحال التّفنّن في انتقال (الدّهن) بين المعاني بأصناف الدّلالات لأنّ التركيب يدلّ بالوضع على معنى، ثم ينتقل الدّهن إلى لازمه أو ملزومه أو شبهه، فيكون فيها مجازا: إمّا باستعارة، أو كناية كما هو مقرّر في مواضعه، ويحصل للفكر بذلك الانتقال لدّة كما تحصل (من) الإفادة وأشد، لأن في جميعها ظفرا بالمدلول من دليله، والظّفر من أسباب اللدّة كما علمت.

ثم لهذه الانتقالات أيضا شروط وأحكام كالقوانين صيروها صناعة، وسموها بالبيان. وهي شقيقة علم المعاني المفيد لمقتضى الحال، لأنها راجعة إلى معاني التراكيب ومدلولاتها. وقوانين علم المعاني راجعة إلى أحوال التراكيب أنفسها من حيث الدلالة، واللفظ والمعنى متلازمان متضايقان كما علمت. فإذا علم المعاني

وعلم البيان هما جزءا البلاغة، وبهما كال الإفادة (والمطابقة لمقتضى الحال فما قصر من هذه التراكيب عن المطابقة وكال الإفادة،) فهو مقصر عن البلاغة ويلتحق عند البلغاء بأصوات الحيوانات العجم وأجدر به أن لا يكون عربيّا، لأنّ العربيّ هو الذي يطابق بإفادته مقتضى الحال. فالبلاغة على هذا هي أصل الكلام العربيّ وسجيّته وروحه وطبيعته.

ثم اعلم أنهم إذا قالوا: « الكلام المطبوع » فإنهم يعنون به الكلام الذي كملت طبيعته وسجيّته من إفادة مدلوله المقصود منه، لأنه عبارة وخطاب،ليس المقصود منه النّطق فقط. بل المتكلّم يقصد به أن يفيد سامعه ما في ضميره إفادة تامّة، ويدلّ به عليه دلالة وثيقة. ثم يتبع تراكيب الكلام في هذه السجيّة التي له بالأصالة ضروب من التحسين والتزيين، بعد كال الإفادة وكأنها تعطيها رونق الفصاحة من تنميق الأسجاع، والموازنة بين جمل الكلام وتقسيمه بالأقسام المختلفة الأحكام والتورية باللّفظ المشترك عن الخفي من معانيه والمطابقة بين المتضادّات، ليقع التجانس بين الألفاظ والمعاني، فيحصل للكلام رونق ولذّة في الأسماع وحلاوة وجمال كلّها زائد على الإفادة.

وهذه الصنّعة موجودة في الكلام المعجز في مواضع متعدّدة مثل: « واللّيل إذا يغشى والنّهار إذا تجلّى »، ومثل: « فأمّا من أعطى واتقّى وصدّق بالحسنى »، إلى آخر التّقسيم في الآية. وكذا: « فأمّا من طغى وآثر الحياة الدّنيا » إلى آخر الآية. وكذا: « وهم يحسبون أنهم يحسنون صنعا ». وأمثاله كثير. وذلك بعد كال الإفادة في أصل هذه التراكيب قبل وقوع هذا البديع فيها. وكذا وقع كلام الجاهليّة منه، لكن عفوا من غير قصد ولا تعمّد. ويقال إنّه وقع في شعر زهير. وأمّا الإسلاميّون فوقع لهم عفوا وقصدا، وأتوا منه بالعجائب. وأوّل من أحكم طريقته حبيب بن أوس والبحتريّ ومسلم بن الوليد، فقد كانوا مولعين بالصّنعة، ويأتون منها بالعجب. وقيل إنّ أوّل من ذهب إلى معاناتها بشار بن برد وابن هرمة، وكانا آخر من يستشهد بشعره في اللّسان العربيّ. ثم اتّبعهما عمرو بن كلثوم والعتابي ومنصور النميري ومسلم بن الوليد وأبو نواس، وجاء على آثارهم حبيب والمحتريّ، ثم ظهر ابن المعترّ فختم على البديع والصناعة أجمع. ولنذكر مثالا من والمحتريّ، ثم ظهر ابن المعترّ فختم على البديع والصناعة أجمع. ولنذكر مثالا من

المطبوع الخالي من (الصّنعة لتتفهمّه)، مثل قول قيس بن ذريج : وأحرُج من بين البيوت لعلّنسي أحدّث عنك النفّس في السّر حدر

وقول كثيّر :

وإنَّى وتهيامَى بعدرة بعدما تخلّىت عمّا بيننا وتخلّت لكا لمرتجى ظلّ الغمامة كلّما تبوّأ منها للمقيل اضمحلّت فتأمل هذا المطبوع، الفقيد الصنعة، في إحكام تأليفه وثقافة تركيبه. فلو جاءت فيه الصنعة من بعد هذا الأصل زادته حسنا.

وأمّا المصنوع فكثير من لدن بشّار، ثم حبيب وطبقتهما، ثم ابن المعتزّ خاتم الصنعة الذي جرى المتأتّرون بعدهم في ميدانهم، ونسجوا على منوالهم.

وقد تعددت أصناف هذه الصنعة عند أهلها، واختلفت اصطلاحاتهم في القابها. وكثير منهم يجعلها مندرجة في البلاغة على أنها غير داخلة في الإفادة، وأنها هي تعطي التحسين والرونق. وأمّا المتقدمون من أهل البديع، فهي عندهم خارجة عن البلاغة، ولذلك يذكرونها في الفنون الأدبيّة التي لا موضوع لها. وهو رأي ابن رشيق في كتاب العمدة له، وأدباء الأندلس.

وذكروا في استعمال هذه الصنعة شروطا، منها أن تقع من غير تكلّف ولا اكتراث في ما يقصد منها. وأمّا العفو فلا كلام فيه لأنّها إذا برئت مى التّكلّف سلم الكلام من عيب الاستهجان لأن تكلفها ومعاناتها يصير الى الغفلة عن التراكيب الأصليّة للكلام، فتخلّ بالإفادة من أصلها، وتذهب بالبلاغة رأسا، ولا يبقى في الكلام إلّا تلك التحسينات، وهذا هو الغالب اليوم على أهل العصر. وأصحاب الأذواق في البلاغة يسخرون من كلفهم بهذه الفنون، ويعدّون ذلك من القصور عن سواه. وسمعت شيخنا الأستساذ أبا البركات المقصور عن أهل البصر باللسان والقريحة في ذوقه يقول إنّ من أشهى ما البلفيقي، وكان من أهل البصر باللسان والقريحة في ذوقه يقول إنّ من أشهى ما تترحه علي نفسي أن أشاهد في بعض الأيام من ينتحل فنون هذا البديع في نظمه أو نثره، وقد عوقب بأشد العقوبة، ونودي عليه. يحذّر بذلك تلميذه ان يتعاطوا هذه الصنعة، فيكلفون بها، ويتناسون البلاغة. ثم من شروط استعمالها عندهم الإقلال منها وأن تكون في بيتين أو ثلاثة من القصيد، فتكفي في زينة الشعر ورونقه. والإكثار منها عيب، قاله ابن رشيق وغيره.

وكان شيخنا أبو القاسم الشريف السبتي منفق اللسان العربي بالأندلس لوقته يقول: هذه الفنون البديعية إذا وقعت للشاعر أو للكاتب فيقبح أن يستكثر منها، لأنها من محسنات الكلام ومزيّناته، فهي بمثابة الخيلان في الوجه يحسن بالواحد والاثنين منها، ويقبح بتعدادها، وعلى نسبة الكلام المنظوم هو الكلام المنثور في الجاهليّة والإسلام. كان أوّلا مرسلا معتبر الموازنة بين جمله وتراكيبه، شاهدة موازنته بفواصله، من غير التزام سجع ولا اكتراث بصنعة. حتى نبغ ابراهيم بن هلال الصابي كاتب بني بويه، فتعاطى الصنعة والتقفية وأتى بذلك العجب. وعاب الناس عليه كلفه بذلك في المخاطبات السلطانيّة. وإنّما حمله عليه ما كان في ملوكه من العجمة والبعد عن صولة الخلافة المنفقة لسوق البلاغة. ثم انتشرت في ملوكه من العجمة والبعد عن صولة الخلافة المنفقة لسوق البلاغة. ثم انتشرت بالإخوانيّات والعربيّات بالسوقيّات، واختلط المرعي بالهمل. وهذا كلّه يدلّك على أنّ الكلام المصنوع بالمعاناة والتكلّف، قاصر عن الكلام المطبوع، لقلّة الاكتراث فيه بأصل البلاغة، والحاكم في ذلك الذّوق. والله خلقكم وعلّمكم ما لم تكونوا تعلمون.

# فصل في ترفّع أهل المواتب عن انتحال الشعسر

اعلم أنّ الشعر كان ديوانا للعرب، فيه علومهم وأخبارهم وحكمهم وكان رؤساء العرب متنافسين فيه، وكانوا يقفون بسوق عكاظ لإنشاده وعرض كلّ واحد منهم ديباجته على فحول الشأن وأهل البصر، لتمييز حوكه. حتى انتهوا إلى المناغاة في تعليق أشعارهم بأركان البيت الحرام، موضع حجهم، وبيت أبيهم ابراهيم؛ كما فعل أمرؤ القيس بن حجر، والنابغة الذبياني، وزهير بن أبي سلمى ، وعنترة بن شدّاد، وطرفة بن العبد وعلقمة بن عبدة، والأعشى وغيرهم من أصحاب المعلقات التسع (124) . فإنّه إنّما كان يتوصل الى تعليق الشعر بها، من كان له قدرة على ذلك بقومه وعصبيته ومكانه في مضر، على ما قيل في سبب تسميتها بالمعلقات.

<sup>124)</sup> وفي رواية نسخة دار الكتاب « السبع ».

ثم انصرف العرب عن ذلك أوّل الإسلام، بما شغلهم من أمر الدين والنّبوّة والوحي، وما أدهشهم من أسلوب القرآن ونظمه، فأخرسوا عن ذلك وسكتوا عن الحوض في النظم والنثر زمانا. ثم استقر ذلك وأونس الرّشد من الملّة، ولم ينزل الوحي في تحريم الشعر وحظره، وسمعه النبيء صلى الله عليه وسلم وأثاب عليه، فرجعوا حينئذ الى ديدنهم منه. وكان لعمر بن أبي ربيعة كبير قريش لذلك العهد مقامات فيه عالية وطبقة مرتفعة، وكان كثيرا ما يعرض شعره على ابن عبّاس فيقف الاستاعة معجبا به.

ثم جاء من بعد ذلك الملك الفحل والدّولة العزيزة، فتقرّب إليهم العرب بأشعارهم يمتدحونهم بها. ويجيزهم الخلفاء بأعظم الجوائز على نسبة الجودة في أشعارهم ومكانهم من قومهم، ويحرصون على استهداء أشعارهم، يطّلعون منها على الآثار والأخبار واللّغة وشرف اللّسان، والعرب يطالبون ولدهم بحفظها، ولم يزل الشأن هذا أيام بني أميّة وصدرا من دولة بني العبّاس. وانظر ما نقله صاحب العقد في مسامرة الرّشيد للأصمعيّ في باب الشّعر والشّعراء تجد ما كان عليه الرشيد من المعرفة بذلك، والرسوخ فيه والعناية بانتحاله، (والبصر) بجيد الكلام ورديئه وكثرة محفوظه منه.

ثم جاء (خلف) من بعدهم لم يكن اللسان لسانهم، من أجل العجمة وتقصيرها باللسان، وإنّما تعلّموه صناعة، ثم مدحوا بأشعارهم أمراء العجم الذين ليس اللسان (شأنهم) طالبين معروفهم فقط، لاسوى ذلك من الأغراض، كما فعله حبيب والبحتريّ والمتنبيّ وابن هانيء ومن بعدهم الى هلمّ جرّا. فصار (قرض) الشعر في الغالب إنّما هوللكدية (125) والاستجداء لذهاب المنافع التي كانت فيه للأولين، كما ذكرناه. وأنف منه لذلك أهل الهمم والمراتب من المتأخرين، وتغيّر الحال فيه وأصبح تعاطيه هجنة في الرّئاسة ومذمّة لأهل المناصب الكبيرة. والله مقلّب الليل والنهار.

<sup>125)</sup> قوله تعالى : « وأعطى قليلا وأكدى » : أي قطع القليل.

# فصل في أشعار العرب وأهل الأمصار لهذا العهد

اعلم أنّ الشعر لا يختصّ باللّسان العربيّ فقط، بل هو موجود في كلّ لغة، سواء كانت عربيّة أو عجميّة. وقد كان في الفرس شعراء وفي اليونان كذلك، وذكر منهم أرسطو في كتاب المنطق له: أوميروس الشاعر وأثنى عليه. وكان في حمير أيضا شعراء متقدّمون. ولما فسد لسان مضر ولغتهم التي دوّنت مقاييسها وقوانين إعرابها، وفسدت اللّغات من بعدهم بحسب ما خالطها ومازجها من العجمة؛ فكان لجيل العرب بأنفسهم لغة خالفت لغة سلفهم من مضر في الإعراب جملة، وفي كثير من الموضوعات اللّغوية وبناء الكلمات. وكذلك الحضر أهل الأمصار نشأت فيهم لغة أخرى خالفت لسان مضر في الإعراب وأكثر الأوضاع والتصاريف، وخالفت أيضا لغة الجيل من العرب لهذا العهد. واختلفت هي في نفسها بحسب اصطلاحات أهل الآفاق، فلأهل المشرق وأمصاره لغة غير لغة أهل المغرب وأمصاره، وتخالفهما أيضا لغة أهل الأندلس وأمصاره.

ثم لمّا كان الشعر موجودا بالطبع في أهل كلّ لسان، لأنّ الموازين على نسبة واحدة في أعداد المتحركات والسّواكن وتقابلها، موجودة في طباع البشر؛ فلم يهجر الشعر بفقدان لغة واحدة وهي لغة مضر؛ الذين كانوا فحوله وفرسان ميدانه، حسبا اشتهر بين أهل الخليقة. بل كلّ جيل وأهل كلّ لغة من العرب المستعجمين والحضر أهل الأمصار، يتعاطون منه ما يطاوعهم في انتحاله ورصف بنائه على مهيع كلامهم. فأمّا العرب، أهل هذا الجيل، المستعجمون عن لغة سلفهم من مضر، فيقرضون الشّعر لهذا العهد في سائر الأعاريض، على ما كان عليه سلفهم المستعربون، ويأتون منه بالمطوّلات مشتملة على مذاهب الشعر وأغراضه من المستعربون، ويأتون منه بالمطوّلات مشتملة على مذاهب الشعر وأغراضه من النسيب والمدح والرثاء والهجاء، ويستطردون في الخروج من فنّ الى فنّ في الكلام. وربّما هجموا على المقصود لأوّل كلامهم، وأكثر ابتدائهم في قصائدهم باسم وربّما هجموا على المقصود لأوّل كلامهم، وأكثر ابتدائهم في قصائدهم باسم الشاعر، ثم (من) بعد ذلك ينسبون. فأهل المغرب من العرب يسمّوم هذه القصائد بالأصمعيّات، نسبة الى الأصمعيّ، راوية العرب في أشعارهم. وأهل المشرق من العرب يسمّون (أيضا) هذا النوع من الشعر بالبدويّ والحورانيّ المشرق من العرب يسمّون (أيضا) هذا النوع من الشعر بالبدويّ والحورانيّ المشرق من العرب يسمّون (أيضا) هذا النوع من الشعر بالبدويّ والحورانيّ المشرق من العرب يسمّون (أيضا) هذا النوع من الشعر بالبدويّ والحورانيّ

والقيسي، وربّما يلحنون فيه ألحانا بسيطة، لا على طريقة الصناعة الموسيقيّة. ثم يغنّون به، ويسمّون الغناء به باسم الحورانيّ، نسبة الى حوران من أطراف الشام، وهي من منازل العرب البادية ومساكنهم الى هذا العهد.

ولهم فنّ آخر كثير التداول في نظمهم يجيئون به مغصّنا على أربعة أجزاء، يخالف آخرها الثلاثة (الأول) في رويّه، ويلتزمون القافية الرابعة في كلّ بيت الى آحر القصيدة شبيها بالمربّع والمخمّس الذي أحدثه (الموّلدون من المتأخرين). ولهؤلاء العرب في هذا الشعر بلاغة فائقة؛ وفيهم الفحول والمتأخِّرون عن ذلك، والكثير من المنتحلين للعلوم لهذا العهد، وخصوصا علم اللَّسان؛ يستنكر هذه الفنون التي لهم إذا أسمعها ويمجّ نظمهم إذا أنشد، ويعتقد أنّ ذوقه إنّما نبا عنها لاستهجانها وفقدان الاعراب منها. وهذا إنّما أتى من فقدان الملكة في لغتهم. فلو حصلت له ملكة من ملكاتهم لشهد له ذوقه وطبعه ببلاغتها إن كان سليما من الآفات في فطرته ونظره؟ وإلَّا فالإعراب لا مدخل له في البلاغة، إنَّما البلاغة مطابقة الكلام للمقصود ولمقتضى الحال من الوجود فيه، سواء كان الرفع دالًا على الفاعل والنّصب دالًا على المفعول أو بالعكس. وإنّما يدل على ذلك قرائن الكلام، كما هو في لغتهم هذه، فالدّلالة بحسب ما يصطلح عليه أهل الملكة؛ فإذا عرف اصطلاح في ملكة واشتهر صحّت الدّلالة، وإذا طابقت الدّلالة المقصود ومقتضى الحال صحّت البلاغة، ولا عبرة بقوانين النّحاة في ذلك. وأساليب الشعر وفنونه موجودة في أشعارهم هذه ما عدا حركات الإعراب في أواخر (الكلمات)؛ فإنّ غالب كلماتهم موقوفة الآخر. ويتميّز عندهم الفاعل من المفعول والمبتدأ من الخبر بقرائن الكلام لا بحركات الإعراب. فمن أشعارهم على لسان الشريف بن هاشم يبكي الجازية بنت سرحان، ويذكر ظعنها مع قومها إلى المغرب:

الشريف ابن هاشم علي (تفر) للاعلام أين ما رأت خاطري وماذا شكاة الروح مما طرا لها يحس أن قطاع عامر ضميرها وعادت كما خوارة في يد غاسل

الى ظرا كبد حرّى شكت من زفيرها يردّ غلام البدو يلوي عصيرها غداة وزائع تلف الله جبيرها طوى وهند جافي ذكيرها على مثل شوك الطلح عقدوايسيرها

على شوك لعه والبقايا جريرها شبيه دوّار السواني يديرهـــا مرون یجی متراکبا من صبیرها عيون ولجاز البرق في غزيرها ناضة من بغداد حتى فقيرها وعسرج عاربها على مستعيرهسا على أيدين ماضي وليد مقرب ميرها وسوقواالنجوع إن كان أنـــا هو وباليمين لا يجدوا في مغيرها وما كان يرضى زيس حمير وميرها وأناليه ما من درقتسي ما يديرهما بحر البلاد العطشي ما بخيرها داخل ولا عائد ركيزة من نعيرها على الشمس أو حول الغظا من يلوذ وبجرجان يشدوا أسيرها ومن قولهم في رثاء أمير زناتة أبي سعيد اليفرني مقارعهم بإفريقية وأرض الزّاب

لها في ظعون الباكريسين عويسل خذ النعت متى لا تكون هبيل من الربط عيساوي بناه طويها به السواد شرقسا واليراع دليسل قد كان لأعقاب الجياد سليل جراحه كأفواه المزاد تسيل

تجابذوها اثنين والتسزع بينهم وباتت دموع العين ذارفات لشأنها تدارك منها النجم حذرا وزادها يصب من القيعان من جانب الصفا هذا الغنى حتى تسابيت غزوة ونادى المنادي بالرحيل وشددوا وشد لها الأدهم ذياب بن غانم وقال لهم حسن بن سرحان غرّبوا ويركض وبيده شهامة بالتسامح غدرني زيان السيــح من عابس غدرني وهو زعما صديقي وصاحبي ورجع يقول لهم بلال بن هاشم حرام على باب بغداد وأرضها تصدف روحی عن بلاد ابن هاشم وباتت نيران العسنداري قوادح ورثاؤهم له على جهة التُّهكُّم:

تقول فتاة الح (126) بعدى وهاضها أيا سائلي عن قبر الزناتي خليفة تراه يعالي وادي ران وفوقـــه أراه يميـل النـور من شارع النقــا أيا لهف كبدى على الزناتي خليفة قتيل فتى الهيجا ذياب بن غانم

<sup>126)</sup> كذا ، وفي ب: نقاة الخلا .

لا ترحل الا أن يريد رحيل أيا جائزا مات الزناتي خليفة وعشرا وستّا في النّهار قليل الا واش رحلنا اللاثين مرّة ومن قولهم على لسان الشريف بن هاشم يذكر عتابا وقع بينه وبين ماضي بن

> تبدّی ماضی الجبار وقال لی أشكر أعد ما بقبي ودّ بيننـــا نحن غدينا نصدفو ما قضى لنا أشكر أعد الى يزيد ملاميه إن كان نبت الشوك يلقح بأرضكم ومن قولهم في ذكر رحلتهم الى الغرب وغلبهم زناته عليه:

وأي جميل ضاع لي في الشريف بن لقد كنت أنا وياه في زهو بيتنا وعدت كأنسى شارب من مدامة أو مثل شمطامات مظنون كبدها أتاهما زمان السّوء حتى تدوّحت كذلك أنا مما لحاني من الوجى وأمرت قومى بالرحيل وبكروا قعدنا سبعة أيام محبوس نجعنا نظل على حداب الثنايا نوازي

أشكر ما نحنا عليك رضاش ورانا عريب عربا لا بسين نماش كم صادفت طعم الزباد طشاش ليحدو ومن عمر بلاده عاش هنا العرب ما زدنا لهن صياش

هاشم وأي رجال ضاع قبلي جميلها عناني بحجّة ما غباني دليلها من الخمر فهو ما قدر من يميلها غريبا وهي مدوّحة عن قبيلها وهي بين عربا غافلا عن نزيلها شاكيى بكيد باديتها زعيلها وقووا وشدّاد الحوايا حميلها والبدو ما ترفع عمود يقيلها يظلُّ الجرى فوق النضا ونصيلها

ومن شعر سلطان بن مظفّر بن يحيى من الزواودة(127)أحد بطون رياح وأهل الرياسة فيهم، يقولها وهو معتقل بالمهديّة في سجن الأمير أبي زكرياء بن أبي حفص أوَّل مُلوك إفريقيَّة من الموَّحدين:

حرام على أجفان عينى منامها وروح هيامي طال ما في سقامها

يقول وفي بوح الدجا بعد وهنة

يا من لقلب حالف الوجد والأسي

<sup>127)</sup> كذا، وفي نسخة : الدواودة.

سوى عانك الوعسا يؤتي خيامها ممحونة بيها وبيها صحيح غرامها يواتي من الخور الخلايا جسامها عليها من السحب السواري غمامها عيون غزار المزن عذبا حمامها عليها ومن نور الأقاحى خزامها ومرعى سوى ما في مراعى نعامها غنىم ومن لحم الجوازي طعامها يشيب الفتى مما يقاسى زحامها وبـلا ويحيـى ما بلي من رمامهـــا ظفرت بأيام مضت في ركامها إذا قمت لم تحظ من أيدي سهامها زمان الصبا سرجا وبيدى لجامها من الخلق أبهى من نظام ابتسامها مطرزة الأجفان باهى وشامها بكفى ولم ينسى جداها ذمامها وتوهج لا يطفأ من الماء ضرامها فني العمر في دار عماني ظلامها ويغمى عليها ثم يبدأ غيامها إلينا بعون الله يهف علامها ورمحى على كتفيي وسيرى أمامها أحب بلاد الله عندي حشامها مقم بها ما لذ عندي مقامها يزيل الصدا والغل عنى سلامها إذا قاتلوا قوما سريع انهزامها حجازيّـــة بدويّـــة عربيّــة مولعة بالبدو لا تألف القيري غیات ومشتاها بها کلّ شتــوة ومرباها عشب الأراضي من الحيا تشوق شوق الـعين مما تداركت وماذا بكت بالماء وماذا تناحطت كأنّ عروس البكر لاحت ثيبابها فلاة ودهنـــا واتساع ومنـــة ومشروبها من مخض ألبـــان شولها تفانت عن الأبواب والموقف الذي سقى الله دا الوادي المشجّر بالحيا فكافأتمه بالمود منمي وليتنمي ليالي أقواس الصبا في سواعدي وفرسى عديدتحت سرجي مشاقة وكم من زداح أسهرتنـــــــــــى ولم أر وكم غيرها من كاعب مرجحنــة وصفّقت من وجدي عليها طريحة ونار بخطب الوجد توهج في الحشا أيا من وعدتي الوعد هذا إلى متى ولكن رأيت الشمس تكسف ساعة بنود ورايات من السعد أقبلت أرى في الفلا بالعين أظعان عزوتي بجرعا عتاق النوق من فوق شامس ألى منزل بالجعفرية للروى ونلقى سراة من هلال بن عامر بهم تضرب الأمثال شرقا ومغربا

يقول وذا قول المصاب الذي نشأ يريح بها حادي المصاب إذا سعى عيرة مختارة من نشادها مغربلة عن ناقد في غضونها وهيض بتذكاري لها يا ذوي الندى أشبل جنينا من حباك طرائفا فخرت ولم تقصر ولا أنت عادم أما تعلم أنه قامها بعد ما لقي شهابا من أهل الأمر يا شبل خارق سواها طفاها أضرمت بعد طفيه وبان لوالي الأمر في ذا انشحابها ومنها في العتاب على ذا تجنبت ومنها في العتاب :

وليدا تعاتبتوا أنا أغني لأنني علي ونا ندفع بها كل مبضع فإن كانت الأملاك بغت عرايس ولا بعدها الأرهاف وذبيل بني عمنا ما نرتضي الذل غلمة وهي عالما بأنّ المنايا تنيلها عليهم ومن هو في حماهم تحيّة فدع ذا ولا تأسف على سالف مضي

ومن أشعار المتأخرين منهم قول خالد بن حمزة بن عمر، شيخ الكعوب من أولاد أبي الليل، يعاتب أقتالهم أولاد مهلهل ويجيب شاعرهم شبل بن مسكيانة بن مهلهل، عن أبيات فخر عليهم فيها بقومه:

قوارع قيعان يعاني صعابها فنونا من إنشاد القصوافي عذابها تحدى بها تام الصوشا ملتهابها عكمه القيعان داني ودأبها قوارع من شبل وهذي جوابها فراح يريح الموجعين الغنا بها وحامي حماها عاديا في حرابها وهل ريت من جاللوغي واصطلي بها وقل ريت من جاللوغي واصطلي بها وأثنى طفاها جاسرا لا يهابها فضار وهي عن كبر الأسنة تهابها وجال بني كعب الذي يتقى بها

غنيت بمعلاق الثنا واغتصابها باسياف ننتاش العدا من رقابها علينا بأطراف القنا اختضابها وزرق كالسنة الحناش انسلابها تسير السبايا والمطايا ركابها بلا شك والدنيا سريع انقلابها مدى الدهر ما غنى فينا حمامها فذي الدنيا ما دامت لأحد دوامها

ومنها في وصف الظغائن:

قطعنا قطوع البيد لا نختشي العدا ترى العين فيها قل لشبل عرائف ترى أهلها غبّ الصباح أن يفلها لها كل يوم في الأرامي قتائل الحكميّة: وطلك في الممنه ع منك سفاهة

وطلبك في الممنوع منك سفاهة إذا رأيت أناسا يغلقوا عنك بابهم

رآیت آناسا یغلقوا عنك بابهم ظهور المطایا یفتیح الله باب ومن قول شبل یذکر انتساب الکعوب الی برجم:

لشيب وشبان من أولاد برجمم جميع البرايا تشتكي من ضهادها ومن قول خالد يعاتب إخوانه في موالاة شيخ الموّحدين أبي محمّد بن تافراكين المستبدّ بحجابة السلطان بتونس على سلطانها مكفولة أبي أسحق ابن السلطان أبي يحمر وذلك فيما قرب من عصر نا

يحيى وذلك فيما قرب من عصرنا: يقول بلا جهل فتى الجود خالد مقالة حبر ذات ذهن ولم يكن تهجست معنا نابها لا لحاجة وكنت بها كبدي وهي نعم صابة تفوهت بادي شرحها عن مآرب بني كعب أدني الأقربين لدمنا وبعضهم ملنا له عن خصيمه وبعضهم ملنا له عن خصيمه وبعضهمو مرهوب من بعض ملكنا وبعضهمو حانا جريحا تسمحت وبعضهمو خانا جريحا تسمحت وبعضهم شاكي من أوغاد قادر وبعضهمو شاكي من أوغاد قادر وبعضهمو شاكي من أوغاد قادر فصمناه عنه واقتضى منه مورد

مقالسة قوّال وقسال صواب هریجا ولا فیما یقول دهاب ولا هرج ینقاد مند معاب حزیسة فکر والحزیس یصاب جرت من رجال فی القبیل قراب بنسی عمّ منهم شایب وشباب مصافاة ودّ واتساع جناما وفی جوّ الضمیر کتاب خواطر منها للنزیسل وهاب نقهناه حتی ما عنا به ساب مراول وفی بعض المرار یهاب غلق عنه فی أحکام السقائف باب علی کره مولی البالقی ودیاب

فتسوق بحوبات مخوف جنابها

وكأ مهاة محتظيها ربابها

بكل حلوب الجوف ما سدّ بابها

ورا الفاجر الممزوج عفو رضا بها

وصدّك عمن صدّ عنك صواب

لهم ما حططنا للفجور نقاب نفقنا عليها سبقا ورقاب على أحكام والى أمرها له ناب بنبى كعب لاواهبا الغريم وطباب وقمنا لهم عن كل قيـد منــاب ربيها وخيراته عليه نصاب ولبسوا من أنواع الحريس تياب جماهير ما يغلـــو بها بجلاب ضخام لحزات الزمان تصاب وإلا هلالا في زمان ديساب إلى أن بان من نار العدو شهاب ملامه ولا دار الكسراء عتساب وهم لو دروا البسوا قبيح جباب ذهل حلمي إن كان عقله غاب تمنى يكن له في السماح شعاب بالاثبات من ظن القبايح عاب وهــــوب لالاف بغير حساب بروحــه ما يحي بروح سحــاب لقــوا كل ما يستاملــوه سراب ولا كان في قلة عطاه صواب وانه باسهاء التلاف مصاب عليــه ويمشي بالفـــزوع لزاب خنوج عناز هوالها وقباب ربوا خلف استار وخلف حجاب بحسن قوانين وصوت ربــــاب يطارح حتى ما كأنه شاب

ونحن على دافي المدى نطلب العلا وحزنا حمى وطن بترشيش بعدما ومهد من الأملاك ما كان خارجا جرينا بهم عن كل تأليف في العدا إلى أن عاد من لا كان فيهم بهمة وركبوا السباب المثمنات من أهلها وساقوا المطايسا بالشرا لانسوا له وكسبوا من أصناف السعايا ذخائر وعادوا نظير البرمكيين قبـــل ذا وكانوا لنا درعا لكل مهمشة وخلوا الدار في جنح الظلام ولا اتقوا كسوا الحي جلباب البهيم لستره كذلك منهم حابس مادار النبا يظن ظنونا ليس نحن بأهلها خطا هو ومن إواتاه في سوء ظنه فواعزوتي أنّ الفتسي بو محمسد وبىرحت الأوغماد منسه ويحسبسوا جروا يطلبوا تحت السحاب شرائع وهو لو عطى ما كان للرأي عارف وإن نحن ما نستاملوا عنه زاحة وإن ما وطاترشيش يضياق وسعها وإنه منها عن قريب مفاصل وعن فاتنات الطرف بيض غوانج يتيه إذا تاهوا ويصبوا إذا صبوا يضلوه عن عدم اليمين وربما

بهم حازلة زمّة وطـوع أوامـر حرام على ابن تافركين ما مضي وان كان له عقل رجيح وفطنة وأما البدا لابدها من فياعل ويحمى بها سوق علينـا سلاعــه ويمسي غلام طالب ريح ملكنـــــا أيا واكلين الخبز تبغوا اداميه

زغبة يعاتب بني عمّه المتطاولين إلى رئاسته:

محبرة كالــــدرّ في يد صانـــــــع أباحها منها فيه أسباب مامضي غدا منه لأمّ الحيّ حيين وانشطت ولكن ضميري يوم بان بهم إلينا والا كأبــراص التهامــــي قوادح وإلّا لكان القلب في يد قابض لما قلت سما من شقا البين زارني ألا يا ربـوع كان بالأمس عامـر وغيـد تداني للخطــا في ملاعب ونعم يشوف الناظريين التحامها وعسرود باسمها ليدعسوا لسربها واليوم ما فيها سوى البوم حولها وقفنا بها طورا طويسلا نسالها ولا صحّ لي منها سوى وحش خاطرى ومن بعد ذا تدّي لمنصور ہو علي وقولوا له يا بو الوفا كلـح رايكـم زواخير ما تنقساس بالعسود انما

ولنذة مأكول وطيب شراب من الــــود الا ما بدل بحراب يلجـــج في اليم الغريــق غراب كبار إلى أن تبقى الرجال كباب ويحمار موصوف القنا وجعاب ندوما ولا يمسي صحيح بناب غلطتوا أدمتوا في السموم لباب ومن شعر عليّ بن عمر بن ابراهيم من رؤساء بني عامر لهذا العهد أحد بطون

إذا كان في سلك الحريس نظام وشاء تبارك والضعيون تسام عصاها ولا صبنا عليه حكام تبرّم على شوك القتاد برام وبين عواج الكانفـــــات ضرام أتاهم بمنشار القطيم غشام إذا كان ينادى بالفراق وحسام بيحيى وحلمه والقطين لمام دجى الليل فيهم ساهر ونيسام لنا ما بدا من مهرق وكظام واطلاق من شرب المها ونعام ينـوح على أطـــلال لها وحيــــام بعين سخينا والدموع سجمام وسقمي من أسباب ان عرفت اوهام سلام ومسن بعد السلام سلام دخلتم بحور غامقات دهام لها سيلات على الفضا وأكام

وليس البحور الطاميات تعساء من النياس عدمان العقول لتاء قرار ولا دنيـــــا لهن دواء مشــل سراب فلاة ما لهن تمام مواضع ما هيا لهم بمقام ومن زارها في كل دهـر وعـــاء يذوقون من خمط الكساع مداء بكل ردينسي مطرب وحساء عليها من أولاد الكــــرام غلام يظل يصارع في العنـــان لجاء وتولدنا من كل ضيق كظاء لها وقت وجنات البدور رحساء وفي سنّ رمحي للحــــروب علام حتى يقساضوا من ديسون غراء يلقيى سعايا صايرين قدّاء وخلى الجياد العاليات تساء ولا يجمعوا بدهمي العدو زفساء وهمم عذر عنه دائمها ودوام ما بین صحاصیح وما بین حسام لنا أرض ترك الظاعسنين زمسام حليف الثنا قشاع كل غيام غدا طبعه یجدی علیه قیهام ما غنت الورقيا ونياح حمام ومن شعر عرب نمر بنواحي حوران لامرأة قتل زوجها فبعثت إلى أحلافه من

بعين أراع الله من لا رثى لها

ولا قستمو فيها قياسا يدلكهم وعانبوا على هلكاتكم في ورودها أيا عزوة ركبوا الضلالة ولا لهم الا عناهمو لو تری کیف زایهم خلو القنا يبغون في مرقب العـلاً وحق النبي والبيت وأركانه العلى لبر الليالي فيه ان طالت الحيا ولا برها تبقى البوادي عواكف وكل مسافه كالسد اياه عابسر وكل كميت يكتعص عض نابه وتحمل بنا الأرض العقيمة مدة بالأبطال والقود الهجان وبالقنا اتجحدني وانا عقيد نقودها ونحن كاضراس الموافي بنجعكــــم متى كان يوم القحط يامير ابو على كذلك بوحمو إلى اليسر ابعته وخل رجالا لا يرى الضم جارهم الا يقيموها وعقد بؤسهم وكم ثار طعنها على البدو سابق فتى ثار قطار الصوى يومنا على وكم ذا يجيبوا اثرها من غنيمة وإن جاء خافوه الملوك ووسعسوا عليكم سلام الله من لسن فاهم

قيس، تغريهم بطلب ثأره تقول: تقــول فتـــاة الحتى أمّ سلامــــه

موجع في مجاها بلحظة عين السبين غير حالها ونمتوا عن أخذ الثار ماذا مقالها ويبرد من نيران قلبسي ذبالها وبيض العذارى ما حميتو جمالها

تبیت بطول اللیل ما تألف الکری علی ما جری فی دارها وبو عیالها فقدنا شهاب الدین یاقیس کلکم أنا قلت إذا ورد الکتاب یسرّنی أیا حین تسریح الذوائب واللحی

فصل الموشحات والازجال للاندلس

وأما أهل الاندلس فلما كثر الشعر في قطرهم وتهذّبت مناحيه وفنونه، وبلغ التنميق فيه الغاية، استحدث المتأخّرون منهم فنا منه سموه بالموشّح، ينظمونه أسماطا أسماطا، وأغصانا أغصانا، يكثرون منها، ومن أعاريضها المختلفة، ويسمّون المتعدّد منها بيتا واحدا، ويلتزمون عند قوافي تلك الأغصان وأوزانها متتاليا فيما بعد إلى آخر القطعة، وأكثر ما تنتهي عندهم إلى سبعة أبيات. ويشتمل كلّ بيت على أغصان عددها بحسب الأغراض والمذاهب، وينسبون فيها ويمدحون كا يفعل في القصائد. وتجاروا في ذلك إلى الغاية واستظرفه الناس جملة، الخاصة والكافّة، السهولة تناوله، وقرب طريقه. وكان المخترع لها بجزيرة الأندلس مقدّم بن معافر القبريري من شعراء الأمير عبد الله بن محمد المرواني. وأخذ ذلك عنه أبو عبد الله أحمد بن عبد ربّه، صاحب كتاب العقد، ولم يظهر لهما مع المتأخرين ذكر، أحمد بن عبد ربّه، صاحب كتاب العقد، ولم يظهر لهما مع المتأخرين ذكر، وكسدت موشّحاتهما. فكان أول من برع في هذا الشأن بعدهما عبادة القرّاز، شاعر المعتصم بن صمادح صاحب المرّية. وقد ذكر الأعلم البطليوسي أنه سمع أبا شاعر المعتصم بن صمادح صاحب المرّية. وقد ذكر الأعلم البطليوسي أنه سمع أبا بكر بن زهير يقول : كلّ الوشاحين عيال على عبّادة القرّاز فيما اتفق له من

قوله :

غصن نقــــا مسك شمّ ماأورقــــا ما أنم قد عشقــــا قد حرم وزعموا أنّه لم يسبق عبّادة وشّاح من معاصريه الذين كانوا في زمن الطوائف. وجاء مصلّيا خلفه منهم ابن رافع، رأس (128) شعراء المأمون بن ذي النون، صاحب طليطلة. قالوا وقد أحسن في ابتدائه في موشّحته التي طارت له حيث يقول:

العود قد ترتّم بأبدع تلــحين وسقت المذانب ريـاض الــبساتين و وفي انتهائه حيث يقول :

تخطّر ولا (129) تسلّم عساك المأمون مروّع الكتائب يحي بن ذي نون ثم جاءت الحلبة التي كانت في دولة الملتّمين. فظهرت لهم البدائع. وسابق فرسان حلبتهم الأعمى الطّليطلي (130)، ثم يحي بن بقيّ وللطليطلي من الموشّحات المهذّبة قوله:

كي ف السبي ل إلى صبرى وفي المعالم أشجان والركب وسط الفيلا بالخرّد النواعب م قد بان

وذكر غير واحد من المشايخ أنّ أهل هذا الشأن بالأندلس يذكرون أنّ جماعة من الوشّاحين اجتمعوا في مجلس بإشبيليّة، وكان كلّ واحد منهم اصطنع موشّحة وتأنّق فيها فتقدّم الأعمى الطليطليّ للإنشاد، فلما افتتح موشّحته المشهورة بقوله: ضاحك عن جمان سافر عن بدر ضاق عنه الزمان وحواه صدري

حرق ابن بقيّ موشّحته وتبعه الباقون. وذكر الأعلم البطليوسيّ أنّه سمع ابن زهر يقول: ما حسدت قطّ وشاحا على قول إلّا ابن بقّي حين وقع له: أمّا ترى أحمد في مجده العالى لا يلحق

أطلعه الغرب فأرنا مثله يا مشرق

وكان في عصرهما من الموشّحين المطبوعين أبو بكر الأبيض. وكان في عصرهما أيضا الحيكم أبو بكر بن باجة صاحب التلاحين المعروفة. ومن الحكايات المشهورة أنّه حضر مجلس مخدومه ابن تيفلويت صاحب سرقسطة، فألقى على بعض قيناته موشّحته التي أوّلها:

<sup>128)</sup> كِذَا، وفي ب: منهم ابن أرفع رأسه شاعر المأمون.

<sup>129)</sup> كذا، وفي ب: وليش.

<sup>130)</sup> كذا، وفي ب: التطيلي.

جرّر الذّيل أيّما جرّ، وصل الشّكر منك بالشّكر فطرب الممدوح لذلك، فلّما ختمها بقوله:

عقد الله راية النّصر،

لأمير العلا أبي بكر

وطرق ذلك التلحين سمع ابن تيفلويت، صاح: واطرباه! وشق ثيابه وقال: ما أحسن ما بدأت وما ختمت، وحلف بالأيماق المغلّظة لا يمشي ابن باجة إلى داره إلّا على الدّهب. فخاف الحكيم سوء العاقبة فاحتال بأن جعل ذهبا في نعله ومشى عليه. وذكر أبو الخطّاب بن زهر أنّه جرى في مجلس أبي بكر بن زهر. ذكر أبي بكر الأبيض الوشّاح المتقّدم الذكر فغض منه أحد الحاضرين فقال: كيف تغضّ ممن يقول:

ما لذ لي شرب راح، على رياض الأقاح، لولا هضم الوشاح،

إذا انثنى (131) في الصباح

أو في الأصيل،

أضحى يقول:

ما للشّمول،

لطمت حدّي.

وللشمال هبّت فمال

غصن اعتدال

ضمّه يردي مما أباد القلوبا،

<sup>131)</sup> كذا، وفي نسخة : « اذا أتى في الصباح ».

يمشى لنا مستريبا يا لحظه ردّ نوبا! ويا لماه الشنيبا يردٌ غليل، صبّ عليل، لا يستحيل، فيه عن العهد

ولا يزال في كلّ حال يرجو الوصال،

وهو في الصدّ

واشتهر بعد هؤلاء في صدر دولة الموحّدين محمد بن أبي الفضل بن شرف. قال الحسن بن دويريدة : رأيت حاتم بن سعيد على هذا الافتتاح :

شمس قاربت بدرا راح ونديم

وابن هردوس الذي له:

يا ليلة الوصل والسعود بالله عودي

وابن مؤهّل الذي له:

ما العيد في حلَّة وطاق وشيمٌ طيب

وإنّما العيد في التّلاقي مع الحبيب

وأبو إسحاق الرّديني، قال ابن سعيد : سمعت أبا الحسن سهل بن مالك يقول : إنّه دخل على ابن زهر، وقد أسنّ، وعليه زيّ البادية، إذ كان يسكن بحصن أستبه، فلم يعرفه، فجلس حيث انهى به المجلس. وجرت المُحَاضرة فأنشد لنفسه موشحة وقع فيها:

كحـــل الدّجــي يجرى من مقلة الفجر على الصباح ومــــعصم لنهر في حلل خضر من البطاح فتحرُّك ابن زهر وقال : أنت تقول هذا ؟ قال إختبر . قال : ومن تكون ؟

فعرّفه، فقال ارتفع! فو الله ما عرفتك. قال ابن سعيد: وسابق الحلبة التي أدركت هؤلاء أبو بكر بن زهر، وقد شرّقت موشّحاته وغربّت. قال: وسمعت أبا الحسن سهل بن مالك يقول: قيل لابن زهر، لو قيل لك ما أبدع وأرفع ما وقع لك في التّوشيح ماكنت تقول؟ قال، كنت أقول:

ما لُلمولَّه ؟

من سكره لا يفيق

يا له سكران

من غير خمر

ما للكئيب المشوق

يندب الأوطان ؟

هل تستعاد

أيَامنا بالخليج

وليالينا ؟ أو يستفاد

من النسيم الأريج (132)

مسك دارينا (133)

أو هل يكاد

حسن المكان البهيج

أن يحيينا ؟

ان يحييه . روض أظلّه

دوح عليه أنيق

مورق الأفنان

والماء يجري

وعائم وغريق

<sup>132)</sup> الأربح : العطر.

<sup>133)</sup> دارين : فرضةً بالبحرين يجلب إليها المسك من الهند وبياع بها، فصار ينسب إليها.

من جني الريحان

واشتهر بعده ابن حيّون الذي له من الزجل المشهور قوله :

يفــــــق سهمـــــــه كلّ حين بما شئت من يد وعين وينشد في القصيد :

خلقت مليح علمت رامي فليس تخل ساع من قتال وتعمل بذى العينين متاعي ما تعمل يدي بالنبال واشتهر معهما يومئذ بغرناطة المهر بن الفرس، قال ابن سعيد: ولما سمع ابن

زهر قوله :

لله ما كان من يوم بهيـــــج بنهر حمص على تلك المروج ثم انعطفنا على فم الخليــج نفض في حانه مسك الحتام عن عسجـد زانـه صافي المدام ورداء الأصيل ضمّه كفّ الظلام

قال ابن زهر: أين كنا نحن عن هذا الرداء وكان معه في بلده مطرّف. أخبر ابن سعيد عن والده أنّ مطرّف هذا دخل على ابن الفرس فقام له وأكرمه، فقال: لا تفعل! فقال ابن الفرس: كيف لا أقول لمن أقول:

قلوب تصاب بألحاظ تصيب فقل كيف تبقى بلا وجد

وبعد هذا ابن حزمون بمرسية. ذكر ابن الرائس أنّ يحيى الخزرجيّ دخل عليه في مجلسه فأنشده موشحة لنفسه، فقال له ابن حزمون: لا يكون الموشح بموشح حتى يكون عاريا عن التكلّف، قال على مثل ماذا ؟ قال على مثل قولي: يا هاجري هل إلى الوصال منك سبيل أو هل ترى عن هواك سالي قلب العليل وأبو الحسن سهل بن مالك بغرناطة. قال ابن سعيد كان والدي يعجب بقوله:

إنّ سيل الصباح في الشرق عاد بحر في أجمع الأف قداعت نوادب الورق

أتراهـ الحافت من الغرق فبكت سحرة على السورق واشتهر باشبيليّة لذلك العهد أبو الحسن بن الفضل، قال ابن سعيد عن والده،

سمعت سهل بن مالك يقول له: يا ابن الفضل للة على الوشاحين الفضل بقولك:

واحسرتــــا لزمــــان مضى وأفــردت بالرغــم لا بالــرضى أعانــق بالفكــر تلك الطلــول

أعانق بالفكر تلك الطلول وألثم بالوهم تلك السرسوم قال : وسمعت أبا بكر بن الصابوني ينشد الأستاذ أبا الحسن الدّباج موشحاته غير ما مرّة، فما سمعته يقول له لله درّك، إلّا في قوله :

قسما بالهوى لذي حجر جمد الصبح ليس يطرد ما لليلي فيما أو قفضت فوادم الـــــنسر

ما لليل المشوق من فجرر أظن غد أصح يا ليل إنك الأبد فنجروم السماء لا تسري

عشيّـة بان الهوى وانــقضى

وبتّ على جمرات الــــــغضى

ومن محاسن موشحات ابن الصابوني قوله:

أمرضه يا ويلتاه الطبيب ثم اقتدى فيه الكرى بالجبيب لم أبكه إلا لفقد الخيال منه كا شاء وشاء السوصال بصورة الحق ولا بالمجال

ما حال صبّ ذي ضنى واكتئاب عامله محبوبه باجتناب جفا جفوني النوم لكنني وذا الوصال اليوم قد غزني فلست بالسلائم من صدّني

واشتهر ببر أهل العدوة ابن خلف الجزائريّ صاحب الموسّحة المشهورة : يد الإصبــــــاح قدحت زناد الأنوار في مجامر الزهر وابن خرز البجائيّ وله من موسّحه :

ثغر الزمان موافق حباك منه بابتسام

ومن محاسن الموشحات للمتأخرين موشحة ابن سهل، شاعر إشبيليّة وسبتة من بعدها، فمنها قوله:

هل درى ظبي الحمى أن قد حمى قلب صبّ حلّ عن مكنس فهو في نار وخفق مثل ما لعبت ريح الصبّا بالقبس وقد نسج على منواله فيها صاحبنا الوزير أبو عبد الله بن الخطيب، شاعر الأندلس والمغرب لعصره، وقد مرّ ذكره فقال: جادك الغيث إذا الغيث همى، يا زمان الوصل بالأندلس! لم يكن وصلك إلّا حلما في الكرى أو خلسة المختلس!

إذ يقول الدهر أشتات المنى، تنقل الخطو على ما ترسم، زمرا بين فرادى وثنا مثل ما يدعو الحجيج (134) الوسم والحيا قد جلّل الروض سنا، فسنا الأزهار (135) فيه تبسم وروى النّعمان عن ماء السمّا كيف يروي مالك عن أنس ؟ فكساه الحسن ثوبا معلما، يزدهي منه بأبهى ملبس

في ليال كتمت سرّ الهوى، بالدّجى لولا شموس القدر (<sup>136</sup>) مال نجم الكأس فيها وهوى، مستقيم السّير سعد الأثر وطر ما فيه من عيب سوى

<sup>134)</sup> كذا، وفي ب: الوفود.

<sup>135)</sup> في نسخة أخرى : فثغور الزهر.

<sup>136)</sup> في نسخة أخرى : الغررّ، مُكَان القدر. والغرر جمع غرّةٍ، أي طلعة الوجوه الحسان.

أنّه مرّ كلمح البصر حين لذّ النوم شيئًا أو كما هجم الصبح هجوم الحرس (137) غارت الشّهب بنا، أو ربّما أثّرت فينا عيون النّرجس

أي شيء لامرىء قد خلصا فيكون الروض قد كنّن فيه (138) تنهب الأزهار فيه الفرصا، أمنت من مكره ما تتقيه فإذا الماء تناجى والحصى، وخلا كلّ خليل بأخيه تبصر الورد غيورا برما يكتسي من غيظه ما يكتسي من غيظه ما يكتسي يسرق السّمع بأذني فرس

يا أهيل الحيّ من وادي الغضا !
وبقلبي مسكن أنتم به !
ضاق عن وجدي بكم، رحب الفضا
لا أبالي شرقه من غربه
فأعيدوا عهد أنس قد مضى،
تعتقوا عبدكم من كربه (139)

<sup>137)</sup> كذا، وفي ب: حين ُلذ الأنس شيئا أو كما هجم الصبح ُنجوم الحرس.

<sup>138)</sup> في نسخة : مكن فيه. وهو الأصح.

<sup>139)</sup> في نسخة : تنقذوا عائذكم... الخ. وفي ب : تعتقوا عاينكم من كربه.

واتقوا الله وأحيوا مغرما، يتلاشى نفسا في نفس حبس القلب عليكم كرما، أفترضون خراب الحبس (140)

وبقلبي منكم مقترب بأحاديث المني وهو بعيد قمر أطلع منه المغرب شقوة المضنى به، وهو سعيد قد تساوی محسن أو مذنب في هواه، بين وعد ووعيد ساحر (141) المقلة معسول اللَّمي، جال في النّفس مجال النّفس سدد الستهم وسمى ورمي ففؤادي نهبة المفترس (142)! إن يكن جار وحاب الأمل، وفؤاد الصبّ بالشّوق يذوب فهو للنّفس حبيب أوّل ليس في الحبّ لمحبوب ذنوب أمره معتمل ممتثل في ضلوع، قد براها، وقلوب حكُّم اللَّحظ بها فاحتكما،

<sup>140)</sup>كذا، وفي ب: افترضون عفاء الحبس.

<sup>141)</sup>كذا, وفي نسخة : أحور المقلة... اعلى

<sup>142)</sup> في نسخة أخرى : سدد السهم فأصمى إذ رمى بفؤادي نبلة المفترس.

لم يراقب (143)في ضعاف الأنفس ننصف المظلوم ممّن ظلما، ويجازى البرّ منها والمسي

ما لقلبي كلّما هبّت صبا، عاده عيد من الشّوق جديد ؟ جلب الهمّ له والوصبا، فهو للأشجان في جهد جهيد كان في اللوح له مكتتبا قوله : إنّ عذابي لشديد ! لاعج من أضلعي قد أضرما، فهي نار في هشيم اليبس لم تدع من مهجتي إلّا ذما (144) كبقاء الصبّح بعد الغلس

سلمي يا نفس في حكم القضا واعمرى الوقت برجعى ومتاب ودعي ذكر زمان قد مضى بين عتبى (143)قد تقضّت وعتاب واصرفي القول إلى المولى الرّضى ملهم التوفيق في أمّ الكتاب الكريم المنتهى والمنتمى أسد السرّح وبدر المجلس أ

<sup>143)</sup> لم يراقب : لم يحادر الله.

<sup>144)</sup> الذماء : بقية الروح. 145) العتبي : الرضا.

ينزل النّصر عليه، مثل ما ينزل الوحي بروخ القدس

وأما المشارقة فالتكلّف ظاهر على ما عانوه من الموشّحات. ومن أحسن ما وقع لهم في ذلك موشّحة ابن سناء الملك التي اشتهرت شرقا وغربا وأوّها:
حبيبي أرفع حجاب النور عن العالم المسك على كافوور في جلنار المسك على كافور في جلنار المسك على كافور في جلنار المسك على كافور المسك على الحلى واجاب المسك على سوارها منعطف الجدول

ولما شاع فِنَ التوشيح في أهل الأندلس، وأخذ به الجمهور، لسلاسته وتنميق كلامه وترصيع أجزائه، نسجت العامّة من أهل الأمصار على منواله، ونظموا في طريقته بلغتهم الحضريّة من غير أن يلتزموا فيها إعرابا. واستحدثوا فنّا سمّوه بالزجل، والتزموا النّظم فيه على مناحيهم لهذا العهد، فجاؤوا فيه بالغرائب واتسع فيه للبلاغة مجال بحسب لغتهم المستعجمة.

وأول من أبدع في هذه الطريقة الزجليّة أبو بكر بن قزمان، وإن كانت قيلت قبله بالأندلس، لكن لم يظهر حلاها، ولا انسبكت معانيها واشتهرت رشاقتها إلّا في زمانه. وكان لعهد الملتّمين، وهو إمام الزجّالين على الإطلاق. قال أبن سعيد: ورأيت أزجاله مرويّة ببغداد أكثر ما رأيتها بحواضر المغرب. قال: وسمعت أبا الحسن بن جحدر الأشبيليّ، إمام الزجّالين في عصرنا يقول: ما وقع لأحد من أثمة هذا الشأن مثل ما وقع لابن قزمان شيخ الصناعة، وقد خرج إلى منتزه مع بعض أصاحبه، فجلسوا تحت عريش وأمامهم تمثال أسد من رخام يصبّ الماء من فيه على صفائح من الحجر متدرّجة فقال:

وعریش قد قام علی دکران وأسد قد ابتلع ثعبان وفتع فمسه بحال إنسان وانطلع من ثم علی الصفاح

 وكان ابن قزمان، مع أنه قرطبي الدار، كثيرا ما يتردد الى إشبيليّة ونيتاب نهرها، فاتفق أن اجتمع ذات يوم جماعة من أعلام هذا الشأن. وقد ركبوا في النّهر للنزهة، ومعهم غلام جميل الصّورة من سروات أهل البلد وبيوتهم. وكانوا مجتمعين في زورق للصيّد، فنظموا في وصف الحال، وبدأ منهم عيسى البليدي فقال:

يطمع بالخلاص قلبي وقد فاتمو وقد ضمني عشقو لشهماتو تراه قد حصل مسكين محلاتو يغلق وكذاك أمر عظيم صاباتو توحش الجفون الكحل ان غابو وذيك الجفون الكحل أبلاتو ثم قال أبو عمرو بن الزاهر الإشبيلي :

نشب والهوى من لج فيه ينشب ترى ايش دعاه يشقى ويتعذّب مع العشق قام في بالوان يلعب وخلق كثير من ذا اللعب ماتوا ثم قال أبو الحسن المقريّ الدانّي:

بهار مليسع يعجب أوصاف شراب وملاح من حولي قد طافوا

والمقلين يقول من فوق صفصافو والبورى أخررى فقلاترو ثم قال أبو بكر بن مرتين :

الحق تريد حديث بقالي عاد في الواد النزيه والبورى والصياد لسنا حيتان ذيك الذي يصطاد قلوب الورى هي في شبيكاتو

ثم قال أبوبكر بن قزمان :

إذا شمّـــر كامـــو يرميها ترى البـوري يرشق لذاك الجيها ولسيس مرادو ان يقــع فيها الا ان يقبــل بدياتــو وكان في عصرهم بشرق الأندلس مخلف الأسود، وله محاس من الزجل منها

قوله :

قد كنت منشوب واختشيت النشب وردّني ذا السعشق لأمر صعب حتى تنظر الخدّ الشريدق البي تنتهي في الخمر الما تنتهي يا طالب الكيميا في عيني هي تنظر بها الفضة وترجدع ذهب وجاءت بعدهم حلبة كان سابقها مدغليس، وقعت له العجائب في هذه الطريقة، فمن قوله في زجله المشهور:

وشع الشّمس يضرب وت\_\_\_\_\_\_رى الآخر يذهب والمصعصون ترقص وتطسرب 

فقم بنا ننزع الكسل أحلى هي عندي من العسل قلُّ دك الله بما تقـــول وأنه يفسد العقول ايش ما ساقك معى في ذا الفضول ودعني في الشّرب منهمـــل النيئة أبليغ من العميل

وظهر بعد هؤلاء باشبيلية ابن جحدر الذي فضل على الزجّالين في فتح ميورقة بالزجل الذي أوّله هذا:

ورذاذ دق ينــــزل

فتسرى الواحسد يفضض

والنبات يشرب ويسكسسر

ومن محاسن أزجاله قوله :

لاح الضيا والتجوم حيارى

يقول بأن الذنوب توليد

لأرض الحجاز موريكن لك أرشد

مر أنت للحـــة والزّيـــارا

من ليس لوقـــدره ولا استطـــاع

من عائد التوحيد بالسيف يمحق أنسا بريء ممن يعانسلد الحق قال ابن سعيد: لقيته ولقيت تلميذه المعمع صاحب الزجل المشهور الذي أوله:

أفتها أذنه بالرسيلا ياليتنـــــــــى أن رأيت حبيبـــــــــى ليش أحد عنصق الغزيال ثم جاء من بعده أبو الحشن سهل بن مالك امام الادب ثم من بعدهم لهذه

صاحبنا الوزير أبو عبد الله بن الخطيب إمام النظم والنَّثر في الملَّة الإسلاميَّة غير مدافع، فمن محاسنه في هذه الطريقة:

ما خلق المال إلّا أن يبــــدد امزج الأكواس واملالي تجدّد منحى الششتريّ منهم: ومن قوله على طريقة الصوفية وينحو

اختل طت الغرول بین طلـــــوع وبین نزول وبق من لم يزول ومضى من لم يكــــــن ومن محاسنه أيضا قوله في ذلك المعنى :

البعد عنك يابني أعظم مصايبي وحين حصل لي قربك سبيت قاربي وكان لعصر الوزير ابن الخطيب بالأندلس محمد بن عبد العظيم من أهل وادى آش، وكان إماما في هذه الطريقة وله من زجل يعارض به مدغليس في قوله: « لاح الضياء والنجوم حيارى » بقوله:

حل المجون يا أهل الشطارا تجدّدوا كل يوم خلاعال المنطال المنطا

مذ حلت الشمس في الحمــل لا تجعلــــوا بينها ثمل على خضورة ذاك النبــات أحسن عندي من ذيك الجهات إن مرّت الرّيح عليه وجـات ولا بمقــدار ما يكتحـــل إلا ونسرّح فيـه النحــل

وهذه الطريقة الزجلية لهذا العهد هي فنّ العامّة بالأندلس من الشعر، وفيها نظمهم حتى إنّهم لينظمون بها في سائر البحور الخمسة عشر، لكن بلغتهم العامّية ويسمّونه الشعر الزجليّ مثل قول شاعرهم:

دهر لي نعشق جفونك وسنين حتى ترى قلبي من أجلك كيف رجع الدموع ترشرش والنار تلتهب خلق الله السنصارى للغسرو

وأنت لا شفقة ولا قلب يلين صنعة السكة بين الحدادين والمطارق من شمال ومن يمين وأنت تغزو قلوب العاشقين

وكان من المجيدين لهذه الطريقة لأوّل هذه المائة الأديب أبو عبد الله اللوشي، وله فيها قصيدة يمدح فيها السلطان ابن الأحمر :

ونضحكو من بعد ما نطربو في ميلت الليل فقه قلبو فضة هو لكن الشفق ذهبو نور الجفون من نورها يكسبو عيش الغني فيه بالله ما أطيبو طلّ الصباح قم يا نديمي نشربو سبيكة الفجر أحكت شفق ترى عيارها خالص أبيض نقي فتنتفق سكتوا عند السبشر فهو نهار ياصاحبي للمعاش

على سرير الروصل يتقلبر ولش ليفلت من يديسه عقربسو يشرب بيننو ويأكل طيبو في الشرب والعشق ترى ننجبو فقــلت يا قوم من ذا تتعجبــوا علاش تكفروا بالله أو تكتبوا يفض بكرو ويدع ثيبو على الذي ما يدري كيف يشربو يقدر يحسن ألفاظ أن يجلبوا يغفــر ذنــوبهم لهذا إن أذنبــوا وقلبي في جمر السخضي يلهبسو وبالوهم قبسل النظسر يذهبسوا ويفرحسوا من بعسد ما يندبسوا خطيب الأمة للقبسل يخطبو قد صففه الناظه ولم يثقبو من شبهه بالمسلك قد عيب ليالي هجسري منسه يستغربسوا ما قط راعمي للغنسم يحلبسوا ديك الصلا يا ريت ما أصلب من رقت و يخفسي إذا تطلبوا جدید عتبك حق ما أكذبو من يتباعك من ذا وذا تسلبوا حين ينظر العاشق وحين يرقبو في طرف ديسا والسبشر تطلبسوا وحين تغيب ترجع في عينـي تبـو أو الرمل من هو الـذي يحسبو

والليك أيضا للقبل والعناق جاد الزمان من بعدما كان بخيل كا جرع مرو فمـــا قد مضى قال الرقيب ياأدبا ايش ذا وتعجب وا عذالي من ذا الخبر نعشق مليح الارقيق الطباع ليش يربح الحسن إلّا شاعر أديب أما الكاس فحرام نعم هو حرام ويد الملذي يحسن حسابه ولم وأهل العقل والفكر والمجون ظبى بهى فيها يطفسي الجمسر غزال تبهى ينظـر قلــوب الأسود ثم يحييهم إذا ابـــتسم يضحكـــو فميم كالخاتم وثغير نقيي جوهر ومرجان أي عقد يافلان وشارب أخضر يريد لاش يريد يسبل دلال مثل جناح الغراب على بدن أبيض بلون الحليب وزوج هندات ما عملت قبلها تحت العكاكن منها حصر رقيق أرق هو من ديني فيما تقسول أي دين بقا لي معاك وأي عقل تحمل أرداف نقسال كالرقسيب إن لم ينفس غدر أو ينقشع يصير إلىك المكان حين تجي محاسنك مشهل خصال الأمير

من فصاحــة لفظــه يتقربـــو ومع بديع الشعر ما أكتبو وفي الرقاب بالسيف ما أضربو فمن يعد قلبي أو يحسبو والغيث جود والتجروم منصبو الأغنيا والجند حين يركبوا منسه بنسات المعسالى تطيبسوا قاصد ووارد قط ما خيبـــــو. لاش يقدر الباطل بعد ما يحجبو من بعد ما كان الزمان خربو فمع سماحة وجهو ما أسيبو غلاب هو لا شي في الدنيا يغلبو فليس شيء يغنسي من يضربسو للسلطنة اختار واستنخب يقود جيوشو ويزيسن موكبو نعم وفي تقبيل يديه يرغبوا يطلعـوا في المجد ولا يغربـوا وفي التسواضع والحيسا يقربسوا وأشرقت شمسه ولاح كوكبـــــو يا شمس حدر مالها مغربـــــو

عماد الأمصار وفصيح العسرب بحمل العلم انفرد والعمل ففي الصدور بالرمح ما أطعنـــه من السماء يحسد في أربع صفات الشمس نورو والقمر همتر يركب جواد الجود ويطلق عنسان من خلعتو يلبس كل يوم بطيب نعمتـو تظهـر على كل من يجيـه قد أظهر الحقّ وكان في حجـاب وقد بنى بالسر ركين التقيي تخاف حین تلقـــاه کما ترتجیـــه يلقى الحروب ضاحكا وهي عابسه إذا جبد سيفه ما بين الــردود وهو سمتى المصطفى والإله تراه خليفـــة أمير المؤمـــنين لذي الإمـــارة تخضع الــــرؤوس ببيته بقي بدور الزّمان وفي المعــــالى والشرف يبعــــــدوا والله يبقيهم ما دار الفلك وما يغني ذا القصيلد في عروض

ثم استحدث أهل الأمصار بالمغرب فنّا آخر من الشعر، في أعاريض مزدوجة كالموشح، نظموا فيه بلغتهم الحضرية أيضا وسموه عروض البلد، وكان أول من استحدثه فيهم رجل من أهل الأندلس نزل بفاس يعرف بابن عمير، فنظم قطعة على طريقة الموشّح ولم يخرج فيها عن مذاهب الإعراب إلّا قليلا مطلعها: أبكاني بشاطىء النّهر نوح الحمام على الغصن في البستان قريب الصبّاح وكفّ السحر يمحو مداد الظلام وماء الندى يجري بثغر الاقاح

كثير الجواهــــر في نحور الجوار يحاكى ثعابين حلقت بالثمار ودار الجميع بالروض دور السوار ويحمل نسيم المسك عنها ريساح وجر النسيم ذيلو عليها وفساح قد ابتلّت أرياشو بقطر النّدى قد التفّ من ثوبو الجديد في ردا ينظم سلوك جوهر ويتقلدا جناحا توسد والتوى في جناح منها ضم منقاره لصدره وصاح أراك ما تزال تبكى بدمع سفوح بلا دمع نبقى طول حياتي ننوح ألفت البكا والحزن من عهد نوح انظر جفون صارت بحال الجراح يقول عناني ذا البُكا والنواح كنت تبكى وترثي لي بدمع هتون ما كان يصير تحتك فروع الغصون حتى لا سبيل جمله ترانى العيون أخفاني نحولي عن عيون اللواح ومن مات بعد ياقوم لقد استراح من حوفي عليه ودا النّفوس للفؤاد طوّق العهد في عنقى ليوم التناد بأطراف البلد والجسم صار في الرّماد

باكرت الرياض والطل فيها افتراق ودمسع النّــواعير ينهرق انهراق لووا بالغصون خلخال على كلُّ ساق وأيدي الندى تخرق جيوب الكمام وعاج الصبا يطلى بمسك الغمام رأيت الحمام بين الورق في القضيب تنوح مثل ذاك المستهام الغريب ولكن بما أحمر وساقم خضيب جلس بين الأغصان جلسة المستهام وصار يشتكي ما في الفؤاد من غرام قلت يا حمام أحرمت عيني الهجوع قال لي بكيت حتى صفت لي الدّموع على فرخ طار لى لم يكن لو رجوع كذا هو الوف وكذا هو الرمام وأنتم من بكي منكم إذا تمّ عام قلت یا حمام لو خضت بحر الضنی ولو كان بقلبك ما بقلبي أنا اليوم نقاسي الهجر كم من سنا وممّا كسا جسمي النحول والسّقام لو جتنى المنايا كان يموت المقام قال لي لو رقدت الأوراق الرّياض وتخضبت من دمعي وذاك البياض أما طرف منقاري حديثو استفاض

فاستحسنه أهل فاس وولعوا به ونظموا على طريقته وتركوا الإعراب الذي ليس من شأنهم، وكثر سماعه بينهم واستفحل فيه كثير منهم ونوّعوه أصنافا الى المزدوج والكازي والملعبة والغزل. واختلفت أسماؤها باختلاف ازدواجها وملاحظاتهم فيها. فمن المزدوج ما قاله ابن شجاع من فصولهم وهو من أهل تازا:

يبهى وجوها ليس هي باهيا المال زينة الدنيا وعز النفروس ولوه الكلام والرتبة العاليا فها كلّ من هو كثير الفلــوس ويصغر عزيز القوم إذ يفتقر یکیر من کثر مالو ولو کان صغیر وكاد ينفقع لولا الرّجوع للقدر من ذا ينطبق صدري ومن ذا تغيّر لن لا أصل عندو ولا لو خطر حتّى يلتجي من هو في قومو كبير لذا يتبغى يحزن على ذي العكوس ويصبغ عليه ثوب فراش صافيك اللَّى صارت الاذناب أمام الرّؤوس وصار يستفيد الواد من السّاقيا ضعف النّاس على ذا وفسد ذا الزّمان ما يدروا على من يكثروا ذا العتاب اللَّي صار فلان يصبح بو فلان ولـو رأيت كيـف يردّ الجواب عشنا والسّلام حتى رأينا عيان أنفاس السّلاطين في جلود الكلاب كبار النّوس جدا ضعاف الأسوس هم ناحيا والمجد في ناحيا يرو أنهم والناس يروهم تيسوس وجموه البلسد والعمدة الراسيسا

## ومن مذاهبهم قول ابن شجاع منهم في بعض مزدوجاته :

تعب من تبع قلبو ملاح ذا الزمان أهمل يا فلان لا يلعب الحسن فيك ما منهم مليح عاهد إلّا وخان قليل من عليه تحبس ويحبس عليك يهبوا على السعشاق ويتمنّع وا ويستعمدوا تقطيع قلوب الرّجال وإن واصلوا من حينهم يقطعوا وإن عاهدوا خانوا على كلّ حال مليح كان هويتو وشت قلبي معو وصيّرت من خدّي لقدمو نعال ومهدت لو من وسط قلبي مكان وقلت لقلبي أكرم لمن حلّ فيك وهوّن عليك ما يعتريك من هوان فلا بدّ من هول الهوى يعتريك حكمت واعلى وارتضيت بو أمير فلو كان يرى حالي إذا يبصرو يرجع مثل در حولي بوجه الغدير مرديه ويتعطس بحال انحرو وتعلّمت من ساعا بسبق الضّمير ويفهم مرادو قبل أن يذكرو

ويحتــل في مطلـــو لو أنّ كان عصر في الرّبيع أو في اللّيالي يريك ويمشي بسوق كان ولـــو بأصبهان وايش ما يقــل يحتــاج لو يجيك ... حتّى أتى على آخرها.

وكان منهم على بن المؤذن بتلمسان، وكان لهذه العصور القريبة من فحولهم بزرهون من ضواحي مكناسة رجل يعرف بالكفيف، أبدع في مذاهب هذا الفن ومن أحسن ما علق له بمحفوظي قوله في رحلة السلطان أبي الحسن وبني مرين الى إفريقية يصف هزيمتهم بالقيروان، ويعزيهم عنها ويؤنسهم بما وقع لغيرهم بعد أن عيبهم على غزاتهم الى إفريقية في ملعبة من فنون هذه الطريقة يقول في مفتتحها، وهو من أبدع مذاهب البلاغة في الأشعار بالمقصد في مطلع الكلام وافتتاحه ويسمى براعة الاستهلال:

سبحان مالك خواطر الأمرا ونواصيها في كلّ حين وزمان إن طعناه أعظم لنا نصرا وإن عصيناه عاقب بكلّ هوان الى أن يقول في السؤال عن جيوش المغرب بعد التخلّص:

كن مرعى قل ولا تكن راعي فالرّاعيي عن رعيّته مسؤول واستفتح بالصّلاة على الدّاعي للإسلام والرّضا السني المكمول على الخلفاء الرّاشدين والأتباع واذكر بعدهم إذا تحب وقول أحجاجا تخللوا الصحرا ودّوا سرح البلاد مع السكان عسكر فاس المنيرة الغرّاء وين سارت بو عزايم السلطان أحجاج بالنبي السذي زرتم وقطيعتم لو كلاكل البيدا عن جيش الغرب حين يسألكم المتلوف في افريقيا السوداء ومن كان بالعطايا يزودكم ويدع برية الحجاز رغدا قام قل للسيد صادف الجزراء ويعجز شوط بعدما يخفان ويسزف كر دوم تهب في السغيرا أي ما زاد غزالهم سبحان لو كان ما بين تونس الغربا وبلاد الغرب سد السكندر ومني من شرقها الى غربها طبقا بحديد أو ثانيا بصفر

لا بد السطير أن تجيب نبا أو يأتي السريح عنهم بفرد خبر ما أعوصها من أمور ومساشرا لو تقرأ كل يوم على الديسوان لجرت بالسدم وانصدع حجسرا وهوت الخراب وحسافت الغسزلان أدر لي بعق لك الفحاص وتفكر لي بخاطرك جعا إن كان تعلم حمام ولا رقاص عن السلطان شهر وقبله سبعا تظهر عند المهيمن القصاص وعلامات تنشر على الصمعا إلا قوم عاريين فلا سترا مجه ولين لا مكان ولا إمكان ما يدروا كيسف يصوروا كسرا وكيف دخلوا مدينة التقيروان أمولاي أبو الحسن خطينا الباب قضيــــة سيرنــــا الى تونس فقنا كنا على الجريد والسزاب واش لك في أعراب افريقيا المقوبس ما بلغك من عمر فتى الخطاب الفارق فاتسح القسرى المولس ملك الشام والحجاز وتباج كسرى وفتسسخ من إفريقيسسا وكان رة وليدت لو كره ذكرين ونقسل فيها تفسيرق الاحسوان هذا الفاروق مردي الأعسوان صرح في إفريقيا بذا الستصريخ وبقت حمى الى زمنن عثان وفتحها ابن الزبير عن تصحيح لمن دخسلت غنائمها الديسوان مات عنمان وانقلب علينا السريح وافترق الناس على ثلاثـة امـرا وبقى ما هو للسكـوت عنـوان إذا كان ذا في مدة البرارا اش نعمل في أواحر الأزمان وأصحاب الحضر في مكناساتا وفي تاريخ كأنا وكيوانا تذكر في صحتها أبياتسا شق وسطيح وابسن مرانسا إن مريس إذا تكسف براياتسسا لجدًا وتسونس قد سقط بنيانسا قد ذكرنا ما قال سيد السوزرا عيسى بن الحسن الرفيسع الشان قال لي رايت وأنسسا بذا أدري لكن إذا جاء القدر عميت الأعيان ويقول لك ما دهي المرينيسا من حضرة فاس الى عرب دياب أراد المولى بموت ابـــن يحيـــى سلطان تونس وصاحب الأبـــواب

ثم أخذ في ترحيل السلطان وجيوشه الى آخر رَحْنته ومنتهى أمره. مع عرب افريقية، وأتى فيها بكل غريبة من الإبداع. وأما أهل تونس فاستحدثو فن لمنعبة أيضا على لغتهم الحضرية، إلا أن أكثره رديء ولم يعلق بمحفوظي منه شيء لردءته.

# الموشحات والأزجال في المشرق

وكان لعامة بغداد أيضا في من الشعر يسمونه المواليا، وتحته فنون كثيرة يسمون منها القوما، وكان وكان، ومنه مفرد، ومنه في بيتين، ويسمونه دوبيت على لاحتلاف المعتبرة عندهم في كل واحد منها، وغالبها مزدوجة من أربعة أغصان. وتبعيم في ذلك أهل مصر القاهرة وأتوا فيها بالغرائب، وتبحروا فيها في أساليب لبلاغة بمقتضى لغتهم الحضرية، فجاؤوا بالعجائب، ورأيت في ديوان الصفي خبي من كلامه لا أن المواليا من بحر البسيط، وهو ذو أربعة أغصان وأربع قواف، ويسمّى صوتا وأنه من مخترعات أهل واسط، وأن كان وكان فهو قافية وحدة وأوزن محتفة في أشطاره : الشطر الأول من البيت أطول من الشطر الثاني ولا تكون قافيته إلا مردفة بحرف العلة وأنه من مخترعات البغداديين. وأنشد فيه لنا :

بغمز الحواجب حديث تفسير ومنو أوبو، وأمّ الأخرس تعرف ببغة خرسان ». انتهى كلام الصفي. ومن أعجب ما علق بحفظي منه قول شاعرهم :

هذي جراحي طريا والدمــــا تنضح وقـاتلي يا أخيّـا في الفــــلا يمرح قالوا ونأخذ بشـأرك قلت ذا أقبـــح إلى جرحتي يداويني يكــون أصلــح

ولغيــره :

طرقت باب الخبا قالت من الطّارق فقلت مفتون لا نهاب ولا سارق تبسّمت لاح لي من ثغرهــا بارق رجعت حيران في بحر أدمعي غارق ٍ

#### ولغيـره:

عهدي بها وهي لا تأمن على البين وإن شكوت الهوى قالت فدتك العين لمن يعاين لها غيري غلام الزين ذكرتها العهد قالت: لك على دين

# ولغيره في وصف الحشيش:

ذي خمر صرف التي عهدي بها باقي تغني عن الخمر والخمار والساقي قحبا ومن قحبها تعمل على احراقي حبيتها في الحشى طلّت من أحداقي

### ولغيسره :

يا من وصالو الأطفال المحبة بح كم توجّع القلب بالهجران أوّاه أح أودعت قلبي حوحو والتصبر بح كلّ الورى كخ في عيني وشخصك

### ولغيـره :

ناديتها ومشيبي قد طواني طَنِي جودي علي بقبلة في الهوى يامي قالت وقد كوت داخل فؤادي كي ما ظنّ ذا القطن يغشى فمّ من هو حيّ

### ولغيسره :

راني ابتسم سبقت سحب أدمعي برقه ماط اللشّام تبدي بدر في شرقه أسبل دجى الشّعر تاه القلب في طرقه رجع هدانا بخيط الصبح من فرقه

### ولغيسره :

يا حادي العيس ازجر بالمطايا زجر وقف على منزل أحبابي قبيل الفجر وصيح في حيّهم يا من يريد الأجر ينهض يصلّي على ميت قتيل الهجر.

#### ولغيـره :

عيني التي كنت أرعاكم بها باتت ترعى النجوم وبالتسهيد اقتات وأسهم البين صابتني ولا فاتت وسلوتي عظم الله أجركم ماتت

ولغيىرە :

هویت فی قنطرتکم یا ملاح الحکر غزال یبلی الأسود الضاریا بالفکر غصن اذا ما أنثنی یسبی البنات البکر وإن تهلّل فما للبدر عندو ذکر

ومن الذي يسمونه دوبيت :

قد أقسم من أحبّه بالبـاري أن يبعث طيف، مع الأسحار يا نار أشواقي به فاتقــدي ليـلا فعساه يهـدي بالنّار

واعلم أن الأذواق كلّها في معرفة البلاغة إنّما خصل لمن خالط تلك اللغة وكثر استعماله لها ومخاطبته بين أجيالها، حتى يحصل ملكتها كما قلناه في اللّغة العربية. فلا يشعر الأندلسي بالبلاغة التي في شعر أهل المغرب؛ ولا المغربي بالبلاغة التي في شعر أهل الأندلس والمشرق؛ ولا المشرقي بالبلاغة التي في شعر أهل الأندلس والمغرب وتراكيبه مختلفة فيهم، وكل واحد منهم مدرك لبلاغة لغته وذائق محاسن الشعر من أهل جلدته. « وفي خلق السّماوات والأرض واحتلاف السّماوات والأرض

### خاتمـــة

وقد كدنا أن نخرج عن الغرض؛ ولذلك عزمنا أن نقبض العنان عن القول في هذا الكتاب الأوّل، الذي هو طبيعة العمران، وما يعرض فيه، وقد استوفينا من مسائله ما حسبناه كفاء له. ولعلّ من يأتي بعدنا، ممّن يؤيّده الله بفكر صحيح وعلم مبين، يغوص من مسائله على أكثر ممّا كتبنا؛ فليس على مستنبط الفنّ إحصاء مسائله، وإنّما عليه تعيين موضع العلم وتنويع فصوله، وما يتكلّم فيه، والمتأخرون يلحقون المسائل من بعده شيئا فشيئا إلى أن يكمل. والله يعلم وأنته لا تعلمون.

قال مؤلف الكتاب عفا الله عنه: أتممت هذا الجزء الأول، المشتمل على المقدّمة بالوضع والتأليف قبل التنقيع والتهذيب، في مدد خمسة أشهر آخر منتصف عام تسعة وسبعين وسبع مائة. ثم نقحته بعد ذلك وهذّبته، واخقت به تواريخ الأمم كا ذكرته في أوله وشرطته وما العلم إلا من عند الله العزيز الحكيم.

## فهرس أعلام الرجال والنساء

الابهري (القاضي أبو بكر) 546 الابيوردي 52 ابن الآبار 408 \_ 504 ابن أبي حاتم 384 ابن أبي حفص 216 ابن أبي دؤاد (أحمد) 277 ابن أبي زيد (محمد) 215 -693 - 564 - 547764 - 704ابن أبي ربيعة 744 ــ 751 ــ 756 ابن أبي سرح 215 ابن أبي شرف 770 ابن أبي صديق الناجي 382 \_ 384 - 383ابن أبي عامر 61 \_ 62 \_ 205 ابن أبي مريم 46 ــ 401 ــ 402 ابن أبي واطيل 392 \_ 393 \_ 395 - 394ابن الأحمر 216 ــ 781 ابن اسحق المنجم 31 ــ 42 ــ

الآبلي (أبو عبد الله) 474 الآبلي (محمد بن ابراهيم) 396 آدم 422 \_ 431 \_ 422 آدم (مسجده) 422 الآمدى (سيف الدين) 554 \_ 619 أبان بن صالح 390 ــ 423 أبان بن عياش 390 ابراهيم بن عبد الله 254 ــ 384 ابراهيم الخليل 51 ــ 101 ــ -423 -422 -180755 - 430 - 425 - 424ابراهم بن علقمة 385 ابراهيم بن محمد الملقب بالامام 385 - 254 - 253ابراهيم بن المهدي 50 ــ 209 ــ 517 - 266ابراهم الساحلي الطويجن 735 ابراهيم الموصلي 517 ابرویز (کسری) 405 الأبلق الأسدى 150

547 ابن حدير 298 ابن حراش 380 ابن حزم 255 \_ 323 \_ 384 ابن حماد 321 ابن حنبل (الامام أحمد) 48 ـــ -544 - 540 - 386 - 49578 ابن الحنفية (محمد) 251 ــ -271 - 253 - 252387 - 386 - 385ابن حوشب 402 ابن حيان التوحيدي 225 ــ 734 ابن حيون 772 اين خوداذيه 91 ابر الخطيب (الامام فخر الدين) -554 - 523 - 249616 - 595 - 567 - 566-627 - 621 - 617 -735 - 709ابن خفاجة (أبو بكر) 745 ابن خلف الجزايري 773 ابن خويز مندار 546 ابن دقيق العيد (تقى الدين) 545. ابن دهقان 591 ابن دويدرة (الحسن) 770 ابن ذي يزن 231 ابن رشد (الوليد) 181 - 547 --616 - 612 - 604675 - 621 - 618ابن رشيق 32 \_ 516 \_ 548 \_ 754 - 746 - 734 - 720

-390 - 249 - 91 - 58613 ابن الأغلب 52 ابن الاكفاني 52 ابن الأمام 523 ابن باجه (أبو بكر) 768 \_ 769 ابن باديس (أبو على) 408 ابن بسام 225 ابن بشير 547 ــ 690 ابن بشرون 670 ابن البطحاوي 52 ابن بطال 538 ابن بطوطة 234 ابن بقى (يحيى) 768 ابن البناء (أبو العباس) 160 \_ 613 - 606ابن تافراكين (أبو محمد) 763 ـــ 765 - 764ابن التين 538 ابن تيفلويت 768 ــ 769 ابن ثابت 549 ــ 609 ابن جابر 386 ــ 735 ابن جحدر الاشبيلي 778 \_ 780 ابن جامع 299 ابن جنى 690 ــ 714 ابن جياب 735 ابن الحاجب 523 \_ 548 \_ **\_** 694 **\_** 690 **\_** 554 750 - 713ابن حبان 49 \_ 384 \_ 49 ابن 389 - 387ابن حبيب (عبد الملك) 546 \_

ابن السماك 46 ابن السمع 608 ــ 612 ــ 661 ابن سنا الملك المصري 778 ابن شاس 548 ابن شجاع 785 ابن شرف 205 ــ 284 ــ 734 ابن شعيب 523 ــ 750 ابن الصابوني 773 ابن الصائغ (أبو بكر) 604 بان طریف 741 ابن عباد 61 ابن عباس 46 - 271 - 272 --379 - 378 - 329\_ 424 \_ 399 \_ 388 756 - 575ابن عبد الحكم 546 ابن عبد الحميد (أحمد بن محمد) 231 ابن عبد ربه 46 \_ 49 \_ 734 \_ 767 ابن عبد السلام (عز الدين) 523 \_ 549 - 545ابن عدي 383 ـ 385 ـ 402 - 388 - 386ابن العربي 392 ــ 393 ـ 631 - 592 - 545 - 409703 -ابن العربي (القاضي) 545 ابن أبي الصلت 609 ــ 612 ابن صياد 143 ابن طولون 236 ابن عطية 298 \_ 533

ابن الرقيق (مؤرخ افريقية) 31 ابن الرفعة 545 ابن الرقيق 31 ــ 231 ــ 402 ــ 734 ابن رضوان (أبو القاسم) 750 ابن رماحس 312 ابن زبير 43 ابن الزبير 265 ــ 268 ــ 272 - 271ابن زهر (أبو الخطاب) 619 \_\_ 769 - 768ابن زهر (أبو بكر) 769 ـــ 770 ـــ 772 - 771ابن زيتون (القاضي أبو القاسم) 523 ابن الزيات 593 ابن الساعاتي 554 ابن سبعين 592 ابن سبكتكين 366 ابن سریج 717 ابن السكيت 717 ابن سعيد 93 \_ 277 \_ 402 \_ - 772 - 771 - 770 780 - 778ابن سيده 716 ابن سيرين 735 ابن سينا (أبو على) 125 ــ 409 ـــ -592 - 582 - 498-609 -606 -604619 - 618 - 616 - 612-675 - 673 - 621 -687 - 686 - 685 - 676689 \_

ابن ماجة 378 ــ 381 -385 - 383 - 382426 - 388 - 387ابن مالك 690 ــ 694 719 - 713ابن المبشر 548 ابن مجاهد 565 ــ 716 ابن محرز التونسي 547 ابن مدرار 52 ابن مرتین (أبو بكر) 779 ابن مرانة (ملحمته) 407 ابن مردانیش 216 ابن المعتز 749 ــ 753 ــ 754 ابن مسعود 378 ـ 385 ابن معطى 713 ابن معين (يحيى) 380 ــ 386 ــ 402 - 387ابن المغيربي 661 ابن المقفع 73 ــ 749 ابن المنمر 609 ابن المهلب 538 ابن مؤهل 770 ابن المواز 545 ابن النبيه 749 ابن نجاح (أبو داود سليمان) 531 ابن النحوى 750. ابن النمر الطرابلسي 549 ابن هارون 549 ابن هشام (جمال الدين) 690 -714 ابن هبيرة 236 ــ 320 ابن هاني 749 ــ 756

ابن عقب 409 ابن علية 380 ابن عمر 46 \_ 268 \_ 270 \_ 378 - 272 - 271756 - 390ابن عمر العمى 378 ــ 390 ابن العفيف 592 ابن عمير 783 ابن العوام 620 ابن الفارض 592 ابن الفرس (المهر) 772 ابن الفرغاني 612 ابن فروخ 504 ابن الفضل (أبو الحسن) 772 ابن فيره (أبو القاسم) 531 ابن القاسم بن وهب 410 546 - 545 - 536 - 411693 - 547 -ابن قتيبة 721. ابن قسى 208 ــ 392 ابن قرمان (أبو بكر) 778 \_ 779 ابن القصار (القاضي أبو الحسين) 556 - 546ابن كريون 289 ابن الكلبي 40 ابن الكماد 613 ابن لاوی 39 ابن اللبان = ابن المنثاب 546 ابن لقبيصة بن ذؤيب 401 ابن اللهيث 548 ابن لهيعه (عبد الله) 386 390 - 389 - 388

أبو حبيب 424 أبو الحسن السلطان (زناته) 36 ـــ -318 - 314 - 131-617 - 477 - 416787 - 786 - 744 - 681أبو الحسن (محدث) 381 ــ 554 أبو حنيفة (الامام) 431 ــ 540 ــ \_ 544 \_ 543 \_ 542 555 - 547أبو حيان التوحيدي 31 أبو داود 378 ـ 379 ـ 380 ـ -383 - 382 - 381-389 - 385 - 384431 - 426 - 402 - 401537 - 532 -أبو الدرداء 275 أبو زرعة 380 ــ 383 ــ 385 ــ أبو 389 - 388أبو زكرياء يحيى بن أبي حفص (الأمير) 760 - 395 - 329أبو الزناد 320 أبو سعدى اليفرني، أمير زناتة 155 أبو سعيد (السلطان) 477 \_ 759 أبو سعيد الخدري 268 ــ 271 ــ -383 - 382 - 378734 - 401 - 384أبو سفيان بن حرب 134 ـــ 561 أبو السمع 661 أبو الصديق 382 ــ 383 ــ 384 أبو الطفيل 380 - 386 - 387 أبو العباس 578 أبو العباس الموحدي 299

ابن هردوس 770 ابن هود 216 ابن الهيثم 611 ابن يعقوب 39 ابن يونس 288 ــ 547 ــ 690 أبو إدريس الخولاني 277 أبو اسامة 385 أبو إسحق الاسفرايني انظر اسفرايني (أبو اسحق) أبو اسحق السبيعي 380 763 - 381أبو الأسود الدؤلي 713 أبو بديل 406 أبو بردة 169 أبو بكر الصديق 134 ـــ 152 ـــ -257 - 250 - 179-267 - 266 - 264323 - 294 - 282 - 274-426 - 425 - 395 -597 = 592 = 587 = 430أبو بكر بن العربي (القاضي) 272 \_ 617 - 556 - 285أبو بكر بن زهير 767 أبه بكر الاسكاف 379 أبو بكر بن أبي خيثمة 379 أبو بكر بن بشرون 661 أبو بكر بن العربي 272 أبو بكر بن عياش 380 أبو جعفر الخازمي 91 أبو جعفر العقيلي 380 أبو حاتم ــ 210 ــ 380 ــ 383 402 - 389 - 387 - 385

753 أبو الهاشم بن محمد بن الحنفية 253 أبو هرون العبدى 384 آبو هريرة 371 ــ 378 ــ 379 ــ 550 - 389أبو واثل 380 ــ 426 أبو الواصل 384 أبو ياسر 400 ــ 401 أبو يحيى زكرياء 347 أبو يعلى الموصلي 378 ــ 389 ــ 537 أبو يعقوب المنصور الموحدي 160 ـــ 328 - 314أبيض (أبو بكر) 768 ــ 769 أحمد بن حنبل (الامام) 49 -385 - 383 - 382 - 380-536 - 402 - 387 -537 أحمد بن عبد الله بن يونس 380 الأحدب 607 الأحوص 751 إدريس (الأمام) 283 - 354 447 إدريس (النبي) 462 - 496 إدريس بن إدريس 53 ــ 254 ــ 283 إدريس الأكبر 53 ــ 54 ــ 55 ــ 155 إدريس الأصغر 53 ارسطو 72 \_ 158 \_ 76 \_ -603 - 316 - 181675 - 672 - 618 - 614

أبو عبد الله الشيعي 255 ـــ 402 أبو عبد الله النعمان 52 أبو عبيد الآجري 382 أبو عبيد بن مسعود الثقفي 337 أبو على القالي البغدادي 721 أبو العلاء المعري، انظر المعرى أبو عمر بن الحاجب 523 ــ 548 أبو عمر بن الصلاح 536 ــ 539 - 537أبو عنان (السلطان) 234 أبو فارس أمير المؤمنين عبد العزيز 36 أبو فراس 744 أبو القاسم بن عبد الله المهدي 547 - 283أبو القاسم الشيعي 312 أبو قبيصة بن ذويب 402 أبو قدامة 385 أبو قلابة الجرمي 388 . أبو كرب تبع الأصغر 42 أبو محمد بن أبي زيد المالكي، انظر: المالكي (أبو محمد بن أبي زيد) 172 - 152أبو مدين (الشيخ) 396 أبو مسلم بن خلدون 253 ــ 608 أبو مسلم الخراساني 316 ــ 404 أبو المعالى إمام الحرمين 550 ـــ 565 أبو معشر 404 ـــ 406 أبو موسى الأشعري 258 ــ 275 أبو نضرة 382 أبو نعم 570 أبو نواس 47 ــ 224 ــ 744 ــ

757 اردشير 405 الأرموي (سراج الدين) 554 الأزرق 426 أسامة بن زيد الليثي 401 – 402 أسامة بن زيد مسرة 268 ـــ 270 إسحق بن ابراهم 422 إسحق بن الحسن الخازني 89 \_ 91 - 90إسحق بن عبد الله 387 إسحق 427 إسحق الموصلي 517 أسد بن الفرات 312 ــ 547 أسد بن موسى أو أسد السنة 384 الأسدي سيف بن عمر 31 إسرائيل الله 427 أسغد بوكرب 40 الاسفراييني (أبو إسحق) 52 ـــ 617 - 595 - 152الاسكندر 68 \_ 120 \_ 287 \_ 673 - 603 - 602أسلم بن سدرة 503 أسماء 152 إسماعيل بن ابراهيم 388 ــ 422 ــ 423 إسماعيل (الامام) 244 - 255 283 إسماعيل بن جعفر الصادق 50 \_\_ 51 إسماعيل القاضي 48 ــ 49 ــ 547 - 546إسماعيل المنصور 403

الاشتر 335 الأشعب بن قيس 184 الاشعري (أبو الحسن) 564 – 578 - 565أشهب 545 - 546 الأصبهاني (أبو الفرج) 721 الأصم 245 الأصمعي 46 ــ 426 ــ 756 الأصمعي (محاورته مع الرشيد) الاعشى 423 \_ 755 الأعمش 380 أفريد الحكم 405 افريقش بن قيس 40 الأفطس (فتنته) 426 أفلاطون 603 ــ 610 ــ 672 ــ 673 اقليمنطس 289 أكمل الدين بن شيخ الحنفية 411 اللوشي (أبو عبد الله) 46 — 50 — اليوسى الحكيم 405 أم حبيبة 378 أم سلمة 378 ـ 381 ـ 382 الأمام المعصوم 285 امير الحجاز 280 امرؤ القيس بن حجر 82 \_ 755 أمير مكة 282 الأمين 209 ــ 704 أمية بن أبي الصلت 143 أتانش 236 أنس بن مالك 378 ــ 385 ــ 774 - 390 - 387

537 بزرجمهر 73 - 405 بزرهون 786 البساسيري 51 بسطام بن قيس بن شيبان 184 بشار 754 \_ 753 \_ 751 بشر بن مروان 387 بشير بن نهيك 389 البصري (أبو الحسين) 554 بطرس (الرسول) 113 - 288 -289 بطليموس 81 \_ 89 \_ 90 \_ -154 - 94 - 92 - 91-612 - 158 - 155679 - 678البطليوسي (الاعلم) 767 – 768 بغاء 236 البكرى 63 \_ 69 \_ 419 بلال بن أبي بردة بن أبي موسى الاشعري 236 البلخي (شاذان) 404 البلقيني (سراج الدين) 545 بلكين زيري 214 ــ 313 بنيامين 289 بهرام بن بهرام 348 بهمن 428 بوران 49 ــ 224 ــ 230 . بوعز أو باعز 39 بولس الرسول 113 البوني 631 ــ 632 ــ 644 ــ 660 - 645

أنو شروان 72 — 271 — 405 — 454 اوشير 289 اوغسطس 288 اوغسطس 603 اوقليدس 603 — 609 اوميروس 757 أيوب الصديق 289

البابا 291

الباجريقي 409 ــ 411 الباجي (أبو الوليد) 545 البادسي (أو يعقوب) 395 باديس بن المنصور 355 بارس أو بيرس بن يهوذا 39 الباقلاني (القاضي أبو بكر) 51 \_ 575 - 565 - 248باكناك 236 البتاني 613 البحتري 744 \_ 753 \_ 756 البخاري (الامام الحافظ محمد بن \_ 323 \_ 58 \_ 48 (إسماعيل) -384 - 382401 - 389 - 387 - 386-475 - 426 - 402 --539 -538 -537579 - 541 - 540يختنصر 38 ــ 287 يختيشوع (جبريل) 47 البرادعي (أبو سعيد) 547 ــ 693 البزدوي (سيف الاسلام) 554 ــ 556 \_ (طريقته) 556 البزاز (أبو بكر) 378 ــ 389 ــ

البيساني 749

جالوت 287 جالينوس 78 <u>\_ 128 \_ 78 \_</u> 619 - 171الجازية بنت سرحان 758 جبير بن مطعم 301 جراس بن أحمد 404 ــ 405 ــ 406 الجرجاني 40 \_ 380 \_ 383 \_ 694 - 385جرجس بن العميد 290 جريج 391 \_ 394 **- 744 - 177 - 58** 751 الجعدى 549 \_ 609 جعفر بن يحيى البرمكى 43 \_ 324 - 182 - 45 - 44 جعفر بن يحيى 296 ــ 305 ــ 719 جعفر الصديق أو الصادق (الامام) -255 - 254 - 252406 - 402 - 399 - 387الجنيد 391 \_ 567 \_ 391 جوهر الصقلبي أو الصقلي أو الكاتب 442 - 366 - 231الجوهري 715 ح

ح حاتم بن سعيد 770 حاجب بن زرارة 184 الحارث 381 الحافظ بن عبد البر 564 الحاكم (أبو عبد الله) 378 ـ البيضاوي 554 ـــ 567 البيلي 40 البيهقى 390

ت

تاشفين بن على بن يوسف 336 تامسطيوس 603 تبع الانحر 42 تبع الأصغر أبو كرب 42 الترمذي (الامام أبو عيسى) 48 — 187 — 378 — 388 — التفتازاني (سعد الدين) 604 — التفتازاني (سعد الدين) 604 — التلفيفي (أبو البركات) 683

ٹ

التويزري 211 \_ 396

ثابت بن قرة 609 ثاوذوسيوس 610 الثعالبي 42 ــ 532 ــ 716 ثعلب (فصيح) 717 ثوبان 388 الثوري (سفيان) 379 ــ 387 ــ

ج ابر بن حيان 604 — 623 — 625 — جابر بن حيان 604 — 635 — 635 — 688 — 683 — 379 — 271 — 694 — 719 — 694 — 719 — 694 — 721

الحسين بن على 254 \_ 262 \_ -271 - 268 - 266387 - 380 - 272حشمنای 288 حصرون أو حسرون بن بارس 39 الحصين بن نمير السكوني 424 الحطيئة 751 الحكم بن هشام 517 حماد بن سلمة 355 ــ 384 حمزة 387 الحميري (السيد) 253 حمیناذاب بن رام 39 حنانيا 290 حنين بن إسحق 401 ــ 609 الحوطى 65 الحوقلي 91 الحوفي (القاضي بن القاسم) 549 ــ 609 الحلاج 596 \_ 640 \_ 596 حيى بن اخطب 400 ــ 401 حى بن يقضان 499 الخارجية 741 خالد بن عبد الله القسري 236 \_ 320 خالد بن حمزة بن عمر 762 ــ 763 خالد ابن الوليد 301 خالد بن يزيد بن معاوية 661 خالد الدريوس 210

382 - 381 - 379386 - 384 - 383 536 - 390 - 388 387 حام بن نوح 124 ــ 125 ــ 126 حبيب، انظر: المتنبي الحبيرى 333 الحجاج بن يوسف 60 - 61 --198 - 169 - 168 - 62-236 - 230 - 225-327 - 320 - 302425 - 424 - 332حذيفة بن بدر 184 حذيفة بن اليمان 401 الحراني 666 حرب بن أمية 503 \_ 504 الحرث بن كلدة 620 الحرث بن مسكين 546 \_ 547 الحرث بن هشام 140 الحريري 462 حسان بن ثابت 268 \_ 751 حسان بن النعمان 312 الحسن بن زيد بن محمد السبط 254 الحسن بن محمد الصباح 255 الحسن البصري 390 \_ 391 \_ 577 الحسن بن سهل أو سهيل 49 \_ 773 - 749 - 224الحسن بن يزيد 384 الحسن بن على 253 ــ 254 ــ \_ 387 \_ 324 \_ 262 394 - 391

خديجة 134

-385 - 384 - 381402 - 401 - 387 - 386ذى الرمة (غيلان) 744 \_ 751 الرازي 387 راشد 53 رافع بن خدیج 431 الرازي (أبو حاتم) 619 رباح بن عجلة 150 الربيع 406 ربيعة بن نزار 741 ربيعة بن نصر (رؤيا) 150 ـــ 398 رستم 333 \_ 200 \_ 38 629 الرشيد (هارون) 43 ــ 44 ــ -53 - 48 - 47 - 46 - 45262 - 234 - 229 - 182-296 - 283 - 265 -418 - 406 - 324 - 305-707 - 704 - 454 -756 - 722 - 713الرضا (الامام) 255 الرضى (الشريف) 50 ــ 52 ــ 749 - 744روجار 85 روح بن زنباع 327 ... الروحي (أبو القاسم) 680 روف بن ملك شاه 347٠ زادان فروخ 302 زائد 379

الخراز 531 \_ 594 خزيمة 169 الخضر 252 الخطام 322 الخطيب البغدادي 414 خليل بن أحمد الفراهيدي 713 \_ 715 - 714الخوارزمي (أبو عبد الله) 607 الخونجي (فضل الدين) 616 \_ 750 - 694الخلال (أبو سلمة) 253 الخلجان بن مقسم 504 دارا 602 الدار قطني 380 ــ 383 دانيال 73 ــ 155 الداني (أبو عمرو) 531 داود (الملك) 246 - 260 -422 - 289 - 287428 - 427داود بن على 46 ــ 542 داود بن المجبر 389 الدباج أبو الحسن 773 الدبوسي (أبو زيد) 403 ــ 554 ــ 556 الدجال 378 \_ 379 \_ 378 دعى الزنج 254 الدينالي 410 ذ ذو الادعار 40 \_ 42

ذوبان الحكم 405

السبتي (أبو العباس سيدي أحمد) 636 - 162السبكي 545 السجستاني (أبو داود) 537 سحنون 547 ــ 693 سرحون 302 سطیح بن مازن بن غسان 150 ــ 399 - 398سعادة 397 سعيد بن أبي مريم 401 ـــ 402 سعد بن أبي وقاص 38 ـــ 169 ـــ 603 - 282 - 196 - 171سعد بن عبادة 247 ــ 268 ــ 269 سعد بن عبد الحميد 387 سعيد 268 ــ 269 سعيد بن أبي وقاص 171 سعيد بن العاص 270 سعيد بن المسيب 302 \_ 320 \_ السفاح (الخليفة) 265 \_ 283 \_ سفيان بن أمية 387 ــ 503 سفيان الثوري 46 ــ 388 سقراط الدن 603 السكاكي 694 \_ 719 السكسيوي 396 سلطان بن مظفر بن يحيى 760 سلمة بن الابرش 390 سلمة بن الاكوع 168 - 169 سلمون بن نحشون 39 سليمان بن داود 39 ــ 40 ــ

الزبيدي (أبو بكر) 715 الزبير 259 \_ 262 \_ 269 \_ 270 269 الزجاج (أبو إسحق) 135 \_ 516 الزجاج (أبو القاسم) 708 \_ 713 زربن حبيش 379 ــ 380 زرياب 517 الزمخشري 42 \_ 576 \_ 576 \_ 732 - 720 - 716 - 713الزهراوي 608 زهرة بن جوية 171 الزهري 38 \_ 302 \_ 426 \_ 535 زهير بن أبي سلمي 751 ــ 753 ــ 755 الزواوي (أبو على ناصر الدين) 549 زياد بن أبي سفيان 242 زيادة الله الأوّل بن الاغلب 312 زياد 324 زيد العمى 382 زید بن أرقم 271 زید بن ثابت 259 زيد بن على بن الحسين السبط 254 زين العابدين 254 سارية بن زنيم 152 سالم مولى أبي حذيفة 247 السالمي 600 سيلام الترجمان 120 سام 126 سائب حائر 517 سبا بن يشجب 417

شبل بن مسكيانة 762 ــ 763 شجاع بن أسلم 607 شداد بن عاد 42 شدید بن عاد 42 شريح القاضي 172 ــ 275 الشريف بن هاشم 758 ــ 760 الشريف الأدريسي 85 الشطى (أبو عبد الله سليمان) 609 شعبة 383 \_ 380 \_ 379 شعبة 385 شعيب بن أبي خالد 380 شق بن أنمار بن نزار 150 ــ 398 الشماخ 53 شمويل 287 الشهاب الخفاجي 29 شهربراز 189 الشهرستاني 255 شيبان بن عبد العزيز اليشكري (أبو الذلفاء) 333 شيخ الموحدين 457 شيبة بن عثمان 114 ــ 426 الشيخين 380 ــ 383 391 - 389 - 387شيطان، شياطين 142 \_ 143 \_ -242 - 190 - 146469 - 301 - 256الصبابيء 755 صاحب الدرهم (المهدي) 321 صالح بن الخليل 381 صالح بن شریف 735

صالح بن عبد الرحمان 302

-287 - 257 - 246\_ 422 \_ 319 \_ 289 430 - 428 - 427سليمان بن عبد الملك 358 سليمان بن عبيد 383 ــ 384 سليمان سعيد 302 سليمان بن كثير 253 \_ 260 \_ 265 - 261السليماني 381 سهل بن سعید 271 سهل بن سلامة الأنصاري 210 سهل بن عبد الله 162 سهل بن هارون 749 سهل بن نوبخت 62 سهل بن مالك (أبو الحسن) 770 \_ 780 - 773 - 772 - 771السهروردي 586 السهيلي 379 ـ 401 ـ 401 ـ 401 405 - 708 - 690 - 43 ways  $732 - 730 \quad 713$ سواد بن قارب 143 سيف الدولة 38 \_ 673 الشاطبي (أبو القاسم) 531 \_ 750 - 532الشافعي (الأمام محمد بن إدريس الصلبي) 390 \_ 431 \_ 542 - 536 - 535 - 515\_ 545 \_ 544 \_ 543 \_ \_ 577 \_ 555 \_ 553 693 - 609

طلحة بن عبد الله 259 ـــ 262 ـــ -270 - 268 - 269390 - 378طليحة الأسدى 143 الطليطلي (الأعمى) 768 الطوسى (نصير الدين) 619 - 709 طويس 517 الطيبي (شرف الدين) 534 طيطش 428

عاد بن عوص 42 عاصم بن أبي النجود 379 ــ 380 عائشة أم المؤمنين 38 ــ 133 ــ -268 - 152 - 140-424 - 270 - 269629 - 625 - 576عبادة القزار 767 ــ 768 العباس بن عبد المطلب 179 \_\_ 390 العباس بن عطية 179 ــ 211 ـــ 267 - 253العباسة 43 \_ 44 عبد الله أبي جعفر الملقب بالمنصور 254 عبد الله بن أحمد بن حنبل 389 \_ 537 عبد الله بن جدعان 504 عبد الله بن جحش 282 عبد الله بن الحارثية الملقب بالسفاح 253

عبد الله بن الحارث بن جزء 378 ـــ

الصردي (كتابه في الفرائض) 609 صصة بن داهر الهندي، وأضع الشطرنج 405 الصقلي (أحمد) 313 الصيمرى 52 صلاح الدين على أبي يعقوب الموحدي 314 صلاح الدين يوسف بن أيوب -429 - 341 - 314545 - 527الصيرفى، أبو بكر (مدحه لتاشفين) 337 - 336الضحاك الخارجي 383

طالوت 287 \_ 387 \_ 427 طالوت (أصحاب) 387 طاهر 369 \_ 405 طاهر بن الحسين (كتابه لابنه عبد الله) 210 - 209الطبراني 378 ــ 384 ــ 386 ــ 350 - 389الطبري 30 \_ 31 \_ 40 \_ \_ 48 \_ 47 \_ 45 \_ 42 333 - 324 - 269 - 224532 - 406 - 399 -ألطحاوى 540 الطرطوشي (القاضي أبو بكر) 73 \_\_ 548 - 338 - 206 - 205طرفة بن العبد 751 ــ 755 الطغرائي 661 ــ 683 ــ 685 ــ 688 - 686

عبد الرحمان بن عوف 259 ــ 264 عبد الرحمان الناصر بن المنصور -233 -312 -240283 - 277عبد الرحمان الداخل 354 عبد الرزاق بن همام 388 عبد العزيز بن موسى بن نصير 358 عبد الكريم بن منقذ 314 عبد المسيح 150 - 399 عبد المطلب 231 - 387 426 - 423عبد الملك بن مروان 198 – -262 - 261 - 260275 - 272 - 268 - 265-320 - 312 - 302 -332 - 327 - 322 - 321-454 - 424 - 353 -577 عيد مناف 206 - 271 عبد المؤمن بن على 285 ـــ 313 ـــ 457 عبد الوهاب (القاضي) 431 -547 - 546 - 545عتاب بن بشير 385 العتابي 749 ــ 753 العتيبي 546 \_ 693 عثان بن عفان 258 \_ 262 -269 - 268 - 264-323 - 294 - 270787 - 587 - 425العجلي (ياسين) 380 - 385 العذري 91

388 - 382عبد الله بن حسن 93 عبد الله بن خرداذیه 120 عبد الله بن الزبير 266 ــ 269 ــ 324 - 320عبد الله بن زياد 387 عبد الله بن سلام 268 ـــ 533 ــ عبد الله بن طاهر 369 عبد الله بن عباس 44 ــ 504 عبد الله بن العربي 285 عبد الله بن عمر 262 \_ 265 \_ 577 \_ 390 عبد الله بن فروخ 401 ـــ 402 ـــ 504 عبد الله بن قلابة 42 ــ 43 عبد الله بن مروان 261 عبد الله بن مسعود 379 ـ 385 عبد الله المهدى 255 عبد الله بن جعفر 262 ــ 517 عبد الله بن الحارث 382 عبد الله بن زياد بن أبيه 236 عبد الله محمد (الامير) 395 عبيد الله المهدي 50 \_ 52 \_ 403 عبد الجبار 554 عبد الحق (القاضي) 323 عبد الحق بن سبعين 292 عبد الحميد الكاتب (رسالته إلى الكتّاب) 302 \_ 306 \_ 384 عبد الرحمان بن أبي حاتم 380 عبد الرحمان بن الأشعث 302 عبد الرحمان بن ربيعة 189

على بن المؤذن 786 على بن نفيل 381 على زين العابدين 253 ــ 254 على الهلالي 378 العماد الأصفهاني 314 ــ 749 عمار الدهني 387 عمرو بن جابر الحضرمي 388 ـ 389 عمر 58 ـ 71 ـ 171 ـ 250 عمر بن أبي قيس 236 ــ 380 ــ 381 عمر بن الخطاب (الخليفة) 177 ــ -242 - 215 - 192-257 - 248 - 247-266 - 264 - 258277 - 276 - 275 - 267-295 - 294 - 282 -321 - 320 - 311 - 301-337 - 329 - 323 -426 - 425 - 395 - 394457 - 433 - 431 - 429587 - 583 - 529-603 - 592 -787 - 704عمر بن الخطاب (كتابه في تحديد القضاء) 275 عمر السكسيوي 211 عمر بن الزبير 324 عمر بن زید بن علی 254 عِمرو بن سعد بن آبي وقاص 236 عمر بن عبد العزيز 260 ــ

على بن المذيني 387

عرفجة بن هرثمة 58 ــ 176 ــ 311 - 177عزرا الكاهن 289 عزير 428 العزيز الفاطمي 318 عزيف الغواني 184 عقيل بن أبي طالب 301 العقيلي 381 \_ 385 \_ 988 عكرمة بن عمار 387 ــ 575 علقمة بن عبدة 385 ـ 751 ـ 755 العلوي ادريس الحمودي 91 على بن أبي طالب 250 ــ 251 ــ -258 - 253 - 252-266 - 264 - 259270 - 269 - 268 - 267-294 - 282 - 272 -378 - 335 - 329 - 295-385 - 381 - 380 -391 - 390 - 389 - 386-426 - 404 - 394 --592 - 587 - 485713 - 593على بن أبي طالب (وصيته يوم صفين) 335 على الرضا 255 على بن زياد اليمامي 387 على بن مجاهد 716 على بن موسى الرضا 209 على بن عمر بن ابراهم 765 على بن موسى بن جعفر الصادق 266

الفاضل البيساني 314 394 - 261عمران القطان 382 فاطمة الزهراء 251 - 381 -عمرو بن العاص 242 ــ 269 ــ 395 - 393-311 - 295 - 282الفاطمي المنتظر 391 ـ 593 329 - 319 الفتى التميمي 390 عمرو بن محمد العنقزي 387 الفراهيدي (خليل بن أحمد) 713 -العمرى 46 714 العميدي (طريقة) 556 فرعون 466 ــ 629 ــ 670 عنبسة الوراق 406 الفرزدق 751 عنترة 751 ـ 755 الفرغاني 590 عوج بن عناق 229 ــ 230 ــ فضالة بن عبيد 268 فضل بن عيسى 383 416 . الفضل بن يحيى البرمكي 46 \_ عوف الاعرابي 383 510 - 324عوفيذ أو عوفذ 39 عياض (القاضي) 539 \_ 717 الفضيل بن عياض 46 عيسى بن مريم المسيح 50 -فطر بن خليفة 380 -289 - 288 - 251فيروز جوه 234 391 - 390 - 378 - 290ق -428 - 395 - 394 -القاسم بن أبي مرة 380 619 - 589 - 498القاسم بن إدريس 179 عیسی بن زید بن علی 254 القسام بن محمد بن أبي بكر 260 عیسی بن عمر 724 قاسم بن مرة بن أحمد 397 الغزالي 554 ــ 556 ــ 564 ــ قتادة 382 -583 - 567قدامة بن مظعون 268 ــ 719 617 - 587 - 586القدرى (انظر العذري) ف القدوري 52 القرافي (شهاب الدين) 548 -الفاراني (أبو نصر) 498 - 604 --675 - 673 - 616554 689 - 685القرشي (كتابه) 608 فارس بن وردار (السلطان) 235 القرطبي 388 ـ 533 الفارسي (أبو على) 708 - 713 -قرة بن إياس 378 ــ 389 732

۵

اللحياني (السلطان أبو يحيى زكريا) 408 – 408 اللخمي 547 – 690 لقمان الحكيم 603 لوفا 288

المأمون بن ذي نون 225 ــ 230 المأمون (الخليفة) 48 \_ 49 \_ -225 - 224 - 209 - 71-255 - 231 - 226-318 - 277 - 266-405 - 378 - 369-612 - 418 - 414 - 406618 مالك 46 \_ 272 \_ 263 \_ 46 387 مالك بن أنس 260 ــ 379 مالك بن المرحل 735 مالك بن وهيب 161 \_ 162 \_ 774 - 658 - 652الماوردي 274 \_ 293 \_ 322 المبرد 721 المتنبي 744 \_ 745 \_ 749 \_ 756 - 754 - 753المتوكل 263 \_ 262 \_ 404 المثنى بن الصباح 390 مجاهد (أحد مشاهير القراء) 388 \_\_ 575 مجاهد العامري 312 المجريطي (مسلمة بن أحمد شيخ

الأندلس 604 \_ 608 \_

القرمطي 51 القزويني (جلال الدين) 719 قسطنطين (القيصر) 289 \_ 290 القسطلي 734 القشيري (مسلم بن الحجاج) 587 - 586 - 584قصى بن كلاب 181 ــ 423 قلاوون (الملك الناصر بن محمد) 347 القيرواني (بن أبي طالب) 600 قيس بن عاصم 184 قيصر 294 \_ 323 \_ 394 كافور الاخشيدي 62 ــ 238 كثير 744 \_ 754 الكرماني 600 كسرى 150 \_ 184 \_ 223 \_ -294 - 229 - 225-399 - 394 - 301**416 405 404** 519 - 426كسرى (رايته: زركش كاويان) 629 كسرى عبد المسيح 150 كعب الأحبار 43 \_ 399 \_ 532 - 400كعب بن عجرة 268 كعب بن مالك 268 الكندي (يعقوب بن إسحق) -394 - 393 - 128406 - 404الكومي (عبد السلام) 298 كيسان 251 كيكاوس 42

محمد بن يحيى 30 محمد الباقر 251 - 254 عمد التقي (الامام) 255 عمد الحبيب 255 - 402 محمد بن الحسن العسكري 252 -255 عمد السجاد 44 عمد شاه (السلطان) 234 محمد المكتوم 255 عمد المهدي (الخليفة) 45 المختار بن أبي عبيد 252 مخرمة بن نوفل 301 المدايني 320 مدغليس 779 ـ 781 المرتضى (الشريف) 52 مرزبان المغرب 38 مرقاص أو مرقاس 290 مروان بن الحكم 260 - 262 -328 - 272 - 270661 - 546 - 404 - 333مرة 389 المزنى (الحافظ) 48 – 545 المستظهر العباسي 285 المستعصم (الخليفة) 406 المستعين بن هود 205 المستنصر الحفصي 716 مسلم بن الحجاج 268 - 382 -387 - 385 - 383540 - 537 - 388مسلمة 146 - 151 - 620 -671 - 670 - 669 - 668

-627 - 623634 -670 -661 -635688 - 683المجوسى 619 محلف الأسود 711 محمد (ابن عبد الله) انظر: النبي محمد بن ابراهم الابلي 396 محمد بن أبي حسين 716 محمد بن أبي الفضل 770 عمد بن إدريس الشافعي انظر: الشافعي عمد بن إسماعيل (الامام) 52 محمد بن تومرت المهدي 326 عمد بن الحنيفة، انظر: ابن الحنفية (عمد) محمد بن خالد الجندي 390 محمد بن زید 254 عمد بن سعد 30 ـــ 380 محمد بن سيرين 600 محمد بن طلحة 269 محمد بن عبد السلام 523 محمد بن عبد العظم 181 محمد بن عبد الله السبط 254 محمد بن على بن عبد الله بن عباس 253 محمد بن عمران 56 محمد بن الفضيل 385 محمد بن القاسم 254 محمد بن مروان العجلي 389 محمد بن مسلمة 270

محمد بن المنكدر 379

مسيلمة 143

معز الدولة 214 المغيرة بن شعبة 262 ــ 268 ــ 282 المغيربي 683 المعلم الأوّل 181 انظر أيضا: ارسطو مفلح 410 المقتدر العباسي 410 المقداد 259 مقدم بن معافر القبريري 767 المقري (أبو الحسن) 779 المكتوم (الامام) 52 مكفولة أبو إسحق بن السلطان أبي يحيى 355 المليلي (القاضي أبو الحسن) 477 منصور بن أبي عامر 138 ــ 530 - 298المنذر 388 منذر بن سعید 277 المنصور العباسي (أبو جعفر الخليفة) -254 - 253 - 46 - 45-316 - 283 - 265609 - 603 - 425 - 388منصور بن عكرمة 725 منصور صاحب بجاية 725 المهتدي 277 المهدى أبو الرشيد 47 المهدي بن المنصور 425 المهدى المنتظر 53 \_ 56 \_ 57 \_ -265 - 252 - 208-381 - 379 - 378386 - 385 - 383 - 382

المسعودي 31 \_ 39 \_ 40 \_ 69 - 68 - 63 - 48 - 47150 - 128 - 91 - 71 --230 - 226 - 224 -348 - 261 - 259 - 258431 -المسيح (يسوع) انظر عيسي بن مريم 429 المشدالي (أبو على ناصر الدين) 523 المشدالي (عمران) 523 مصعب بن الزبير 320 المضاض بن جرهم 423 مطر الوراق 384 مطرف بن طریف 381 ــ 547 المظفر بن هود 205 معاوية بن أبي سفيان 43 \_ 259 \_ -262 - 257 - 260-268 - 266 - 265319 - 312 - 295 - 269-353 - 328 - 324 -394 معاوية بن حديج 269 ــ 272 ــ 312 معبد 517 المعتز بن المتوكل 48 المعتصم 204 \_ 205 \_ 224 277 - 263 - 254المعتصم بن ضمادح 767 المعتضد (الخليفة العباسي) 50 \_ 362 - 205 - 52المعرى (أبو العلاء) 745 المعز لدين الله 366

النبي العربي 254 ــ 258 ــ -422 -401 -389430 - 429 - 426 - 425-469 - 457 - 431 -506 - 505 - 504 - 498-530 - 529 - 528 -543 - 541 - 535 - 532-562 - 561 - 551 -583 - 582 - 579 - 574592 \_ النجاشي 294 النجم الاسرائيلي 592 نحشون بن عمينوذب 39 النخعي 426 النسائي (أبو حاتم) 380 ــ 382 ــ 387 - 386النسائى (أبو(عبد الرحمان)383 \_ 537 - 384 السبيعي (أبو إسحق) 380 نشيط الفارسي 517 نصر بن سيار 236 نصيب 751 نظام الملك 404 \_ 673 النعمان 184 ـ 774 النعمان بن بشير 268 ــ 269 النفس الزكية، (يحيى بن عبد الله) 254 - 45495 - 124 - 51 - 50النوشري (عيسي) 50 نوفيل الرومي 405 النووي (محى الدين) 536

-389 - 388 - 387 -395 - 393 - 391 - 390406 -المهدي العباسي 283 المهدى (عبيد الله) 255 \_ 283 \_ 402 - 285المهدي (محمد بن الحسن العسكري) الملقب..... 252 مهدى الموحدي 179 المهدى (محمد بن تومرت) 321 المهلب بن أبي صفرة 236 الموبذان 71 \_ 72 \_ 73 \_ 399 - 349 - 348 - 150المؤيد العامري 240 موسى بن عمران 37 ــ 38 ــ -287 - 188 - 40 - 39629 - 623 - 529 - 427موسى بن صالح (من كهان البربر) 399 موسى بن نصير 69 ــ 215 ــ 236 موسى الكاظم 254 \_ 255 ملاك، ملائكة 134 مسيرة المطّغري 447 ميلاوش 610 ن النابغة الذبياني 751 ــ 755 .. الناصر الاطروش 254 الناصر محمد بن الأمير عبد الله 283 ناصر الدين (الشيخ) 549 الناصر لدين الله (محمد الأموى) 283

واصل بن عطاء 251 ــ 577 الواقدي (محمد بن عمر) 31 \_ 532 - 207وصيف 236 وكيع بن الجراح 385 الوليد بن عبد الملك 229 ــ 493 - 429 - 425 الوليد بن عقبة 270 وهب بن المنبه 99٪ ـــ 400 ـــ 533 ي ياسر 40 ياسر بن أخطب 400 يافِث 126 ياقوت 94 يثرب بن مهلائل 430 يحيى بن أكثم 48 ــ 49 ــ 277 یحیی بن بقی، انظر: ابن بقی (یحیی) يحيى بن خالد البرمكي 44 \_ 418 - 324 - 229 - 45یحیی بن زید 254 يحيى بن عبد الله 45 يحيى بن معين 382 ــ 383 ــ 390 - 389 - 385يحيى القطان 380 \_ 382 يزيد بن أبي زياد 385 يزيد بن زريع 382 يزيد بن عبد الملك 320 يزيد بن معاوية 265 - 266 724 - 272 - 271 - 268يزيد الرقاشي 383

يزدجرد 212 \_ 406

نيرون 290 هاجر 422 \_ 423 الهادي (الخليفة) 53 \_ 255 \_ 283 هاروت وماروت 602 \_\_ 625 هارون 255 <u>- 287 - 255</u> 427 هامان (قصة) 289 هرقل 134 ــ 207 ــ 290 ــ 561 - 454هرمزان : هرمز 301 هرمس 73 \_ 405 \_ 73 هرون بن المغيرة 380 ــ 381 هرون بن سعيد العجلي 402 الهروي: 592 \_ 593 **\_** 261 \_ 240 \_ 61 مشام 382 هشام بن عبد الملك 447 هشام المؤيد 715 هشام محمد بن عبد الجبار بن الناصر الأموى 240 الهوشنى 408 الهوريني (نصر) 29 هلاكو (هولاكو) 362 ــ 548 \* هلال بن عمر 381 هود (النبي) 504 هيرودوس 288 ــ 428 هيلانة (الملكة) 429

الواثق 120 ــ 204

548 - 545 - 539

يستاسف 40 اليشكري (أبو الذلفاء شيبان بن عبد العزيز) 335 اليشكري (رجاء بن أبي رجاء) 389 يعلى بن منبه 259 يعقوب بن أبي إسحق 394 ــ 427 يعقوب بن شبية 387 يعقوب بن سفيان 380 يعقوب بن عبد الحق 329 يغمراسن بن زيّان 179 ـ 329 يهوذا بن يعقوب 181 يوحنا بن زبدى 288 يوسف الصديق 173 - 184 يوسف بن تاشفين 285 ــ 341 يوسف بن الحجاج 609 يوسف بن عمر 320 يوسف بن يعقوب (السلطان) 39 \_ 641 - 597 - 396يوسف بن عبد المؤمن 314 يوشع 181 ــ 287 ــ 427 يونس بن أبي إسحق 387

## فهرس الشعوب والقبائل والدول والاسر

335 الاساقفة: 603 الأساط: 287 \_ 428 إسرائيل، الاسرائيليون، بنو إسرائيل، عود : 33 \_ 37 \_ 33 : عود -221 - 215 - 101 - 64-253 - 230 - 229288 - 287 - 260-407 -399 -289-430 - 428 - 427-533 - 487 - 446704 - 692الاسماعيلية أو الباطنية: 254 \_ 593 - 592 - 427 - 255 الاسماعيلية الحسيشة أو الفداوية: 423 - 391 - 108الاشعرية: 135 ـ 285 595 - 579 - 565 - 554الاعاجم: 457 \_ 458

الاعتزال، أنظر : المعتزلة

بني.. في الترتيب المعجمي \_1\_ آل الاشعث بن قيس: 184 آل حاجب بن زرارة: 184 آل حذيفة بن بدر الفزاري: 184 آل الحسن: 56 آل ذي الجدين: 184 آل قيس بن عاصم المنقري: 184 آل محمد : 30 - 381 - 395 آل المنذر: 176 \_ 503 الاثنى عشرية (الفرقة): 254 \_ 255 أبناء زيان: 179 الاثمة المستورون: 255 الأدارسة: 55 ــ 179 358 - 355 - 283 - 206

الأمن: 107 \_ 215 \_ 107

الازد: 58 ـ 177 ـ 269 ـ

أعتبر في هذا القسم لفظة آل، أسرة،

| -326 - 321 - 318                       | أعياص زناتة : 216                                    |
|----------------------------------------|------------------------------------------------------|
| -345 - 332 - 328                       | الاغالبة، بنو أغلب : 50 ـــ 53 ـــ                   |
| <u> </u>                               | _ 328 _ 241 _ 225 _ 54                               |
| _ 362 _ 358 _ 355                      | _ 365 _ 362 _ 358                                    |
| -404 - 365 - 363                       | 447 — 416                                            |
| _ 454 _ 446 _ 405                      | الافرنجة، الافرنج، الفرنجة: 33 ـــ                   |
| -735 - 506 - 484                       | _ 91 _ 81 _ 64 _ 59                                  |
| 756 <b>—</b> 751                       | _ 124 _ 123 _ 113 _ 92                               |
| الانبياء : 37 _ 133 _ 136 _            | _ 213 _ 196 _ 126                                    |
| _ 156 _ 155 _ 140                      | _ 291 _ 241 _ 215                                    |
| _ 582 _ 581 _ 578                      | _ 312 _ 311 _ 340                                    |
| -677 - 635 - 623                       | _ 319 _ 315 _ 313                                    |
| 735 - 692 - 689                        | 429 _ 347 _ 334                                      |
| الاندلس = أهل الاندلس: 547 _           | _ 464 _ 446 _ 431                                    |
| <b>- 690 - 619 - 608</b>               | _ 604 <sup>9</sup> _ 572 _ 468                       |
| -703 - 702 - 701                       | 728 - 711 - 692                                      |
| -727 -716 -713                         | الاكراد: 110 – 167 –                                 |
| <b>—</b> 767 <b>—</b> 734 <b>—</b> 728 | 330 - 310 - 192                                      |
| 790 <i>—</i> 778                       | الامامية : 565 ــ 589                                |
| الانصار: 269                           | أمراء طي : 179                                       |
| أهل افريقية : 547 ـــ 702 ـــ          | أمية، بنو أمية، الامويون، الدولة                     |
| 734 - 720                              | الاموية : 31 _ 48 _ 51 _                             |
| أهل الالحاد : 622                      | -205 - 204 - 201 - 61                                |
| أهل الانبار : 504                      | -216 - 214 - 206                                     |
| اهل بابل : 623                         | _ 234 _ 229 _ 225                                    |
| أهل بحاية : 548                        | -260 - 241 - 236                                     |
| أهل البيت : 548                        | -265 - 263 - 261                                     |
| ان .:- قامل تونس : 549                 | $\begin{array}{cccccccccccccccccccccccccccccccccccc$ |
| أهل الحديث : 460 ـــ 545               |                                                      |
| أهل الرسالة : 589                      | $\begin{array}{cccccccccccccccccccccccccccccccccccc$ |
| أهل الزعارة : 210                      | $\begin{array}{cccccccccccccccccccccccccccccccccccc$ |
| أهل العدوة : 773                       |                                                      |
| , ,                                    | -313 - 312 - 310                                     |

330 - 327 - 318-358 - 354 - 334-431 - 399 - 365-443 - 440 - 432\_ 458 \_ 447 \_ 446 -507 - 487 - 465-701 - 684 - 511735 - 732 - 727 - 711البصريين: 690 \_ 713 البطارق: 290 البعاجون (سحرة المغرب): 627 البغداديين: 690 ــ 713 ــ 788 بكر بن وائل (قبائل) : 269 بنو إسرائيل، انظر الاسرائيليون بنو أغلب، أنظر : الاغالبة بنو الاحمر (دولة): 318 \_\_ 750 - 735بنو أبي الحسن أو بنو سعيد : 303 بنو أبي حفص ، انظر : الحفصية (الدولة) بنو أبي عبدة : 345 بنو أسد : 175 ــ 272 ــ 723 بنو باديس: 328 بنو برد: 345 بنو برمك، انظر: البرامكة بنو بويه: 236 ـــ 238 755 - 673 - 362بنو تمم : 184 ــ 723 جعفر: 395 حديرة: 345 الحرث بن كعب اليمني : 184 الحسين : 313 \_ 395

أهل الظاهر، انظر: الظاهرية أهل العصبية : 60 ـــ 177 ـــ 215 انظر أيضا: العصبية أهل الغلب: 177 أهل القيروان : 547 ــ 548 أهل اللثام: 192 أهل المدينة : 543 أهل الموصل: 714 أهل واسط: 788 الاوس: 42 أولاد رياب أو الحجازيون : 178 اياد : 175 ـ 723 الايوبية (الدولة): 545 الباطنية، انظر: الاسماعلية البجر: 205 برجم: 763 البرامكة، بنو برمك : 43 \_ 44 \_ -231 - 182 - 179 - 62345 - 302 - 236البربر: 32 \_ 33 \_ 34 \_ -54 - 53 - 52 - 40-65 - 64 - 63 - 59-95 - 93 - 85 - 82- 128 - 98 - 96 -167 - 166 - 129-206 - 205 - 194-214 - 213 - 211-241 - 216 - 215-310 - 285 - 278

457 - 406 - 314حماد: 328 ـ 416 عبد الواحد (الواد): 179 حدان : 186 \_ 355 مدان حبود: 407 عبد الواد: 179 ـ 213 ـ خزاعة: 723 329 - 300عمران: 56 خزرون: 313 عوف: 548 بنو خشمنای: 428 عيصو: 215 الذبيان: 184 قحطية : 45 \_ 345 سامان: 355 362 قىلة: 430 366 - 363كنانة: 713 ـ 723 سبكتكين: 366 لوط: 215 بنو سعد: 179 كعب: 397 سعيد ، انظر : بنو أبي الحسن مدرار: 50 \_ 52 سلم: 178 \_ 185 \_ 178 مدين: 215 سهل بن نوبخت : 61 ــ 236 ــ مروان: 240 345 - 302سلامة: 179 مرين، انظر: المرينية (الدولة) بنو شاكر : 610 منقذ: 314 شهيد: 345 المهلب: 62 مهنى: 179 صالح: 93 ميمون: 313 طاهر : 236 \_ 345 \_ 236 بنو نصر : 637 طغج : 225 \_ 355 \_ 366 نوبخت: 182 طيء: 175 \_ 179 \_ 185 بنو هاشم: 184 ــ 206 ــ بنو عابر بن شالح : 692 -358 - 318 - 210عام : 178 \_ 765 704 - 385عامر بن صعصعة : 185 ــ 725 هود: 637 العباس، انظر: العباسيون ملال: 199 ـ 447 عبد الحكم: 545 عبد القوى بن العباس: 179 يدللتن: 179 بنو عبد المطلب: 392 يفرن: 263 \_ 399 عبد مناف: 206 \_ 271 \_ بهاليل: 153 358 - 354البوادى: 201 عبد المؤمن : 285 ــ 286 ــ ابن شيبان: 184

التركان : 118 ــ 114 ــ 115 ــ -167 - 166 - 121330 - 192تميم (قبائل) 269 تينملك: 98 ــ ث ــ ثقيف: 175 ـ 269 ـ 723 غود : 101 ــ 194 ــ 201 ــ -230 -229 -221487 - 433 - 416– ج – جرهم: 423 جذام: 175 \_ 723 الجلالقة: 123 \_ 195 728 - 319 - 314 - 196الجوكية : 151 - ح -الحبشة : 126 \_ 723 الحجازيين: 537 \_ 538 \_ 544 - 542 - 540الحشيشة (الاسماعيلية): 108 الحفصية (الدولة): 299 -329 - 303 - 300-408 - 355 - 347716 - 456حمير: 40 \_ 185 \_ 185 \_ -201 - 194 - 192-533 - 504 - 487

757 - 725 - 692

الحواريون : 113 \_ 288 \_ 289

التابعون : 244 ـــ 260 ـــ - 532 - 272 - 268 -563 -536 -535711 - 707 - 584 - 577التبابعة، تبع: 40 \_ 41 \_ 42 \_ -201 - 194 - 192 - 59-433 - 423 - 231\_ 503 \_ 487 \_ 446 231 - 504التتار : 204 ــ 225 ــ 255 ــ -406 - 366 - 362544 - 458الترك، اتراك : 33 \_ 40 \_ 41 \_ -82 - 64 - 59 - 42-103 - 85 - 84 - 83-116 - 112 - 104- 120 - 119 - 117 - 126 - 124 - 122 -182 - 167 - 166-204 - 196 - 186- 220 - 216 - 213 -255 - 238 - 236-300 - 298 - 278-305 -304 -303-318 -310 -309-334 -330 -326-405 - 366 - 362- 527 - 487 - 410 -692 - 626\_ 711 732 - 728

قيس: 184

الزعرة، انظر: أهل الزعرة خزاعة : 175 \_ 423 زغبة: 178 \_ 178 \_ 178 الخزر، الخزرية : 82 ــ 83 ــ 126 زناتة، دولة زناتة: 33 ـ 98 ـ الخزرج : 85 -186 - 178 - 167الحوارج: 295 ــ 333 ــ \_ 194 \_ 192 \_ 189 542 - 404-213 - 208 - 205الدهاقون: 225 -225 -220 -216الديلم: 51 \_ 83 \_ 84 \_ -263 - 241 - 231\_ 254 \_ 225 \_ 204 \_ 299 \_ 286 \_ 284 -365 - 362 - 355328 - 317 - 314-736 - 458 - 405458 - 399 - 366 - 354الرافضة: 51 \_ 251 \_ 283 \_ زناتة (اعياص): 216 - 545 - 391 - 318 الزنج : 82 \_ 125 \_ 82 الزنج 593 - 592 - 548الزهريون: 157 الرباط: 216 الزواودة: 760 ربيعة: 185 ــ 258 ــ 723 الزيدية : 96 \_ 251 \_ 253 \_ ربيعة نزار: 43 254 الروس: 82 زيان (أبناء) 179 الروم: 33 \_ 59 \_ 33 . -126 - 123 - 114-215 -213 -194الساسانية، بنو ساسان: 42 \_ -269 - 258 - 223405 \_ 194 -288 - 287 - 277سدنة بيوت الدار: 182 -312 - 311 - 302السريان : 33 - 59 - 71 - 19 -333 - 331 - 317625 - 623 - 602-429 -428 -405سلىم (قبائل): 397 ــ 725 -454 - 446 - 433السلجوقية: 204 ــ 225 ــ -363 - 362 - 355-487 - 464 - 458453 - 405 - 366-602 - 517 - 493736 - 458-672 - 604 - 603السند (أهل): 126 732 - 723 - 711 - 692

468 - 313 - 311 - 166السودان: 92 \_ 93 \_ 95 \_ صنهاجة أو صنهاكة، الدولة 196 - 127 - 126 - 125الصنهاجية : 40 \_ 96 \_ 98 \_ 98 الشاميين : 537 \_ 538 \_ 194 \_ 186 \_ 128 شاوية : 189 -213 - 206 - 204الشركس: 120 -241 - 231 - 214الشطار: 210 -318 - 284 - 263الشلوبين: 751 -336 - 328 - 321شهر براز امانة: 189 -416 - 355 - 354شيوخ بني يزيد : 179 485 - 457 - 447 - 442 شيوخ رياح : 179 الصوفية، التصوف، المتصوفة: الشيعة : 45 \_ 50 \_ 52 \_ -148 - 147 - 136-251 - 250 - 186 - 54\_ 160 -153 - 152-266 - 255 - 253\_ 211 \_ 208 \_ 391 -285 - 282 - 271\_ 584 \_ 411 \_ 395 -365 - 354 - 297-589 - 588\_ 591 -391 - 385 - 381- 596 - 593 - 592 -429 -416 -395-631 - 628 - 622- 542 - 447 - 442 780 - 675593 - 592 - 589 - 544\_ \_ \_ \_ الطالبيون : 206 ـ 318 ـ الصابئة: 430 \_ 427 395 - 358الصحابة: 244 ـ 264 الطبيعيين: 673 -268 - 267 - 265الطغرغر: 126 - 272 - 271 - 269 الطوائف (ملوك، دول) انظر: ملوك -535 -532 -505الطوائف الطولونية (الدولة): 362. -577 - 563 - 536طى : 175 -596 - 593 - 584الظاهرية، مذهب أهل الظاهر: 711 - 707543 - 542 الصغد: 40 - ع -الصقاعون: 210 عاد : 43 \_ 201 \_ 194 \_ 43 الصقالية: 124 \_ 126

|                                                    | •                                       |
|----------------------------------------------------|-----------------------------------------|
| -263 - 241 - 234                                   | _ 230 _ 229 _ 221                       |
| -281 - 277 - 275                                   | 487 — 433 — 416                         |
| -285 - 284 - 283                                   | العامرية (الدولة) العَامِريون : 240 ـــ |
| -313 - 312 - 298                                   | 530                                     |
| -319 - 318 - 317                                   | العباسيون، بنو العباس، الدولة           |
| -326 - 325 - 321                                   | العباسية : 48 ـــ 50 ـــ 51 ـــ         |
| -355 - 341 - 328                                   | _ 55 _ 54 _ 53 _ 52                     |
| -416 - 402 - 365                                   | _ 186 _ 182 _ 179                       |
| 548 — 545 — 429                                    | -205 - 204 - 201                        |
| العجم: 34 ـ 63 ـ 64 ـ                              | _ 214 _ 209 _ 206                       |
| <b>—</b> 176 <b>—</b> 175 <b>—</b> 166 <b>—</b> 85 | -226 - 225 - 216                        |
| -205 - 204 - 192                                   | -241 - 236 - 234                        |
| -248 - 241 - 236                                   | -262 - 261 - 253                        |
| -323 - 306 - 284                                   | -266 - 265 - 263                        |
| -414 - 362 - 355                                   | _ 283 _ 277 _ 275                       |
| _ 486 _ 432 _ 418                                  | _ 295 _ 285 _ 284                       |
| - 516 $-$ 506 $-$ 487                              | _ 302 _ 298 _ 296                       |
| _ 567 _ 554 _ 544                                  | _ 317 _ 309 _ 304                       |
| <b>—</b> 709 <b>—</b> 708 <b>—</b> 707             | -321 - 319 - 318                        |
| -722 -720 -711                                     | _ 341 _ 328 _ 325                       |
| _ 727 _ 726 _ 724                                  | _ 353 _ 346 _ 345                       |
| 756 — 736 — 735 — 732                              | _ 358 _ 355 _ 354                       |
| عجم المغرب: 487 ــ 548                             | -365 - 363 - 362                        |
| العراقيين : اهل العراق : 534 _                     | _ 421 _ 406 _ 404                       |
| _ 540 _ 538 _ 537                                  | _ 506 _ 454 _ 453                       |
| 548 — 547 — 542                                    | _ 673 _ 545 _ 517                       |
| العرب: 32 ــ 33 ــ 34 ــ                           | _ 735 _ 721 _ 708                       |
| -63 - 61 - 59 - 54                                 | 756 — 751                               |
| -129 - 128 - 126 - 64                              | عبد القيس بن ربيعة (قبائل) : 269        |
| -167 - 150 - 130                                   | العبيديون، العبيدية (الدولة) : 52 ـــ   |
| - 178 $-$ 176 $-$ 175                              | _ 213 _ 206 _ 179                       |
| _ 192 _ 185 _ 184                                  | -231 - 225 - 214                        |
|                                                    |                                         |

|                                        | ,                                                    |
|----------------------------------------|------------------------------------------------------|
| <b>—</b> 739 <b>—</b> 736 <b>—</b> 735 | _ 204 _ 200 _ 196                                    |
| _ 743 _ 742 _ 740                      | _ 212 _ 207 _ 205                                    |
| <b>—</b> 750 <b>—</b> 748 <b>—</b> 744 | -216 - 215 - 213                                     |
| -755 - 752 - 751                       | -226 - 225 - 220                                     |
| 783 - 758 - 757 - 756                  | _ 248                                                |
| العرافون : 136 ـــ 158 ـــ 398         | _ 258 _ 257 _ 249                                    |
| العصائب: 208                           | $\begin{array}{cccccccccccccccccccccccccccccccccccc$ |
| العلويون، العلوية (الدولة) 53 ـــ      |                                                      |
| <b>— 186 — 179 — 93 — 54</b>           | _ 320 _ 311 _ 306                                    |
| 407 — 365 — 362 — 355                  | -330 - 327 - 321                                     |
| العمالقة: 41 _ 188 _ 194 _             | _ 334 _ 333 _ 332                                    |
| _ 229 _ 215 _ 201                      | _ 358 _ 355 _ 338                                    |
| _ 430 _ 423 _ 416                      | _ 399 _ 398 _ 362                                    |
| 487 — 446 — 433                        | _ 408 _ 405 _ 404                                    |
|                                        | _ 429 _ 421 _ 418                                    |
| - ė -                                  | _ 446 _ 433 _ 431                                    |
| الغز : 117                             | _ 454 _ 453 _ 447                                    |
| غسان : 175 🗕 723                       | _ 486 _ 458 _ 457                                    |
| غطفان : 723                            | _ 504 _ 503 _ 487                                    |
| الغلب (أهل) أنظر: أهل الغلب            | _ 507 _ 506 _ 505                                    |
| الغلاة، غلاة الامامية 251              | -532 - 517 - 516                                     |
|                                        | _ 552 _ 541 _ 533                                    |
| _ ن _                                  | _ 580 _ 578 _ 575                                    |
| الفاطميون، الفواطم، الفاطمية:          | _ 692 _ 681 _ 620                                    |
| 395 — 362                              | _ 707 _ 703 _ 701                                    |
| (الدولة) انظر أيضا: العبيديون،         | _ 711 _ 710 _ 708                                    |
| العبيدية، الفداوية، انظر أيضا:         | _ 714 _ 713 _ 712                                    |
| الاسماعلية الحشيشة                     | _ 717 _ 716 _ 715                                    |
| الفرس: 33 ـ 38 ـ 40 ـ                  | -721 - 720 - 718                                     |
| -126 - 71 - 59 - 44                    | _ 724 _ 723 _ 722                                    |
| 199 — 196 — 194 — 182                  | _ 727 _ 726 _ 725                                    |
| -241 - 229 - 225 -                     | _ 731 _ 730 _ 728                                    |
| 316 - 301 - 287 - 243                  | -734 - 733 - 732                                     |

القلندرية: 411 القمامصة: 429 القوط: 213 \_ 311 \_ 213 484 - 446القياصرة: 288 \_ 289 \_ 603 قيس (قبائل): 269 - 766 \_ 4 \_ كتامة، بنو كتامة : 50 ــ 186 ــ 354 - 255 - 225 - 213كدميوه: 98 الكسماوية: 446 كعب (قبائل) : 397 الكعوب: 762 الكلدان، الكلدانيون: 71 - 446 692-625 - 623 - 602 -كنانة : 43 \_ 175 \_ 43 423 كندة : 184 \_ 269 كنعان، كنعانيون: 41 ــ 215 ــ 287 - 230 - 229

كهلان: 175 ــ 185 ــ 725 ــ كهلان: 690 ــ 713 الكونين: 690 ــ 713 الكيانية (ملوك): 40 الكيسانية: 251 ــ 253 الكينية (المملكة): 42 ــ 194 ــ 446 ــ 287

اللاطينيين : 692 اللثام (أهل) انظر : أهل اللثام لخم : 175 ــ 723 لمتونة (دولة) : 96 ــ 161 ــ 205 - 332 - 320 - 317 - 348 - 344 - 336 - 333 - 428 - 423 - 369 - 464 - 446 - 433 - 431 - 516 - 487 - 468 - 626 - 603 - 602 - 517 - 723 - 711 - 708 - 757 - 732 - 750 - 469 - 466 : الفقهاء : 588 - 577 - 588 - 588 - 577

\_ ق \_

- 59 - 41 - 39 : القبط : 433 - 300 - 188 - 71 - 468 - 464 - 446 - 623 - 602 - 487

القتاليقون : 289 قحطان : 213 ــ 226

القرامطة : 318

القرطبيين: 547

671 -

العربين : 34 - 44 - 43 - قريش : 34 - 44 - 43 - 175 - 150 - 134 - 247 - 240 - 231 - 206 - 252 - 249 - 248 - 269 - 266 - 265 - 258 - 301 - 286 - 271 - 397 - 395 - 392 - 381 - 503 - 424 - 423 - 756 - 723 - 583 - 504 - 723 - 175 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 - 364 -

قفجاق : 120 \_ 122

مضر: 43 \_ 59 \_ 47 \_ -216 - 208 - 207 -206 - 201 - 194 - 185-248 - 226 - 213 -269 - 266 - 258 - 249-446 - 354 - 271 -724 - 692 - 505 - 504-727 - 726 - 725 -755 - 748 - 734 - 728757 \_ اللسان المضرى: تعلمه: 725 \_ 728 المعاهدون: 291 المعتزلة، الاعتزال، 135 ــ 460 ــ 577 - 564 - 554 - 534580 -المغاربة : اهل المغرب : 446 \_ 556 - 547 - 546 - 466-703 - 701 - 600 -757 - 730 - 727 - 720790 — مغراوة: 263 مغيلة : 354 المغول: 362 ـ 458 المقابين: 289 ملوك الطوائف: 225 ــ 241 ــ 355 - 341 - 312 - 284-517 - 484 - 363 -734 الملبسون: 211 الملثمين : (طوائف) : 194 ـ 768

313 - 286 - 285 - 225-407 - 366 - 336 -507 لطة: 96 للم: 93 الليمانيون: 114 \_ 118 - 6 -الماجوسية، المجوس : 95 مالى : 124 المجبوذة : 333 المتصوفة، انظر: الصوفية المتكلمون : 562 \_ 564 \_ 566 -617 - 589 - 588 -750 - 622 - 621 - 618المرابطون: 208 \_ 209 \_ 341 366 -المرينية (الدولة) بنومرين : 36 ــ 303 - 299 - 234 - 213-329 - 326 - 310 -453 - 397 - 366 - 363-786 - 750 - 507 -787 المشركون : 583 المشاؤون: 603 مشكورة: 98 المصامدة، العصبية المصمودية: 98  $-194 - 179^{\circ} - 129 -$ 213 - 211 - 208 - 204396 -المصريين: 547 \_ 548 \_ 623

778 \_

الملكية: (طائفة): 291

النحاة: 617 \_ 729 \_ 724 \_ 758 - 750 - 734النسطورية: 291 النصارى : 449 ــ 449 ــ 447 \_ 507 \_ 487 \_ 486 \_ 781 - 702 - 589 - 533نقرة: 99 غر (عرب): 426 \_ 766 هاشم (بنو) الهاشميون : 206 ـــ 385 - 358 - 318الهاشمية : 253 ھذيل : 175 ــ 269 ــ 723 ـ هنتاتة: 98 هنود : 93 \_ 126 \_ 93 هوارة : 206 الهلاليون، بنو هلال: 447 الواقفية (شيعة) : 252 ولد القاسم: 179 - ي -اليعقوبية: 291 اليمنيون : 692 اليهود \_ انظر : اسرائيل يهوذا (بنو) : 287 اليونان، اليونانيون : 33 \_ 71 \_ 194 - 126 - 123 - 114-287 - 241 - 215 -487 - 468 - 446 - 288 -603 - 602 - 495 -611 - 610 - 609 - 604

-615 - 614 - 612 -

757 - 711 - 620

ملوك كناوة: 637 ملوك يونان : 428 الماليك: 225 المنجمون : 157 المنطقيين: 672 المهاجرون: 269 المولدين : 708 الموالى : 204 الموحدين (دولة) الدولة الموحدية : 56 -207 - 204 - 160 -216 - 214 - 213 - 208-285 - 225 - 220 -303 - 299 - 298 - 297-314 - 313 - 310 -328 - 326 - 321 - 318-366 - 363 - 355 -416 - 408 - 407 - 406-457 - 447 - 443.-522 - 507 - 485الموحدين : 523 ــ 760 ــ 763 770 \_ المُوَسُوسون : 210 الموصليين: 517 الملائكة، الملاتية : 136 ــ 137 ــ 571 - 425 - 139 - 138-574 - 573 - 572 -583 - 582 - 580 - 576624 - 595 - 587 -ن ــ ه ــ و النبط: 33 \_ 59 \_ 33 : 620 - 487 - 446 - 433692 - 625 - 623 -

## فهرس البلدان والامكنة الجغرافية

الأرض السابعة: 29 ارض السرير: 116 الارض المنتنة: 119 اركش (حصن): 208 اركس (بلاد): 117 ارم ذات العماد: 42 ارمن (بلاد): 108 - 287 أرمى أو جبل الاكراد : 115 ارمنت: 96 ارمندية أو برمندية: 118 ارمينية: 84 \_ 110 \_ 115 \_ 233 اريس (بئر): 323 استجة : 105 استراباذ: 103 ــ 111 اسفراين: 103 اسكندرونة: 107 الاسكندرية: 50 \_ 53 \_ 68 \_ -100 - 94 - 84 - 81-290 - 259310 366 -347 - 314

آمد : 104 \_ 104 \_ 115 آمل: 111 106 الالة: 83 \_ 102 \_ 83 ابكيردة: 107 اثل (نهر) 116 \_ 119 \_ 121 اجدابية: 99 الاحساء: 102 الاحقاف: 82 \_ 83 \_ 93 \_ 81 124 - 96اخطب: 102 اذربيجان : 40 \_ 84 \_ 110 \_ 409 - 233 - 115اذرعات: 101 ادنة: 108 اربونة : 106 ــــ 113 ارجان: 102 اردبيل: 115 الاردن: 38 ــ 101 ــ 115 ــ 115 302 - 233ارض التاجويين: 96

| And the state of t | •                                |  |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------|--|
| -313 - 312 - 311                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 548 — 421                        |  |
| _ 354 _ 347 _ 341                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | اسنا : 96                        |  |
| -362 - 358 - 355                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | اسبيجاب: 112                     |  |
| _ 396 _ 395 _ 365                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | اسوان : 94                       |  |
| _ 421 _ 416 _ 403                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | اسيوط : 96                       |  |
| <pre>- 443 - 442 - 432 - 456 - 447 - 446</pre>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | اشبونة : 106                     |  |
| _ 456 _ 447 _ 446                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | اشبيلية : 61 ـــ 105 ـــ 161 ـــ |  |
| _ 506 _ 468 _ 464<br>_ 523 _ 517 _ 507                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | -735 - 517 - 285                 |  |
| - 523 $-$ 517 $-$ 507                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | _ 773 _ 772 _ 768                |  |
| <b>—</b> 727 <b>—</b> 549 <b>—</b> 547                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 780 — 779                        |  |
| -760 -735 -730                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | اشروسنة : 104 ـــ 111            |  |
| 788 - 787 - 786                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | اشْيرَ : 99 _ 355                |  |
| افلاندش: 118                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | اصبهان : 102 ــ 109 ــ           |  |
| اقاليم الارض: 88                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | -362 - 287 - 110                 |  |
| اقرنصيصة : 113                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 786 - 673 - 453 - 365            |  |
| اقريطش: 105 ـــ 107 ـــ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | اصطخر : 102                      |  |
| 313 - 312                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | اصيلا : 98                       |  |
| الاكراد (جبل) : 102 ـــ 115                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | اطرابزيدة : 116                  |  |
| اكريكش : 215                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | اعدوش (جزيرة) : غودشة : 107      |  |
| الألمانيين: 114                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | اغمات : 98                       |  |
| ام القرى، انظر: مكة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | افراغة : 106                     |  |
| الأنبار : 109                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | افرنسية : .118                   |  |
| الأندلس: 61 ــ 81 ــ 105 ــ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | افريرة : 118                     |  |
| _ 123 _ 112 _ 106                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | افريقية : 31 ـــ 40 ـــ 50 ـــ   |  |
| -176 - 130 - 129                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | -99 - 81 - 54 - 53               |  |
| _ 196 _ 195 _ 193                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | -199 - 130 - 107                 |  |
| -205 - 204 - 203                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | -212 -206 -204                   |  |
| -212 - 209 - 208                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | -215 - 214 - 213                 |  |
| -216 - 214 - 213                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | -225 - 220 - 216                 |  |
| -233 - 225 - 217                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | _ 283 _ 233 _ 231                |  |
| -277 - 263 - 238                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | _ 298 _ 297 _ 284                |  |
| -284 - 283 - 281                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | -310 - 309 - 303                 |  |

| الأهرام: 229 ــ 416 ــ                | _ 300 _ 298 _ 297                      |
|---------------------------------------|----------------------------------------|
| 468 — 418                             | _ 309 _ 303 _ 302                      |
| الأهواز : 102 ـــ 232                 | -312 - 311 - 310                       |
|                                       | _ 319 _ 318 _ 314                      |
| الاوبس: 99                            | _ 332 _ 328 _ 326                      |
| أوراس : 98 ـــ 99 ـــ 355             | _ 341 _ 336 _ 333                      |
| اوروبة : 206 ـــ 354                  | _ 354 _ 346 _ 345                      |
| اوليك (جزيرة) : 92                    | <b>—</b> 362 <b>—</b> 358 <b>—</b> 355 |
| ايلة : 101 ــ 423                     | _ 407 _ 393 _ 363                      |
| ايلة مدين : 83 ـــ 100                | _ 440 _ 439 _ 432                      |
| ايوان كسرى: 83 ــ 416 ــ              | _ 458 _ 447 _ 446                      |
| 418                                   | _ 498 _ 485 _ 484                      |
| ايلاق : 111                           | <b>-</b> 507 <b>-</b> 506 <b>-</b> 503 |
| <b>ـ</b> ب <b>ـ</b>                   | -517 - 511 - 510                       |
| باب الابواب : 115 ـــ 189             | _ 530 _ 524 _ 522                      |
| باب المندب: 82 ــ 95                  | _ 542 _ 533 _ 531                      |
| بابل : 287 ـــ 625                    | _ 549 _ 548 _ 546                      |
| باجة (نهر) : 106                      | _ 612 _ 604 _ 593                      |
| باديس : 105 ـــ 211                   | -623 - 621 - 616                       |
| بارما (جبل) : 110                     | -670 -661 -637                         |
| ا باطوس : 114 ـــ 115                 | <b>—</b> 715 <b>—</b> 685 <b>—</b> 683 |
| البتم (جبال): 104                     | <b>—</b> 735 <b>—</b> 730 <b>—</b> 720 |
| ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــ | <b>—</b> 754 <b>—</b> 750 <b>—</b> 745 |
| -414 - 355 - 321                      | <b>—</b> 768 <b>—</b> 757 <b>—</b> 755 |
| - 523 $-$ 436 $-$ 421                 | 783 — 781 — 779 — 774                  |
| 637 — 549                             | انطاكية : 108                          |
| البجة : 95                            | انطرصوس : 107 ـــ 108                  |
| بجنال : 119 ـــ 122                   | انكلترا : 118 ـــ 120                  |
| بحيلة: 58 ــ 176 ــ 311 ــ            | أنكرية : 118                           |
| 347                                   | انكلاية : 82 ـــ 113 ـــ 114 ـــ       |
| البحرين: 42 _ 83 _ 97 _               | 118                                    |
| 487 - 362 - 102                       | انكيردة : 114                          |

579 بدر: 583 بذخشان: 103 برجان: 82 \_ 119 برذعة: 115 برطاس: 119 برشلونة: 106 ــ 113 برغشت: 112 \_ 113 برغونة: 113 برغونية: 118 برنة: 81 \_ 99 \_ 83 : 443 - 442 - 421برقیق (صحاری): 100 البرنات (جبل): 106 ـــ 113 البروج: 154 بريطانية : 118 بزجالة : 106 بست: 103 بسجرت: 119 ــ 122 بسطام: 110 بسطة: 106 بسكرة : 99 \_ 436 \_ 456 البصرة: 41 \_ 83 \_ 84 \_ -254 - 232 - 102-270 - 269 - 259-421 - 329 - 275-506 - 453 - 434713 - 536 - 527 - 524بطرس (كنيسة): 113 بطليوس: 106 بعليك : 101

بغداد : 51 ــ 52 ــ 83 ــ

**83** : جرجان البحر الحبشي: 82 بحر السويس، بحر القلزم: 41 \_ \_ 96 \_ 95 \_ 94 \_ 82 101 - 100 - 97البحر الرومي او الشامي : 82 \_ -94 - 92 - 48 - 83-101 - 100 - 99 - 98-107 - 106 - 105-113 - 112 - 108-311 - 310 - 118486 - 443 - 441 - 314 بحر طبرستان : 110 \_ 116 \_ 120 - 119**\_ 96 \_ 94 \_ 84 :** فارس : 84 \_ 96 \_ 102 - 97بحر القزم، انظر: بحر السويس البحر المحيط، البلاية، الاوقيانوس: -105 - 98 - 92 - 84-113 - 112 - 106121 - 120 - 118بحر نيطش، بحر الحزر: 82 \_ -116 - 110 - 105121 - 119 - 118بحر الهند، البحر الهندي: 82 \_ -100 - 97 - 95 - 94125 بحيرة خوارزم : 103 ــ 116 بحيرة عثور (عتون) : 121 بحيرة طومي : 121 بحيرة فيوم : 100 عارى: 85 ــ 111 ــ 112 ــ 111 ــ

204 - 115 - 109 - 84 البهلوس: 110 216 \_ 210 \_ 209 البهلوس، بورصة: 110 بوشنج : 103 -266 - 231 - 224بوقاغة : 121 -365 - 355 - 347بولس (كنيسة): 113 -406 - 388 - 366بونة 99 ــ 421 -453 -414 -410بئر ذروان : 625 -517 - 507 - 506بيت لحم: 429 -539 - 527 - 524بيت المقدس، انظر: القدس \_ 547 \_ 545 \_ 544 بيروت: 101 788 - 781 - 778 - 548البيلقان: 110 \_ 115 \_ 118 البغرغر: 104 بكة، انظر: مكة \_ ت \_ بلجر: 119 / تادلا: 98 بلخ (وقعة) : 53 \_ 103 \_ 104 تازا: 98 بلخ (نهر)، انظر : جيحون تبالة: 97 بلرم: 106 التبت : 40 \_ 42 \_ 40 بلغار: 123 \_ 123 111 - 104بلنسية: ٥٠ تبريز: 110 بلهرا: 97 تبسة: 99 تبوك : 101 \_ 141 \_ 213 بلواط: 118 بلونس: 105 ــ 107 583 بلونية : 118 تدمر: 101 \_ بلاد الروم: 82 \_ 84 \_ 107 \_ ترخان : 118 ترمذ: 85 \_ 104 بلاد الزنج : 82 \_ 95 تستر: 102 بلاد السودان، انظر: السودان تطلية : 112 بلاق: 94 تفليس: 115 البنادقة، البندقية (خليج): 81 \_ تكدرارين: 93 -113 - 107 - 105 - 82تكرور : 92 \_ 93 \_ 124 تكريت : 109 بنطو: 113 ــ 117 تلمسان : 98 \_ 329 \_ 98 : تلمسان البهر، الفهرج: 102 -416 - 397 - 396

108

114

جبل العراق: 110 جبل القمر: 92 \_ 93 جبل المقطع: 426 جبل الواحات: 96 جبلة: 107 جثولية: 118 جدة: 83 \_ 97 \_ 83 \_ 426 جربة (جزيرة): 313 جرجان: 110 \_ 111 \_ 232 الجرجانية (بحيرة): 84 ــ 111 جرمانية: 118 جرش: 97 الجريد: 99 \_ 341 \_ 99 : 787 - 507 - 457الجزائر (بلاد) : 98 ــ 99 ــ 530 - 436الجزائر الخالدات: 92 جزائر الرومانية: 313 الجزائر الشرقية : 530 جزيرة ابن عمر: 109 الجزيرة الخضراء: 105 - 131 جزيرة العرب، بلاد العرب: 40 --123 - 83 - 42 - 41-233 - 215 - 124487 - 355الجلع (الخلخ): 103 جلولاء: 109 ــ 311 جليقية: 112 الجمل (وقعة): 269

786 - 523 - 437 - 436تهامة اليمن : 96 توات: 93 توجين : 179 توريز: 534 تۇزر: 396 توزر: 99 ــ 456. تونس: 99 \_ 314 \_ 314 \_ -355 - 347 - 329**— 420 — 418 — 408** \_ 507 \_ 485 \_ 447 -637 - 524 - 523-716 - 702 - 681788 تيطري (جبل): 99 ـ 355 تيماء: 101 التيه: 38 \_ 39 \_ 38 : 427 - ج -الجالية: 507 الجامعين: 109 جبال الغور: 103 جبراغون: 111 جبل درن : 98 جبل الابواب: 116 ــ 119 جيل الجنادل: 94 جبل الدروب: 108 جبل السلسلة: 107 \_ 108 جبل شياه : 116 <u>- 119</u> جبل الطور (سينا): 100

جند دمشق: 176

حصن أستبة : 772 حصن الحواني : 107 حضرموت: 96 \_ 124 حلب: 108 الحلة : 252 حلوان: 232 حلوان (العراق): 232 حمص: 101 ــ 108 حنين: 258 حوراء: 100 حوران : 101 \_ 758 \_ 766 الحيرة : 42 \_ 83 \_ 42 : 504 - 503 - 109- خ -الحابور (نهر) : 109 ٔ خازرون : 111 خانكو : 96 خجندة : 111 ــ 112 خراسان : 38 \_ 84 \_ 38 : -111 - 104 - 103\_ 254 \_ 232 \_ 209 -362 - 355 - 266-458 - 366 - 365-545 - 524\_ 548 709 - 604خرخير: 104 خرشنة : 115 خربات (نهر) : 103 خريدة : 106 \_ 113 الخزر (أرض): 84 ــ 115 ــ 120 - 119 - 116

جند قنسرين: 176 جند العواصم: 176 جنوة : 113 \_ 312 الجوزجان : 103 ــ 104 254 - 111جولاسيا: 114 الجولخ (أرض) : 119 جيحون أو نهر بلخ: 84 \_ 116 - 111 - 104 - 103جيحان : 108 \_ 114 جيرفت: 102 جيان : 106 **-** ح -الحبشة: 82 \_ 83 \_ 93 \_ -125 - 124 - 95 - 94399 - 291 - 212 - 150الحجاز: 38 - 50 - 52 --100 - 97 - 94 - 83- 124 - 123 - 101 -206 - 192 - 128-252 - 233 - 213-269 - 258 - 254- 282 - 272 - 271 -320 - 287 - 283-366 - 355 - 354-421 - 401 - 395\_ 504 \_ 431 \_ 430 543 \_ 536 \_ 517 787 - 780 - 712 - 546الحجر (بلد): 101 الحجر الاسود: 425 حران: 108

453 - 395 - 358دم : 99 دمياط: 94 \_ 100 دنقلة : 94 دملك: 95 دهلي : 234 دومة الجندل: 101 الديلم (جبال): 116 الدينور: 110 \_ 233 ذات الإبواب: 69 رام هرمز : 102 رباط: 98 رباط اسفى: 98 رباط السلطان أبي سعيد: 416 رباط العباد: 396 رباط الفتح: 416 رباط ماسة: 98 - 396 الربان: 232 الرحبة: 109 الرسوم (بلاد) : 102 رسلاندة، جزيرة: 121 الرشيدة: 94 \_ 100 رضوى (جبل): 101 - 252 الرقة: 84 \_ 108 \_ 369 الرها: 108 رم: 111 رندة: 131 الرودان: 102 الروذ : 103 رواحة: 100 الروسية (بلاد): 118 ــ 121

الخرلجية : 104 \_ 112 وخشاب (نهر): 103 خط الاستواء: 81 \_ 84 \_ 88 - 87 - 86خفشاخ (بلاد): 120 ــ 122 خلاط (بلاد): 84 \_ 115 الخليج الاخضر : 83 ــ 114 الخليجية: 112 خوارزم : 34 <u>ـ 84 \_ 85 \_ 85 \_</u> 112 - 111خوارزم (بحيرة) انظر: بحيرة تعوارزم خوزستان: 102 خونجان : 110 خيبر: 38 ـ 101 دار ابجرد : 102 دار الخلافة : 283 دار الهجرة : 543 دانية : 82 \_ 312 \_ 312 \_ 312 530 دبيل: 115 دجلة : 42 \_ 42 \_ 102 \_ -110 - 109 - 108- 224 - 115 - 114 635 - 406 - 232درعة: 98 درن : 98 ــ 99 الدروب: 107 دلاص: 96 ــ 100 دمشق: 43 ــ 101 ــ 176 ــ **- 347 — 233 — 229** 

رومة: 40 ــ 41 ــ 42 ــ 773 - 751 - 735 - 457\_ 113 \_ 81 \_ 69 سيطلة: 99 \_ 311 -289 - 288 - 212سجستان : 97 \_ 102 \_ 97 232 \_ \_ 311 -291 - 290سجلماسة: 50 \_ 52 \_ 69 \_ 604 - 393421 - 255 - 98الرى: 110 \_ 232 سحرب (بسحرت) : 122 رياح: 179 سد مأرب : 417 ريدة: 106 سدويكش: 313 **—** ز **—** السراة (جبل): 101 الزاب (نهر): 109 ـ 396 سرخس: 103 456 سردانية : 82 \_ 105 \_ 106 \_ الزاب الكبير: 109 ــ 110 312 الزاب (المغرب): 99 \_ 787 سرت: 99 زالع أو زيلع : 95 سرقسطة : 106 \_ 205 \_ 768 زبلستان: 405 سرقوسة: 106 زبيد: 82 \_ 95 سرنديب: 95 \_ 431 زغاوة = زغاى : 93 \_ 96 سروج: 108 زغبة: 179 سعيور (سنت بيور): 112 زفتى : 100 سفالة: 82 \_ 95 الزقاق أو مضيق جبل طارق: 81 السلسلة (جبل): 109 ــ 115 زمزم (بشر) : 423 ــ 426 سلمنكة: 112 الزنج : 82 سلمة: 108 زواوة : 523 سلوقية : 107 ــ 108 زويلة ابن الخطاب : 99 سلم: 179 زيلع أو زالغ : 83 ــ 95 سنترية (أرض): 96 السند: 82 \_ 83 \_ 97 \_ سابور : 102 -232 - 212 - 123سالم: 106 458 - 362سلا: 92 \_ 98 \_ 92 : سلا سبا: 97 سمرقند : 40 ــ 85 ــ 111 سبتة : 99 \_ 310 \_ 310 \_ 310 \_

436 - 421 - 407

سمورة: 112

سمساط: 108 301 - 287 - 283السواد: 231 -310 - 304 - 302سواكن (جزيرة): 83 \_ 95 -313 - 312 - 311سوتلى : 118 -318 - 314\_ 326 السودان : 93 \_ 94 \_ 96 \_ -355 - 354\_ 362 \_ 193 \_ 128 - 124 -363\_ 381 366 \_ 476 \_ 443 \_ 442 \_ 409 405 - 386626 - 496\_ 427 -423 - 410\_ 432 -430 - 429سوس: 98 \_ 102 \_ 98 -458 - 446 - 441396 - 211-493 -484 -468السوس الاقصى: 213 \_ 443 -544 - 536 - 505سوسة : 99 -603 - 548 - 545السويس: 83 \_ 95 \_ 100 787 - 757 - 724السويس (بحر)، انظر بحر السويس سويقة ابن مثكود : 99 الشاهجان: 102 سيحان (نهر) : 108 \_ 114 الشحر: 83 \_ 94 \_ 83 : سيراف: 102 \_ 325 شحرب، انظر: بسجرت سيلان: 95 \_ 96 شريش : 105 شرشال : 229 \_ 311 \_ 229 - ش -شصونية: 118 الشارات (جبل): 106 \_ 253 شقورة: 106 الشاش (نهر): 85 ــ 111 ــ شقر: 106 112 شقونية: 112 شاطبة : 106 \_ 531 شلب: 106 الشام: 38 \_ 41 \_ 38 شنترين: 106 -98-84-83-52شنتمرية: 106 -107 - 101 - 100شنتياقوب: 112 -123 - 115 - 108شنطوف : 100 \_ 199 \_ 188 \_ 175 شهرزور: 110 ــ 232 -213 - 212 - 206شياه (جبل) : 116 -229 -216 -215شياه، كويه: 119 -255 - 253 - 230شيزار: 102 -271 - 269 - 257

الطائف: 426 \_ 503 طرستان : 83 \_ 84 \_ 110 -232 - 116 - 115365 - 355 - 318 - 254طبية : 101 طرابنة: 107 طرابلس: 99 ــ 107 ــ 313 ــ 456 - 347الغرب: 421 طواز : 112 طرسوس: 108 طرطوس (أنطرسوس): 107 طرف اوثان : 99 طرطوشة: 106 طركونة : 106 طرمي (بحيرة) : 121 طريف: 81 طست : 121 طلمسة: 99 طليرة: 106 طليطلة: 106 \_ 225 \_ 106 طنجة: 81 \_ 82 \_ 81 311 - 234 - 105 - 99الطويران: 97 طوس : 111 \_\_ ظ \_\_

الظاهرية : 111 ظفارة : 96

- e -

عبادان : 102 ـــ 109 عثور (بحيرة) (عتون) : 121 شيزر : 314 الشيرجان : 102

شيغون = خيغون : 98

**— ص** —

صاقس = صايس : 117

صدغيار الموطنين : 313

صعدة: 96

الصعيد : 83 \_ 84 \_ 94 \_ 94

366 - 100 - 96 - 95

الصغد: 40 ــ 104 ــ 111 صفين: 84 ــ 109 ــ 269

335

صفاقس: 313

صقلية: 82 \_ 91 \_ 80 \_

-313 - 312 - 106

619 - 613

الصمان (جبل): 102

صنعاء: 424 \_ 96 \_ 41

صور: 101 ــ 313

صول: 97 \_ 116

صيدا: 101

الصين : 34 \_ 40 \_ 34

-104 - 98 - 96 - 95

- 212 - 126 - 123

- 442 - 441 - 358 544 - 487 - 468

الصمان : 102 العمان : 102

صيمره: 109

\_ ط \_\_

الطاق: 103 \_ 254

الطالقان: 103

العجم، انظر: فارس العقبة : 101 ــ 263 عدن : 42 \_ 43 \_ 42 عكا : 101 \_ 313 عدوة (بلاد): 517 عكاظ: 97 العدوة الغربية: 62 العلاقي (جبل): 95 عدوة النيل: 94 العلايا: 108 العدوتين : 285 \_ 313 على بن يعقوب : 95 عمان: 83 \_ 97 \_ 83 : عمان العراق: 42 \_ 43 \_ 83 \_ 487 - 123 - 109 - 104 عمورية: 114 \_ 115 \_ 226 -185 - 175 - 152عيذاب: 83 \_ 97 \_ 209 \_ 242 \_ 192 عين زربة: 108 -234 - 215 - 212\_ 259 \_ \_ <u>è</u> \_ 255 - 242-287 - 283 - 271غافتي : 106 -320 - 304 - 302غانة : 92 \_ 93 \_ 92 -381 - 362 - 337غدامس، أو غذامس: 98 \_ 446 \_ 426 \_ 409 غرناطة: 106 \_ 303 -503 -484 -458772 - 751 - 538-510 -506 -505غزنة: 103 -534 - 527 - 517غزة : 107 \_ 544 \_ 543 \_ 540 غسان: 430 -593 - 546 - 545غشكونية : 106 \_ 113 724 - 708غمارة: 129 عراق العجم: 441 \_ 442 \_ الغور (وادي) : 101 - 103 -604 - 534 - 524104 غسان: 430 العراقين : 38 \_ 225 \_ 225 \_ فاراب: 111 365 - 355 - 231فاران : 83 ــ 100 ــ 83 العرايش: 98 العرج (جبل): 102 فارس، بلاد العجم، بلاد الفرس: عرقون (بحيرة) : 116 -42 - 41 - 40 - 38-111 - 109 - 102 - 83العريش: 83 \_ 100 \_ 101 عسقلان : 101 \_ 313 -207 - 150 - 126

```
القادسية: 38 ــ 83 ــ 102 ــ القادسية
-282 - 207 - 109
       629 - 333 - 332
 قاشان : 103 _ 103 _ 111
القاهرة: 50 _ 284 _ 100 _ 50
-429 -414 -366
 - 507 - 483 - 437
788 - 548 - 527 - 524
    قباقب (نهر): 114 - 115
قبرص: 82 _ 101 _ 82 :
                   312
القدس، بيت المقدس: 101 _
-288 - 287 - 230
-384 - 314 - 313
— 428 — 427 — 422
548 - 493 - 430 - 429
قرطبة: 105 _ 229 _ 358
-523 - 522 - 414
         547 - 527
قرطاجنة: 106 _ 229
      418 - 416 - 311
      قرقشونة : 106 ــ 113
            قرقيسيا : 109
             قرمط: 100
        القرويين (جامع): 36
     قزوين: 116 _ 110 :
القسطنطينية: 81 ــ 82 ــ
-355 - 212 - 118
493 - 408 - 394 - 393
القسطنطينية (خليج): 105 _
      116 - 115 - 114
قسطنطينة: 436 — 99 — 436
```

```
-215 - 213 - 212
-232 - 231 - 223
-269 - 258 - 257
-333 - 332 - 331
-355 - 349 - 337
-366 - 365 - 362
-454 - 432 - 405
-603 - 602 - 458
      728 - 723 - 712
-56 - 55 - 36:
-254 - 130 - 128 - 98
-396 - 368 - 366
-420 -414 -407
-453 -437 -436
- 523 - 507 - 477
787 - 786 - 783 - 609
         فحص التيه: 100
الفرات: 42 _ 84 _ 42 :
_ 114 _ 109 _ 108
405 - 333 - 233 - 115
فراغانة : 84 _ 85 _ 84 : فراغانة
            112 - 111
            الفرما : 100
              فزان : 96
فلسطين : 38 _ 215 _ 33 _
           427 - 287
             فلونية : 121
           فورنة : 106
       الفيوم : 100 _ 366
       _ ق _
 قابس: 313 _ 420 _ 313
```

قادس (جزيرة) : 105 ـــ 313

قوفايا : 112 \_ 117 \_ 120 = 122 - 121قومس: 232 القيروان : 31 \_ 50 \_ 52 \_ -255 - 241 - 231 - 99328 - 297 - 263416 -414 - 355-442 - 434 - 421- 507 - 485 - 447 - 527 - 523 - 522 -681 - 600 - 547787 - 786 - 734قيسارية : 101 قيمازك (أرض): 121 \_ 4 \_ كابل: 97 ــ 103 كانم: 93 كتامة: 40 \_ 194 \_ 40 447 - 365 - 355كربلاء: 252 ـ 271 397 - 396کرد: 310 كرمان: 83 \_ 102 \_ 83 كزولة: 96 \_ 396 الكعبة: 133 \_ 423 430 - 427 - 426كوار: 96 كور دجلة: 232 الكوفة : 83 \_ 84 \_ 83 \_ 259 - 254 - 232-271 - 270 - 269

قشتالة: 112 قشمير: 97 قصر: 99 قصر كتامة: 98 قصر بن هبيرة: 109 قطاون (تطاوين): 105 القطب الجنوبي : 86 \_ 87 القطب الشمالي : 86 ــ 87 ــ 88 القفص: 102 تفصة: 99 ـ 456 قلزم (بحر): 83 \_ 94 \_ 100 القلعة : 204 \_ 214 \_ 355 447 قلعة أيوب : 106 قلعة بني حماد : 414 ــ 416 ــ 485 قلعة رياح : 106 قلمرية: 106 قلهات: 97 قلورية: 107 = 113 = 114 قم: 110 القمانية: 119 \_ 121 القمر (جزيرة): 84 ــ 93 ــ 95 القندهار: 97 قنطرة السيف: 106 قنسرين: 108 - 176 - 233 القنوج: 97 قمنورية: 96 قوص: 97

قوصرة: 312

| مسيني : 107                            | -414 - 324 - 275              |
|----------------------------------------|-------------------------------|
| ماسبذان: 233                           | _ 434 _ 433 _ 421             |
| ماسة : 211 _ 396                       | _ 524 _ 506 _ 453             |
| مالعلة : 107 ــ 312 ــ 313             | 713 — 536 — 527               |
| مالقة: 105                             | الكناسة: 254                  |
| مالي : 92 _ 93                         | الكنباص: 92                   |
| ما وراء النهر : 40 ــ 355 ـــ          | كنكر : 231                    |
| <b>—</b> 458 <b>—</b> 366 <b>—</b> 362 | كنيسة القمامة = القيامة : 429 |
| 709 - 544 - 524                        | كوكو : 93 _ 124               |
| ما وراء النهر والابواب : 38            | كوهستان : 102 _ 103           |
| المدائن: 212 ــ 453                    | الكيماكية : 104 _ 112 _       |
| مديلة : 105                            | 117                           |
| المدينة : 141 ــ 142 ــ 152            | _ J _                         |
| -259 - 181 - 169                       | لبلة : 105                    |
| _ 275 _ 274 _ 270                      | لفتة : 106                    |
| -395 - 381 - 282                       | اللكام (جبال) : 101 ــ 107 ــ |
| -429 -426 -422                         | 115 - 108                     |
| 546 — 540 — 517 — 430                  | لمرنكة : 118                  |
| مدينة النحاس: 69                       | اللاذقية: 107                 |
| مراتية : 118                           | لاردة : 106                   |
| مراكش: 98 ـــ 160 ـــ 216 ـــ          | اللان (أرض): 84 ــ 126        |
| -453 - 366 - 314                       | اللانية : 118 ـــ 119         |
| 523 - 522 - 485                        | اللاهون : 96 ـــ 100          |
| المراغة: 108 ــ 110 ــ 115             | ليلة العقبة : 263             |
| مرسية : 106 _ 772                      | ليورقة: 106                   |
| مرعش : 108                             | ليون : 112                    |
| مرغار : 116 ـــ 117                    |                               |
| مرناق : 311                            | 97                            |
| مرو : 103                              | مارب : 97<br>ماردة : 106      |
| مرو الشاهجان : 111                     |                               |
| المرية : 105 ـــ 106 ـــ 312           | مازر : 106                    |
| No.                                    |                               |

|                                        | •                                                    |
|----------------------------------------|------------------------------------------------------|
| -483 - 468 - 466                       | المرية قرطاجنة : 106                                 |
| <b>-</b> 503 <b>-</b> 485 <b>-</b> 484 | مسجد آدم: 431                                        |
| -523 - 507 - 505                       | مسجد الاقصى: 427                                     |
| -536 - 527 - 525                       |                                                      |
| -547 - 546 - 545                       | المسجد الحرام: 429 ــ 431                            |
| -602 - 549 - 548                       | مسجد دمشق : 429                                      |
| -690 - 625 - 604                       | مسجد المدينة: 493                                    |
| 724 - 714 - 709                        | مسجد النبي: 429                                      |
| المسيصة: 108                           | مسراته (مسوفة): 96                                   |
| المعرة : 108                           | المسيلة: 99 ــ 355                                   |
| مغراوة (ملوكها) : 194 ــ 285 ــ        | مصياف : 108                                          |
| 366                                    | مصر: 38 ـ 39 ـ 41 ـ                                  |
|                                        | _ 84 _ 83 _ 52 _ 50                                  |
| المغرب: 32 _ 33 _ 38 _                 | -97 - 95 - 94 - 93                                   |
| -54 - 53 - 50 - 41                     | _ 128 _ 101 _ 100                                    |
| -63 - 61 - 56 - 55                     | _ 206 _ 188 _ 130                                    |
| -82 - 81 - 69 - 64                     | -215 - 213 - 212                                     |
| -96 - 93 - 92 - 85                     | $\begin{array}{cccccccccccccccccccccccccccccccccccc$ |
| -123 - 114 - 102 - 98                  |                                                      |
| -129 - 128 - 124                       | _ 233 _ 231 _ 230                                    |
| -161 - 160 - 130                       | -269 - 259 - 255                                     |
| -189 - 179 - 167                       | - 277 $-$ 271 $-$ 270                                |
| - 199 $-$ 194 $-$ 192                  | _ 290 _ 183 _ 281                                    |
| -206 - 204 - 201                       | _ 300 _ 298 _ 291                                    |
| -212 - 208 - 207                       | _ 314 _ 313 _ 311                                    |
| -215 - 214 - 213                       | -329 - 326 - 319                                     |
| -229 - 225 - 216                       | _ 355 _ 354 _ 347                                    |
|                                        | <b>—</b> 365 <b>—</b> 363 <b>—</b> 362               |
| _ 254 _ 234 _ 231                      | -369 - 368 - 366                                     |
| -277 - 263 - 255                       | _ 411 _ 410 _ 409                                    |
| -284 - 283 - 281                       | _ 427 _ 418 _ 414                                    |
| -290 - 286 - 285                       |                                                      |
| _ 304 _ 299 _ 298                      |                                                      |
| -312 - 311 - 310                       | _ 446 _ 442 _ 441                                    |
| -315 - 314 - 313                       | <b>—</b> 458 <b>—</b> 453 <b>—</b> 447               |

| مكران : 83 _ 97 _ 102 _                | -325 - 318 - 317                       |  |
|----------------------------------------|----------------------------------------|--|
| 232                                    | -328 - 327 - 326                       |  |
| مكة، أم القرى، بكة: 46 ـــ             | _ 354 _ 334 _ 330                      |  |
| -141 - 125 - 101 - 97                  | -363 - 362 - 358                       |  |
| <b>— 282 — 169 — 144</b>               | _ 368 _ 366 _ 365                      |  |
| <b>—</b> 395 <b>—</b> 387 <b>—</b> 381 | _ 396 _ 395 _ 393                      |  |
| <b>— 424 — 423 — 422</b>               | _ 402 _ 399 _ 397                      |  |
| 755 - 430 - 426                        | _ 408 _ 407 _ 406                      |  |
| مكناسة : 98 ــ 786                     | _ 416 _ 414 _ 409                      |  |
| المُلتان : 97                          | _ 437 _ 436 _ 432                      |  |
| ملطية : 84 ـــ 108                     | _ 443 _ 442 _ 441                      |  |
| ملوية : 98                             | _ 453 _ 447 _ 446                      |  |
| مملكة السرير : 115                     | _ 465 _ 458 _ 457                      |  |
| المنارة البيضاء: 395                   | _ 483 _ 477 _ 468                      |  |
| منبج : 84 ــ 108                       | _ 507 _ 503 _ 487                      |  |
| منجالة : 106                           | -517 - 512 - 511                       |  |
| المنكب: 105                            | _ 523 _ 522 _ 518                      |  |
| المنصورة (في المغرب) : 416             | _ 527 _ 525 _ 524                      |  |
| منورقة، منرقة : 105 ــ 312             | _ 533 _ 532 _ 531                      |  |
| منيبار: 97                             | _ 545 _ 542 _ 539                      |  |
| مهرجان: 111                            | _ 604 _ 549 _ 548                      |  |
| المهجم: 96                             | -655 - 627 - 613                       |  |
| المهدية : 99 ــ 204 ــ 312             | _ 702 _ 690 _ 684                      |  |
| -414 - 403 - 313                       | <b>—</b> 724 <b>—</b> 720 <b>—</b> 714 |  |
| 760 - 507 - 447                        | _ 734 _ 732 _ 727                      |  |
| الموصل: 40 ـــ 84 ـــ 109 ـــ          | <b>—</b> 774 <b>—</b> 758 <b>—</b> 757 |  |
| 363 - 355 - 233 - 215                  | 786 — 783 — 778                        |  |
| موزية : 106                            | المغرب الاوسط : 98                     |  |
| ميافارقين : 115                        | مغيلة : 206 ـــ 354                    |  |
| ميورقة: 82 ـــ 105 ـــ 312 ـــ         | مقدشر : 94                             |  |
| 780                                    | مقدونية : 114 ــ 672                   |  |
|                                        | المقطع (جبل) : 426                     |  |

123 - 104 - 103231 - 192 - 151-358 - 234431 458 \_ 442 -441544 -487 - 468640 - 626هنين: 98 هوارة : 206 هياكل يونان : 431 ميب: 100 هيت: 109 الواحات الداخلة: 96 وادي اش: 781 وادى الحجارة: 106 وادي الرمل: 41 وادي القرى: 258 وادياش: 106 واسط: 84 الواق واق: 95 وجار (وخان) : 103 الوخش: 103 ــ 104 وخشاب : 103 \_ 104 ودان: 96 وركلان: 93 ورپکة (نزیکة) : 96 الوسطى : 107 وسلات (جبل): 99 وشقة: 112 ونغاره: 93

وهران : 98 \_ 436 \_ 98

نابل (نابولي) : 113 ناجزة: 112 الناسان (بلاد): 104 نجد: 97 \_ 101 \_ 97 نجران: 97 نجيرم: 102 نسا: 111 نصيبين: 108 نفزاوة: 99 نفطة: 456 نهاوند : 110 \_ 232 النوبة: 84 \_ 93 \_ 94 \_ 94 النيروان: 109 نول: 98 نيت جون = سنت جون : 113 نيسابور: 111 نيستر (صحراء): 96 \_ 98 نيطش: 114 ــ 115 ــ 118 نيقية: 290 النيل: 84 \_ 92 \_ 93 \_ 781 - 466 - 100 - 94نيونة : 113 هجر: 102 هراة : 103 ــ 111 ــ 604 هرقلية (هريقلية): 82 هرمز: 102 همذان : 110 \_ 232 الهند: 41 \_ 82 \_ 41

يابرة : 106

يابسة: 105 \_ 312

يأجوج ومأجوج : 80 ــ 103 ــ

\_ 119 \_ 117 \_ 112

126 \_ 122 \_ 120

الياقوت (جزيرة): 104

يارب: 38 ـ 97 ـ 269 ـ 269

430

يخناك (أرض): أنظر بجنال

اليرموك : 207

يسامت اشبونة: 106

يلملم (جبل): 97

اليمامة: 83 \_ 94 \_ 97

150 - 124 - 102 - 101

ينبع: 395

ينبلونة : 112

يوم السقيفة: 247

اليمن: 40 ــ 41 ــ 43 ــ

-95 - 94 - 83 - 82

- 125 - 124 - 123

\_ 185 \_ 150 \_ 128

\_ 213 \_ 199 \_ 192

-234 - 233 - 231

-287 - 269 - 258

-409 - 402 - 399

504 - 487 - 446 723 - 542 - 505

#### فهرس الكواكب والنجوم والابراج الفلكية

القمر: 577 ــ 583 ــ 626 ــ 626 ــ 627 ــ 641 ــ 678 ــ 679 189 ــ 783 ــ 189 القوس: 403 ــ 643

المريخ : 404 ــ 405

المشتري : 403 ـــ 404 ـــ 405 الميزان (برج) : 405 الاسد (برج) : 403 — 405 أول الميزان : 85

البرج : 643 الثور : 394

الجدي (رأس): 85 - 87 - 90

الجوزاء : 643

الحمل : (برج) : 85 \_ 403 \_

781 — 656 — 404

الحوت : 404 \_ 406

دائرة معدل النهار : 85 ــ 89

زحل : 29 ــ 403 ــ 404 ــ 404 ــ الزهرة : 157 ــ 404 ــ 405 ـ

626 - 430 - 427

السرطان: 85 \_ 87 \_ 90 \_

656 - 404

الشمس: 416 ــ 627 ــ

-679 -678 -639

\_ 780 \_ 686 \_ 683

783 - 781

الشهب: 142

العقرب: 404 \_ 405 \_ 404 \_

### فهرس الحيوان

| 334<br>الخنافس: 258 – 258 – 258 – 258 – 258 – 258 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 – 265 | - 104 : الحمل البعير، الحمل الكابل، البعير، الحمل الم 109 - 166 - 132 - 129 - 316 - 258 - 235 المحمد المحم |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| الغراب : 782                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | الحمار الوحشي : 129 ـــ 185                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |

الغيل، فيلة: 78 \_ 332 \_ 333

القردة: 572

الكلاب: 200 ـ 381

اللوتياء (الحوت): 29

الهر، الهرة : 205 ــ 284 ــ 438

المي : 129

النحل: 79 \_ 165 \_ 79

688 — 686 النعام : 129

التمل : 437

اليهموت: 29

#### فهرس النبات

القطن: 326 ــ 495 الكتان: 326 ــ 327 ــ 495 الكرم: 137 اللم: 450

ماء الورد : 232 \_ 626

النارنج : 450

النخل : 137 ـــ 620

الباقلاء: 438 البصل: 134 ــ 438

التمر (نبيذة) : 47 ـــ 130

الثوم : 134 ـــ 438 الجلبان : 438

الحمص: 438

اليتوع : 131 ـــ 325 الحنطة : 147 ـــ 258 ـــ 438

258 — 482

البقل: 131

الحنظل : 132

الدفلى : 450 الذرة : 124 ـــ 130

30 - 124 . 5

الرمانة : 626 الزعفران : 626 ـــ 666

> السرو : 450 السكر : 232

السمسم: 151

الشعير : 130 ــ 322 ــ 438

العسل: 232

القصب: 490

# فهرس المعادن والجواهر والحجارة الكريمة

| الاكسير: 662 ـــ 683 ـــ 688           | الزبرجد : 42                                   |
|----------------------------------------|------------------------------------------------|
| البخور : 149 ــ 640 ــ 641             | الزجاج : 748                                   |
| الجمان : 395 _ 768                     | الزمرد : 95 ـ 325                              |
| الجواهر : 468                          | الزئبق : 663 ــ 684                            |
| الحديد : 123 ــ 468 ــ                 | الشبرم: 131                                    |
| 685 — 663                              | الصخرة المقدسة: 429                            |
| الحجر الاسود : 425                     | الصدف: 137 ــ 492 ــ                           |
| الخارصين : 685                         | 748 — 572                                      |
| الدر : 224                             | العاج: 319                                     |
| الذهب : 42 _ 95 _ 42 _                 | العرطنشا: 131                                  |
| _ 258 _ 225 _ 224                      | العشر : 131                                    |
| _ 320 _ 319 _ 259                      | العنبر : 224 ــ 231                            |
| -326 - 325 - 322                       | العقيق : 259                                   |
| <b>-</b> 660 <b>-</b> 629 <b>-</b> 626 | العود الهندي : 232 ـــ 641                     |
| <b>-683 -668 -663</b>                  | الفربيون : 132                                 |
| <b>_686 _ 685 _684</b>                 | الفضة (نقر النفضة): 123 ــ                     |
| 779 — 748 — 688 — 687                  | -259 - 258 - 232                               |
| الرخام : 492                           | _ 468 _ 424 _ 320                              |
| الرصاص: 123 ـ 468 ـ                    | _ 683 _ 682 _ 660                              |
| 685 - 684 - 670 - 660                  | <b>_ 686                                  </b> |
| الزاج : 670                            | 779 — 748 — 688                                |
|                                        |                                                |

- الفلجلشت: 131
  - الفيروزج : 325
- القصدير: 123 ــ 468
- 685 684 682 660
  - الكافور: 223
  - الكبريت : 663
  - الكلس: 424
    - اللجين: 52
  - اللؤلؤ، لالىء : 395 ــ 468
    - اللاعية : 131
    - المازريون: 131
    - المسك : 224 مصطكى : 640
    - المنغنيس: 670
- النحاس: 123 ــ 468 ــ
- -669 663 660
  - 685 684 682
    - الياقوت : 42 ــ 224

#### فهارس أسماء الكتب الوارد ذكرها في تضاعيف المقدمة مرتبة عناوينها على الهجاء

الاحكام: 554 الأنماط: 634 \_ 635

الاحكام السلطانية: 276 الايضاح والتلخيص: 719

322 - 302 - 293الباب: 380

البدائع: 554 أحكام المعلمين والمتعلمين: 172 البيان والتبيين: 690 - 694 -

احياء علوم الدين : 586 ــ 587

721 أدب الكاتب: 721

تاریخ ابن حماد : 321 أرجوزة في الطب (لابن سينا) : 125 تاريخ ابن الرقيق: 231

الارجوزة الكبرى والارجوزة الصغرى:

تاریخ بغداد: 414 713 الارشاد: 556 \_ 567

تاريخ جرجس بن العميد : 290 أرجوزة الالفية : 713

التحصيل على العتبية : 690 أساس البلاغة: 716

تعالم الشفاء: 609 الاسدية: 547

أسفار الملوك الاربعة: 289 التنقيحات: 554

أصول الفقه : 556 التنبيهات: 690

الاغاني : 184 ـــ التهذيب: 547 \_ 549 721

التوراه : 29 ــ 39 ــ 124 ـ 744 - 735

\_ 289 \_ 288 \_ 184 اكال المعلم: 539

تفسير الزمخشرى: 720

-428 - 427\_ 529 الالفاظ لابن السكيت: 717 692 - 533

الانجيل: 289 \_ 288 \_ 29

| الصحيح للبخاري: 168 ــ                            | _ 4    |
|---------------------------------------------------|--------|
| -577 - 539 - 538                                  |        |
| _ 597 _ 583 _ 582                                 | 40     |
| 625 - 600 - 599                                   |        |
| صحيح مسلم : 383 ـــ 539                           | 29 :   |
| الصحيحان: 381 _ 382 _                             | _ 3    |
| 541 - 540 - 402                                   | - 3    |
| العتبية : 690                                     |        |
| العقد أو العقد الفريد: 46 ـــ                     | _ 6    |
| 767 - 756 - 49                                    |        |
| عقيدة الرسالة : 564                               | 70     |
| العمدة : 744 _ 746                                | 66     |
| عنقاء مغرب لابن العربي : 392                      | _ 5    |
| عطاء عفرب دين العربي . عود<br>عوارف المعارف : 586 |        |
| العواصم والقواصم: 272                             |        |
| عيون الادلة: 556                                  |        |
| غاية الحكم: 623 ــ 661 ــ                         |        |
| 671                                               |        |
| الفتح القدسي : 314                                |        |
| فصيح ثعلب : 717                                   | . ]    |
| فقه اللغة للثعالبي : 716                          | 1 .    |
| القرآن، المصحف، الكتاب:                           | - 7    |
|                                                   |        |
| _ 136 _ 120 _ 101                                 | _ 40   |
| -173 - 142 - 140                                  | - 40   |
| -253 - 229 - 188                                  |        |
| -422 - 380 - 291                                  | غاني : |
| - 528 $-$ 515 $-$ 429                             |        |
| -531 - 530 - 529                                  | _ 39   |
| _ 541 _ 534 _ 532                                 |        |
| -564 - 563 - 551                                  |        |
| -578 - 576 - 574                                  |        |
| -625 - 597 - 582                                  | 716    |

جامع الاحاديث للترمذي: 18 401 - 252الجفر (كتاب) : 394 ـــ 02 الجفر الصغير: 406 حاشية الخفاجي على البيضاوي : خلع النعلين : 208 ــ 392 393 الذخيرة لابن بسام : 225 رتبة الحكم: 661 ــ 671 688 - 683رحلة ابن العربي (أبو بكر) : 3 رسالة أبي بكر بن بشرون : 61 رسالة القشيرى: 279 \_ 86 587 رسائل جابر بن حيان : 635 رسالة حي بن يقظان : 499 رسائل ابن المقفع: 749 رفع الحجاب: 606 \_ 607 رؤيا يوحنا : 289 السر المكتوم: 627 سراج الملوك للطرطوشي: 73 205 سفر بنيامين : 287 ــ 289 السنن (كتاب): 385 ــ 01 540 - 537شرح قصيدة ابن الفارض للفرغ 390 شرح كتاب خلع النعلين : 92 393 شرح اللمع: 588 الشيعة بالجفر: 406 الصحاح للجوهري : 715 ـــ 716

أوقليدس: 603 الابركسيس: 289 اوشير : 289 أيوب الصديق: 289 كتاب البزدوي: 554 كتاب البرهان: 554 \_ 615 \_ 617 - 616بولس: 289 كتاب ثاودو سيون: 610 التبيان للسكاكي: 719 التحصيل: 554 التسهيل: 713 \_ 750 كتاب التكملة لابن الابار: 504 كتاب التلخيص: 556 \_ 719 التيسير: 530 \_ 531 كتاب الجدل: 615 \_ 616 \_ 617 الجغرافية لبطليموس: 81 \_ 94 كتاب الجمهرة: 716 الحاصل: 554 كتاب الحافظ بن عبد البر: 564 الحصار الصغير: 606 كتاب الجيل العملية : 610 الخطابة : 181 \_ 615 \_ 181 راعوث : 289 كتاب الرعاية للمحاسبي: 586 كتاب الزاهر: 716 كتاب السفسطة: 615 \_ 616 السياسة: 158 كتاب سيبويه: 690 السير: 249

**\_** 700 **\_** 692 **\_** 635 -703 -702 -701-713 - 707 - 704-721 - 720 - 714-728 - 726 - 724756 - 751 - 750 - 736الفلاحة النبطية: 620 \_ 623 قصيدة الشاطبي الكبرى والصغرى في القراءات: 750 قصص الرسل: 289 الكامل للاحدب: 607 الكامل للمبرد: 721 الكامل لابن عدى: 386 كتاب الاقتصاد: 612 كتاب ابن بشير: 690 كتاب ابن ثابت (في الفرائض): 609 - 549كتاب ابن الحاجب: 690 كتاب ابن المنمّر 609 الاشارة : 600 أبو غالمسيس: 289 الاصول: 495 \_ 609 الاحكام: 554 الارشاد: 565 الاربع: 678 ـ كشف الاسرار: 616 الاشارات: 592 \_ 618 \_ 675 - 619الاقتصار لابن أبي الصلت: 609 الاغاني، انظر: الاغاني اقليمنطس: 289 الأمام لسيبويه : 730

الشامل: 565

المعلم الأول: 181

كتاب المعونة لعبد الوهاب: 431

المشترك لياقوت : 93

المقابين : 289

المقامات: 592

كتاب المقدمات: 690

المقنع: 531 \_ 533

المقولات : 615

كتاب المنجد : 716

المنطق لارسطو : 316 ــ 757

ميلاوش: 610

النجأة: 618 ـ 675

النبي : 134

النوادر لأبي علي القالي : 547 —

721

كتاب الواضحة: 547

يشوع بن شارخ : 289

يهوذا : 289

يوشع : 289

المحكم : 716

المحسطى: 611

مختصر الجمل: 616

مختصر القاضي أبي القاسم الحوفي:

609 - 549

المختصر الكبير: 547 ــ 554

المدونة، مدونة سحنون، المختلطة:

547

مروج الذهب : 63 ــ 150

مزامير داود: 289

المسالك والممالك: 63

المستدرك: 381 - 386 - 381

المستصفى: 554

كتاب الشعر: 615 \_ 616

الشفاء: 612 ــ 616 ــ

675 - 618

الشفاء والنجاة : 606 - 621

الطوالع: 567

طمطم الهندي: 623

كتاب العبارة: 615 \_ 616

العبر وديوان المبتدأ والخبر : 34

العتبية : 547

عزرا الكاهن289

كتاب العمدة لابن رشيق : 516 ــ

754 - 746 - 744 - 720

العمد : 554

الغاية : 146 ــ 151 ــ 146

688 - 635 - 634 - 627

كتاب فقه الحساب: 607

القرشي : 608

القرانات: 404

القتاليقون : 289

القضاة: 289

كتاب القياس: 615

الكشاف: 533 \_ 534

كتاب اللخمي : 690

المآخذ : 556

كتاب المباحث الشرقية : 621

المبدأ والمعاد : 676

المحصول : 554

المختصر : 554 ــ 564

كتاب المحروطات : 495

كتاب المجاز للزمخشري: 716

كتاب المرقبة العليا لابن راشد: 600

المصباح لابن مالك: 719

ميزان العمل لابن رشيق. : 32 الميزان : 384 ــ 386 ــ 387

نزهة المشتاق للشريف الادريسي : 91

النص: 614

الواضحة: 546 ــ 547

مسند أبي بكر البزاز: 389 \_\_

مسند أبي داود : 537

مسند أبي يعلى الموصلي : 537 مسند أحمد (الامام) : 537 ـــ 540

مسند الدارمي : 537

مسند الطحاوي: 540 مسند الطيالسي: 537

مسند عبد بن حميد : 537

مسند القشيري: 537

مصاحف الكواكب السبعة: 623

معالم السنن: 322

معاملات الزهراوي : 608

المعتمد (شرح كتاب العمد) : 554 المعجم الاوسط : 384 ــ 386 ــ

390 — 389

المعجم الكبير للطبراني: 389 المزهر: 29

المعلم بفوائد مسلم: 539

المغنى في الاعراب : 714

الملل والنحل لابن حزم : 255

للسكاكي : 719

الممل والنحل للشهرستاني : 255

المفتاح في النحو والتصريف والبيان

المفصل للزمخشري : 713 مقدمة على المفصل : 713

المتع : 600

منافع الاعضاء لجالينوس: 78

النهاج: 554 \_ 613

الموجز : 616 الموطأ لمالك : 46 \_ 260

546 - 540 - 536

### فهرس آيات القرآن الكريم والأحاديث النبوية

إذا جاء نصر الله والفتح: 532

إذا هلك كسرى فلا كسرى بعده وإذا هلك قيصر فلا قيصر بعده : 394

الايمة من قريش : 247

اسمعوا وأطيعوا وإن ولي عليكم عبد حبشي ذو زبيبة : 247

أطيعوا الله وأطيعوا الرسول وأولي الأمر منكم : 246 ــ 250

أفحسبتم انما خلقناكم عبثا: 243

أقضاكم : 250

أَلَم آتكم بها بيضاء نقية ؟ والله لو كان موسى حيا ما وسعه إلا اتباعي : 529 الله نزل أحسن الحديث كتابا متشابها مثاني تقشعر منه جلود الذين يخشون ربهم :

736

ألم تركيف فعل ربك... 42

إن الله أذهب عبية الجاهلية وفخرها بالآباء: 256

إن الله يحب الذين يقاتلون في سبيله صفا كأنهم بنيان مرصوص: 331

إنا سنلقى عليك قولا ثقيلا: 133

إن أكرمكم عند الله أتقاكم : 182 ــ 256

إن فيكم محدثين فهم أولى الناس بهذه الرتب الشريفة... 152

إنما الكريم ابن الكريم ابن الكريم ابن الكريم يوسف بن يعقوب بن إسحق ابن

إبراهم : 184

إنما لك من مالك ما أكلت أو لبست فأبليت أو تصدقت فأمضيت : 460

إنما هي أعمالكم ترد عليكم: 244

إني أناجي من لا تناجون : 134

إنى جاعل في الأرض خليفة : 244

اهدنا الصراط المستقيم صراط الذين أنعمت عليهم غير المغضوب عليهم ولا الضالين : 561

أوتيت جوامع الكلم واختصر لي الكلام اختصارا 712 \_ 724

ألا وإني لا أعلم إلا ما علمني الله... 133

تركت فيكم أمرين لن تضلوا ما تمسكتم بهما : كتاب الله وسنتي : 707

تعلموا من أنسابكم ما تصلون به أرحامكم : 174

جعلكم خلائف الأرض: 244

حتى إذا بلغ أشده وبلغ أربعين سنة : 221

الحرب خدعة : 338

ختامه مسك : 323

خلق السموات والأرض واختلاف ألسنتكم وألوانكم إن في ذلك لآيات للعالمين : 319

الخلاقة بعدى ثلاثون سنة ثم تعود ملكا عضوضا : 444

رب هب لي ملكا لا ينبغي لأحد من بعدي : 257

الرؤيا الصالحة جزء من ستة وأربعين جزءا من النبوة : 597

سنة الله في عباده ولن تجد لسنة الله تبديلا : 127

سيروا على سير أضعفكم: 242

العلماء ورثة الأنبياء : 279

فابتغوا عند الله الرزق : 459

في رأس العبادات جعلت قرة عيني في الصلاة : 560

قل هو الله أحد، الله الصمد لم يلد ولم يولد ولم يكن له كفؤا أحد : 558

كل مولود يولد على الفطرة : 168

كنتم خير أمة أخرجت للناس: 123

لقد أوتي مزمارا من مزامير داود : 515

لم يبق من المبشرات إلا الرؤيا الصالحة يراها الرجل الصالح أو ترى له : 597

ين يعجز الله أن يؤخر هذه الأمة نصف يوم : 400

لو أنفقت ما في الأرض جميعا ما الفت بين قلوبهم : 207

لو تعلق العلم باكناف السماء لناله قوم من أهل فارس : 708

لولا قومك حديثو عهد بكفر لرددت البيت على قواعد إبراهيم : 424

ما بعث الله نبيا إلا في منعة من قومه : 256

ما دخلت هذه (السكة) دار قوم إلا دخله الذل: 189 ــ 475

ما من نبي من الانبياء الا وأوتي من الايات ما مثله امن عليه البشر: 136

ما ننسخ من آية أو ننسها نأت بخير منها أو مثلها... 534 من رأى منكم منكرا فليغيره بيده، فان لم يستطع فبلسانه، فإن لم يستطع فقله: 209

> من كانت هجرته إلى الله ورسوله فهجرته إلى الله ورسوله... 256 من كنت مولاه فعلى مولاه : 228

> > من مات يشهد بأن لا إله إلا الله دخل الجنة : 585

من يبايعني على روحه وهو وصيى وولي هذا الامر من بعدي : 228 منه آیات محکمات هن أم الکتاب وأخر متشابهات : 401

الناس معادن خيارهم في الجاهلية خيارهم في الاسلام: 180

نصرت بالرعب مسيرة شهر: 338

واجعل لي وزيرا من أهلي هارون أخي اشدد به أزرى وأشركه في أمري : 292 وإذ تخلق من الطين كهيئة الطير بإذني فتنفخ فيها فتكون طيرا بإذني : 689 وإذ يرفع إبراهيم القواعد من البيت واسماعيل: 422

وإذ أردنا أن نهلك قرية أمرنا مترفيها ففسقوا فيها : 45 ـــ 191 وإن يوما عند ربك كالف سنة مما تعدون : 399

ورفعنا بعضهم فوق بعض درجات ليتخذ بعضهم بعضا سخريا ورحمة ربك خير عما يجمعون : 471

وسخر لكم ما في السموات وما في الارض جميعا: 459 ولكن الشياطين كفروا يعلمون الناس السحر وما أنزل على الملكين ببابل: هاروت وماروت وما يعلمان من أحد حتى يقولا إنما نحن فتنة فلا تكفر: 625 وما أوتيتم من العلم إلا قليلا: 71

لا تدخلوا مساكن الذين ظلموا انفسهم الا ان تكونوا باكين أن يصيبكم ما أصابهم: 230

لا تقوم الساعة حتى تعود الزكاة مغرما (حديث): 475 لا تصدقوا أهل الكتاب ولا تكذبوهم وقولوا آمنا بالذي أنزل إلينا وأنزل إليكم وإلهنا وإلهكم واحد: 529 لا هجرة بعد الفتح: 169

لا يزني الزاني حين يزني وهو مؤمن : 561

يا فاطمة اعملي فإني لا أغنى عنك من الله شيئا: 51

## فهــــوس المــــواد الجزء الاول

| 29     |                       | المجلد الاول من تاريخ العلامة ابن حلدون               |
|--------|-----------------------|-------------------------------------------------------|
| 37     |                       | المقدمة : في فضل علم التاريخ وتحقيق مذاهبه            |
| 42     |                       | فصـــل                                                |
| 67     |                       | الكتاب الاول: في طبيعة العمران في الخليقة             |
|        |                       | الباب الاول                                           |
| 77     | .مات                  | الفصل الآول : في العمران البشري على الجملة وفيه مقد   |
| 77     |                       | المقدمة الاولى في أن الاجتماع للانسان ضروري،          |
| 80     |                       | المقدمة الثانية: في قسط العمران من الارض              |
| الربع  | الارض أكثر عمرانا من  | تكملة لهذه المقدمة الثانية : في أن الربع الشمالي من ا |
| 8.5    |                       | الجنوبي                                               |
| 88     |                       | تفصيل الكلام على بدء الجغرافيا                        |
| 92     |                       | الاقليم الاول                                         |
| 96     |                       | الاقليم الثاني                                        |
| 98     |                       | الاقليم الثالث                                        |
| 105    |                       | الأقلم الرابع                                         |
| 112    |                       | الأقلم الخامس                                         |
| 117    |                       | الاقليم السادس                                        |
| 120    |                       | الاقليم السابع                                        |
| 123    |                       | المقدمة الثالثة : في المعتدل من الاقاليم والمنحرف     |
| 127    |                       | القدمة الرابعة : في اثر الهواء في اخلاق البشر         |
| 128    | مب والحوع             | المقدمة الخامسة : في اختلاف احوال العمران في الخه     |
| لرة او |                       | المقدمة السادسة: في اصناف المدركين للغيب              |
| 132    |                       | بالرياضة                                              |
| 139    |                       | اصناف النفوس البشرية                                  |
| 139    |                       | الوحى                                                 |
| 141    |                       | الكهانة                                               |
| 143    |                       | الرؤيا                                                |
| 157    | 154 15                | نصل 146 147                                           |
| 65     | لامم الوحشية والقبائل | الفصل الثاني من الباب الاول : في العمران البدوي وا    |
| 65     |                       | فصل في أن اجيال البدو والحضر طبيعية                   |
| 66     |                       | فصل في أن جيل العرب في الحليقة طبيعي                  |
| 67     |                       | فصا في أن البدو أقدم من الحضر وسابق عليه              |

| 168      | فصل في ان اهل البدو اقرب الى الخير من اهل الحضر                    |
|----------|--------------------------------------------------------------------|
| 170      | فصل في ان اهل البدو اقرب الى الشجاعة من اهل الحضر                  |
| 171      | فصل في ان معاناة اهل الحضر للاحكام مفسدة لليأس فيهم                |
| 173      | فصل في إن سكني البدو لا يكون الا للقبائل اهل العصبية               |
| 174      | فصل في ان العصبية انما تكون من الالتحام بالنسب                     |
| 175      | فصل في ان الصريح من النسب انما يوجد للمتوحشين في القفرمن العرب     |
| 176      | فصل في اختلاط الانساب كيف يقع                                      |
| 178      | فصل في ان الرياسة على اهل العصبية لا تكون في غير نسبهم             |
| 180      | فصل في ان البيت والشرف بالاصالة والحقيقة لاهل العصبية              |
| 181      | فصل في انالبيت والشرف العوالي واهل الاصطناع                        |
| 182      | فصل في ان نهاية الحسب في العقب الواحد اربعة اباء                   |
| 184      | فصل في ان الامم الوحشية اقدر على التغلب ممن سواها                  |
| 185      | فصل في ان الغاية التي تجري اليها العصبية هي الملك                  |
| 187      | فصل في ان من عوائق الملك حصول الترف وانعُماس القبيل في النعيم      |
| 187      | فصل في ان من عوائق الملك حصول المذلة للقبيل والانقياد الى سواهم    |
| 189      | فصل في ان من علامات الملك التنافس في الحلال الحميدة                |
| 192      | فصل في انه اذا كانت الامة وحشية كان ملكها اوسع                     |
| مودة الى | فصل في ان الملك اذا ذهب عن بعض الشعوب من امة فلا بد من ع           |
| 193      | شعب اخر                                                            |
| 195      | فصل في ان المغلوب مولع ابدا بالاقتداء بالغالب                      |
| 196      | فصل في ان الامة اذا غلبت وصارت في ملكة غيرها اسرع اليها الفناء     |
| 197      | فصل في ان العرب لا يتغلبون الا على البسائط                         |
| 197      | فصل في ان العرب اذا تغلبوا على الاوطان اسرع اليها الخراب           |
| 199      | فصل في ان العرب لا يحصّل لهم الملك الا بصبغة دينية                 |
| 200      | فصل في ان العرب ابعد الامم عن سياسة الملك                          |
| 201      | فصل في ان البوادي من القبائل والعصائب مغلبون لاهل الامصار          |
| 203      | الفصل الثالث من الكتاب في الدول والملك والخلافة والمراتب السلطانية |
| 203      | فصل في ان الملك والدول العامة انما تحصل بالقبيل والعصبية           |
| 204      | فصل في انه اذا استقرت الدولة وتمهدت قد تستغني عن العصبية           |
| ئي عن    | فصل في انه قد يحدث لبعض اهل النصاب الملكي دولة تستغ                |
| 206      | العصبية                                                            |
| 207      | فصل في ان الدول العامة الإستيلاء العظيمة الملك اصلها الدين         |
| 207      | فصل في ان الدعوة الدينية تزيد الدولة في اصلها قوة على قوة العصبية  |
| 208      | فصل في ان الدعوة الدينية من غير عصبية لا تتم                       |
| 211      | فصل في ان كل دولة لها حصة من الممالك والاوطان لا تزيد عليها        |
| ، بها في | فصل في ان عظم الدولة واتساع نطاقها وطول امدها على نسبة القائمير    |
|          |                                                                    |

| بالموالي | فصل في استظهار صاحب الدولة على قومه واهل عصبيته                       |
|----------|-----------------------------------------------------------------------|
| 235      | والمصطنعين                                                            |
| 236      | فصل في احوال الموالي والمصطنيعن في الدول                              |
| 213      | القلة والكثرة                                                         |
| 214      | فصل في ان الاوطان الكثيرة القبائل والعصائب قل ان تستحكم فيها دولة     |
| 217      | فصل في ان من طبيعة الملك الانفراد بالمجد                              |
| الترف    | فصل في انه اذا استحكمت طبيعة الملك من الانفراد بالمجد وحصول           |
| 218      | والدعة اقبلت الدولة على الهرم                                         |
| 221      | فصل في ان الدولة لها اعمار طبيعية كما للاشخاص                         |
| 223      | فصل في انتقال الدولة من البداوة الى الحضارة                           |
| 226      | فصل في ان الترف يزيد الدولة في اولها قوة الى قوتها                    |
| 227      | فصل في اطوار الدولة                                                   |
| 228      | فصل في ان اثار الدولة كلها على نسبة قوتها في اصلها                    |
| 238      | فصل فيما يعرض في الدول من حجر السلطان والاستبداد عليه                 |
| 239      | فصل في ان المتغلبين علي السلطان لا يشاركونه في اللقب الخاص بالملك     |
| 240      | فصل في حقيقة الملك وأصنافه                                            |
| 241      | فصل في ان ارهاف الحد مضر بالملك ومفسد له في الاكثر                    |
| 243      | فصل في معنى الخلافة والامامة                                          |
| 244      | فصلٌ في اختلاف الامة في حكم الخلافة وشروطها                           |
| 250      | فصل في مذاهب الشيعة في حكم الامامة                                    |
| 256      | فصل في انقلاب الخلافة الى الملك                                       |
| 263      | فصل في معنى البيعة                                                    |
| 264      | فصل في ولاية العهد                                                    |
| 273      | فصل في الخطط الدينية الخلافية                                         |
| 279      | العدالة                                                               |
| 280      | الحسبة والسكة                                                         |
| 282      | فصل في اللقب بأمير المؤمنين وانه من سمات الحلافة                      |
| ود 286   | فصل في شرح اسم البابا والبطرك في الملة النصرانية واسم الكوهن عند اليه |
| 291      | فصل في مراتب الملك والسلطان وألقابها                                  |
| 293      | الوزارة                                                               |
| 298      | الحجابة                                                               |
| 301      | ديوان الاعمال والجبايات                                               |
| 304      | ديوان الرسائل والكتابة                                                |
| 309      | الشرطة                                                                |
| 310      | قيادة الاساطيل                                                        |
| 315      | فصل في التفاوت بين مراتب السيف والقلم في الدول                        |
| 316      | فصل في شارات الملك والسلطان الخاصة به                                 |

| 321               |                              | شرعيين             | مقدار الدرهم والدينار ال |
|-------------------|------------------------------|--------------------|--------------------------|
| 323               |                              |                    | الحناتم                  |
| 325               |                              |                    | الطراز                   |
| 326               |                              |                    | الفساطيط والسياج         |
| 328               |                              | ، في الخطبة        | المقصورة للصلاة والدعاء  |
| 330               |                              |                    | فصل في الحروب ومذاهم     |
| 332               |                              |                    | فصل في ضرب المصاف        |
| 339 33            | 7 335 3                      | 34 334             |                          |
| 339               |                              | قصها ووفورها       | فصل في الجباية وسبب ن    |
| 341               |                              | اخر الدول          | فصل في ضرب المكوس        |
| 342               | الرعايا مفسدة للجباية        | السلطان مضرة ب     | فصل في ان التجارة من     |
| 344               | كون في وسط الدول             | ن وحاشيته انما تُ  | فصل في ان ثروة السلطا    |
| 346               |                              | لدولة              | فصل : ولما يتوقعه اهل ا  |
| 347               | قس في الجباية                | ء من السلطان ن     | فصل في ان نقص العطا      |
| 348               |                              | بخراب العمران      | فصل في ان الظلم مؤذن     |
| 351               |                              |                    | فصل                      |
| 351               |                              |                    | فصل ال                   |
| 352               | إنه يعظم عند الهرم           | يقع في الدول وا    | فصل في الحجاب كيف        |
| 354               |                              | لواحدة بدولتين     | فصل في انقسام الدولة ا   |
| 356               | -: (                         | بالدولة لا يرتفع   | فصل في ان الهرم اذا نزل  |
| 357               |                              | لخلل للدول         | فصل في كيفية طروق ا-     |
| 360               |                              | دولة               | فصل في اتساع نطاق ال     |
| 362               | قع                           | وتجددها كيف يا     | فصل في حدوث الدولة       |
| تقرة بالمطاولة لا | ستولي على الدولة المسن       | لستجدة انما ت      | فصل في ان الدولة ا.      |
| 363               |                              |                    | بالمناجزة                |
| عاعات 367         | ع فيها من كثرة الموتان والمج | حر الدولة وما يق   | فصل في وفور العمران ا-   |
| 368               |                              |                    | فصل في ان العمران البث   |
| شف الغطاء عن      | به الناس في شأنه وكنا        |                    |                          |
| 378               |                              |                    | ذلك                      |
| 398               | على الملاحم                  | والامم وفيه الكلام | فصل في حدثان الدول و     |
| 403               |                              |                    | التنجم                   |

### فهـــرس المـــواد الجزء الثاني

|        | ، سان الربع                                                                |
|--------|----------------------------------------------------------------------------|
| 413    | في البلدان والامصار وسائر العمران الحضري                                   |
| 413    | فصل: في ان الدول اقدم من المدن والأمصار                                    |
| 314    | فصل : في ان الملك يدعو الى نزول الامصار                                    |
| 415    | فصل : في ان المدن العظيمة والهياكل المرتفعة انما يشيدها الملك الكبير       |
| ن تلك  | فصل: فيما تجب مراعاته في اوضاع المدن وما يحدث اذا غفل ع                    |
| 418    | المراعات                                                                   |
| 421    | نصل :                                                                      |
| 422    | فصل : في المساجد والبيوت المعظمة في العالم                                 |
| 431    | فصل : في ان الامصار والمدن بافريقية والمغرب قليلة                          |
| من كان | فصل : في ان المباني والمصانع في الملة الاسلامية قليلة بالنسبة الى قدرتها و |
| 432    | قبلها من الدول                                                             |
| 433    | فصل : في ان المباني التي تختطها العرب يسرع اليها الحراب الا في الاقل       |
| 434    | فصل : في مبادىء الحراب في الامصار                                          |
| 435    | فصل : في ان تفاضل الامصار والمدن في كابرة الرفه                            |
| 438    | فصل : في أسعاد المدن                                                       |
| 440    | فصل : في قصور أهل البادية عن سكنى المصر الكثير العمران                     |
| 441    | فصل : في ان الاقطار في اختلاف احوالها بالرفه والفقر مثل الامصار            |
| 443    | فصل: في تاثل العقار والضياع في الامصار                                     |
| 444    | فصل : في حاجة المتمولين من اهل الامصار الى الجاه والمدافعة                 |
| 445    | فصل: في ان الحضارة في الامصار من قبل الدول                                 |

| 448    | فقيل: في أن الحصارة عاية العمران                               |
|--------|----------------------------------------------------------------|
| الدولة | فصل: في ان الامصار التي تكون كراسي للملك تخوب بخواب            |
| 452    | وانتفاضها                                                      |
| 454    | فصل: في اختصاص بعض الامصار ببعض الصنائع دون بعض                |
| 455    | فصل : في وجود العصبية في الامصار وتغلب بعضهم على بعض           |
| 457    | فصل : في لغات اهل الامصار                                      |
|        | الفصل الحامس:                                                  |
| 459    | من الكتاب الأول: في المعاش ووجوهه من الكسب والصنائع            |
| 459    | فصل : في حقيقة الرزق والكسب وشرحهما                            |
| 162    | فصل : في وجوه المعاش واصنافه ومدّاهبه                          |
| 463    | فصل : في ان الخدمة ليست من المعاش الطبيعي                      |
| 464    | فصل : في ان ابتغاء الاموال من الدفائن والكنوز ليست بمعاش طبيعي |
| 469    | فصل: في ان الجاه مفيد للمال                                    |
| 470    | فصل: في ان السعادة والكسب انما تحصل غالبا لاهل الحضوع والتملّق |
| 474    | فصل : في ان القائمين بامور الدين لا تعظم ثروتهم في الغالب      |
| 475    | فصل : في ان الفلاحة من معاش المستضعفين واهل العافية من البدو   |
| 475    | فصل : في معنى التجارة ومذاهبها واصنافها                        |
| 476    | فصل : في نقل التاجر للسلع                                      |
| 477    | فصل : في الاحتكار                                              |
| 478    | فصل : في ان رخص الاسعار مضر بالمحترفين بالرخيص                 |
| 479    | فصل: في أي اصناف الناس ينتفع بالتجارة وايهم ينبغي له (تركها)   |
| 481    | فصل : في ان خلق التجار نارلة عن خلق الاشراف والسلوك            |
| 481    | فصل : في ان الصنائع لا بد لها من (المعلم)                      |
| 482    | فصل : في ان الصنائع انما تكمل بكمال العمران الحضري وكثرته      |
| ة وطول | فصل: في ان رسوخ الصنائع في الامصار انما هو برسوخ الحضار        |
| 484    | امدها                                                          |
| 485    | فصل: في ان الصنائع انما تستجاد وتكثر اذا كثر طالبها            |
| 486    | فصل: في ان الامصار اذا قاربت الخراب انتقصت منها الصنائع        |
| 486    | فصل : في ان العرب ابعد الناس عن الصنائع                        |
| ا ملكة | فصل: في ان من حصلت له ملكة في صناعة فقل ان يجيد بعده           |
| 487    | اخرى                                                           |
|        |                                                                |

| 488 | فصل: في الاشارة الى امهات الصنائع                                     |
|-----|-----------------------------------------------------------------------|
| 489 | فصل : في صناعة الفلاحة                                                |
| 489 | فصل : في صناعة البناء                                                 |
| 493 | فصل : في صناعة النجارة                                                |
| 495 | فصل : في صناعة الحياكة والخياطة                                       |
| 496 | فصل: في صناعة التوليد                                                 |
| 499 | فصل : في صناعة الطب وانها محتاج اليها في الحواضر والامصار دون البادية |
| 502 | فصل : في ان الحط والكتابة من عداد الصنائع الانسانية                   |
| 510 | فصل: في صناعة الوراقة                                                 |
| 512 | فصل: في صناعة الغناء                                                  |
| 518 | فصل: في ان الصنائع تكسب صاحبها عقلا                                   |
|     | الفصل السادس:                                                         |
| 520 | من الكتاب الاول : في العلوم واصنافها والتعليم وطرقه                   |
| 520 | فصل : في الفكر الانساني                                               |
| 522 | فصل : في أن تعليم العلم من جملة الصنائع                               |
| 526 | فصل : في ان العلوم انما تكثر حيث يكثر العمران وتعظم الحضارة           |
| 527 | فصل: في اصناف العلوم الواقعة في العمران لهذا العهد                    |
| 530 | فصل: في علوم القران من التفسير والقراءات                              |
| 534 | فصل : في علوم الحديث                                                  |
| 541 | فصل: في الفقه وما يتبعه من الفرائض                                    |
| 549 | فصل: في علم الفرائض                                                   |
| 551 | فصل : في اصول الفقه وما يتعلق به من الجدل والخلفيات                   |
| 557 | فصل: في علم الكلام                                                    |
| 567 | فصل : في ان عالم الحوادث الفعلية انما يتم بالفكر                      |
| 569 | فصل : في العقل التجريبي وكيفية حدوثه                                  |
| 570 | فصل : في علوم البشر وعلوم الملائكة                                    |
| 572 | فصل : في علوم الانبياء عليهم السلام                                   |
| 573 | فصل : في ان الانسان جاهل بالذات عالم بالكسب                           |
| 574 | فصل: في كشف الغطاء عن المتشابه من الكتاب والسنة                       |
| 584 | فصل: في علم التصوف                                                    |
| 592 | فصل:                                                                  |

| 595    | . <b>نصل :</b> الله الله الله الله الله الله الله الل             |
|--------|-------------------------------------------------------------------|
| 597    | فصل: في علم تعبير الرؤيا                                          |
| 601    | العلوم العقلية واصنافها                                           |
| 605    | العلوم العددية                                                    |
| 613    | فصل : في علم المنطق                                               |
| 618    | الطبيعيات                                                         |
| 619    | علم الطب                                                          |
| 620    | علم الفلاحة                                                       |
| 621    | علم الالهيات                                                      |
| 623    | علوم السحر والطلسمات                                              |
| 630    | <b>فصل :</b>                                                      |
| 631    | فصل : في علم اسرار الحروف                                         |
| 641    | فصل: في المقامات للنهاية                                          |
| 653    | فصل : في الاطلاع على الاسرار الخفية من جهة الارتباطات الحرفية     |
| 656    | نصل:                                                              |
| 657    | فصل : في الاستدلال على ما في الضمائر الحفية بالقوانين الحرفية     |
| 660    | علم الكيمياء                                                      |
| 671    | فصل: في ابطال الفلسفة وفساد منتحلها                               |
| 677    | فصل : في ابطال صناعة النجوم وضعف مداركها وفساد غايتها             |
| 682    | فصل : في انكار ثمرة الكيمياء واستحالة وجودها                      |
| 689    | فصل: في ان كثرة التاليف في العلوم عائقة عن التحصيل                |
| 691    | فصل : في المقاصد التي ينبغي اعتهادها بالتاليف والغاء ما سواها     |
| 694    | فصل : في ان كارة الاختصارات الموضوعة في العلوم مخلة بالتعليم      |
| 695    | فصل: في وجه الصواب في تعليم العلوم وطريق افادته                   |
| 699    | فصل : في ان العلوم الالية لا توسع فيها الانظار ولا ترفع المسائل   |
| 700    | فصل : في تعليم الولدان واختلاف مذاهب الامصار الاسلامية في طرقه    |
| 703    | فصل : في ان الشدة على المتعلمين مضرة بهم                          |
| 705    | فصل: في ان الرحلة في طلب العلوم ولقاء المشيخة مزيد كال في التعليم |
| 705    | فصل : في ان العلماء من بين البشر ابعد عن السياسة ومذاهبها         |
| 707    | فصل : في ان حملة العلم في الاسلام اكترهم العجم                    |
| العلوم | فصل: في أن العجمة أذا سبقت إلى اللسان قصرت بصاحبها في تحصير       |
| 709    | عن اهل اللسان العربي                                              |

| 711    | فصل: في علوم اللسان العربي                                             |
|--------|------------------------------------------------------------------------|
| 712    | فصل : في علم النحو                                                     |
| 714    | فصل: في علم اللغة                                                      |
| 717    | فصل:                                                                   |
| 717    | فصل : في علم البيان                                                    |
| 721    | فصل: في علم الادب                                                      |
| 722    | فصل: في ان اللغة ملكة صناعية                                           |
| 723    | فصل : في ان لغة العرب لهذا العهد مستقلة مغايرة للغة مضر ولغة حمير      |
| 727    | فصل: في ان لغة اهل الحضر والامصار لغة قائمة بنفسها مخالفة للغة مضر     |
| 728    | فصل : في تعلم اللسان المضري                                            |
| 729    | فصل : في ان ملكة هذا اللسان غير صناعة العربية ومستغنية عنها في التعليم |
| 731    | فصل : في تفسير لفظة الذوق في مصطلح اهل البيان                          |
| الملكة | فصل: في ان اهل الامصار على الاصلاق قاصرون في تحصيل هذه                 |
| 733    | اللسانية                                                               |
| 736    | فصل : في انقسام الكلام الى فني النظم والنشر                            |
| 738    | فصل : في انه لا تتفق الاجادة في فني المنظوم والمنثور معا الا للاقل     |
| 739    | فصل : في صناعة الشعر ووجه تعلمه                                        |
| 748    | فصل : في/أن صناعة النظم والنشر إنما هي في الالفاظ لا في المعاني        |
| 748    | فصل : في ان حصول هذه الملكة بكثرة الحفظ وجودتها بجودة المحفوظ          |
| ع او   | فصل: في بيان المطبوع من الكلام والمصنوع وكيف جودة المصنو               |
| 752    | قصوره                                                                  |
| 755    | فصل : في ترفع اهل المراتب عن انتحال الشعر                              |
| 757    | فصل : في اشعار العرب واهل الامصار لهذا العهد                           |
| 767    | فصل : في الموشحات والازجال للاندلس                                     |
| 791    | الحاتمة :                                                              |

سحب من هذا الكتــاب 10.300 نسخة ــ الطبعة الأولى

طبع بمصنع الكتـاب الشركة التونسية للتوزيع 5، شارع قـرطاج ـ تونس T.T. 5/1/84 أفـريل 1984 سحب مرجدا الكناب 10,000 نسخه في طبعته الأولح بمطبعة دارالق م 1984